
OMÓWIENIA I SPRAWOZDANIA

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11712

Emil Kumka OFMConv.: Przemieniony w sercu, przemieniony w ciele. 
Stygmaty św. Franciszka w przekładzie źródeł, Wydawnictwo Franciszka-
nów „Bratni Zew”, Kraków 2024, ss. 289 [ISBN: 978-83-7485-542-6]

Franciszkańskie Wydawnictwo „Bratni Zew” oddało do rąk Czytelników 
książkę pt. Przemieniony w sercu, przemieniony w ciele. Stygmaty św. Fran-
ciszka w przekładzie źródeł, której autorem jest o. Emil Kumka – franciszkanin 
konwentualny, profesor historii Kościoła oraz pracownik naukowy Papieskiego 
Wydziału Teologicznego św. Bonawentury w Rzymie.

Publikacja ta ukazała się z okazji 800. rocznicy mistycznego doświadcze-
nia stygmatów przez św. Franciszka z Asyżu, obchodzona w rodzinach fran-
ciszkańskich jako jubileusz będący zaproszeniem do duchowego towarzyszenia 
Założycielowi.

W książce Autor zaprezentował obszerne fragmenty źródeł franciszkań-
skich, zawierające świadectwa dotyczące stygmatów św. Franciszka. Każdy 
cytat został opatrzony komentarzem i zaopatrzony w aparat krytyczny w formie 
bogatych przypisów bibliograficznych. Do opracowania dołączono bibliografię 
oraz indeks nazwisk i indeks rzeczowy.

Autor podzielił książkę na pięć rozdziałów: (1) zagadnienia wstępne (tu jest 
opisany fenomen stygmatów, stygmaty św. Franciszka oraz krzyż w charyzma-
cie św. Franciszka), (2) świadectwa franciszkańskie w pismach hagiograficz-
nych, (3) świadectwa franciszkańskie w pozostałych pismach, (4) świadectwa 
pozafranciszkańskie, (5) podsumowanie, konkludujące o życiu Świętego, jako 
całkowicie skoncentrowanym na Jezusie Chrystusie.

W pierwszym rozdziale omówiono fenomen stygmatów, rozumianych jako 
znaki Chrystusowe, najczęściej pojawiające się na dłoniach, stopach i klatce 
piersiowej. Autor wskazuje na List do Galatów (6,17), jako pierwszy zapis od-
noszący się do takich znaków. Słowo „stygmaty” pojawia się w źródłach od 
XIII wieku, m.in. w Liście okólnym o śmierci św. Franciszka autorstwa bra-
ta Eliasza z Kortony. Od tego czasu do dziś zanotowano kilkaset przypadków 
podobnych zjawisk. Doświadczenie stygmatów ma różne formy – od samego 
odczuwania bólu w symbolicznych miejscach, po pojawienie się krwawiących 
ran. Każdy przypadek podlega badaniom medycznym i teologicznym w celu 



Omówienia i sprawozdania312

ustalenia autentyczności. Istnieje wiele wypowiedzi Kościoła weryfikujących 
autentyczność stygmatów św. Franciszka z perspektywy historycznej. Autor 
podkreśla także konieczność medycznej oceny nadzwyczajnych znaków na cie-
le człowieka. W przypadku św. Franciszka mamy do dyspozycji szczegółowy 
opis. Autor wyjaśnia cudowność autentycznych ran Chrystusowych – różnią się 
one od ran chirurgicznych czy naturalnych. Towarzyszy im kłujący ból. Nie ule-
gają zakażeniom, nie goją się samoistnie, a czasem po prostu znikają. Krew ma 
charakter tętniczy, jest bezwonna lub pachnąca. Osoby doświadczające stygma-
tów nierzadko otrzymują również inne nadzwyczajne dary, jak np. jasnowidze-
nie, bilokacja czy mówienie różnymi językami. Znane są próby racjonalnego 
wyjaśnienia zjawiska stygmatyzacji. Omawiając stygmaty św. Franciszka, 
Autor osadza je w kontekście hagiograficznym, ukazując Świętego jako osobę 
głęboko uduchowioną, szczególnie miłującą Chrystusa Ukrzyżowanego. Jego 
modlitwa pod krzyżem towarzyszyła duchowej przemianie, która doprowadziła 
do realizacji Bożego posłannictwa, polegającego na założeniu zakonu opartego 
na charyzmacie ubóstwa.

Rozdział drugi, pt. Świadectwa franciszkańskie. Hagiografia, prezentuje 
wypowiedzi z następujących źródeł franciszkańskich: 

	− Brat Eliasz: List okólny o śmierci św. Franciszka.
	− Brat Leon: Błogosławieństwo dla brata Leona.
	− Tomasz z Celano: Życiorys błogosławionego Franciszka, 90, 94–96, 112–

113, 116–117, 118–119, 151.
	− Julian ze Spiry: Legenda do czytania w chórze, 11.
	− Julian ze Spiry: Oficjum rymowane o świętym Franciszku, 19, 21, 24, 26.
	− Julian ze Spiry: Legenda o św. Franciszku, 61–62, 63, 71–72.
	− Henryk z Avranches: Legenda wierszowana o świętym Franciszku, I, XII, XIV.
	− Tomasz z Celano: Żywot naszego ojca błogosławionego Franciszka, 72–

73, 88–89.
	− Jan z Perugii: O początku albo założeniu Zakonu, 46.
	− Tomasz z Celano: Memoriał, 10–11, 135–136, 137, 138, 217.
	− Tomasz z Celano: Traktat, 2, 3, 4, 5, 39.
	− Św. Bonawentura z Bagnoregio: Życiorys większy św. Franciszka z Asyżu, 

Prolog 2; 4,11; 9,2; 13,3; 13,4; 13,5; 14,3; 14,2–3; 15,4–5.
	− Św. Bonawentura z Bagnoregio: Życiorys mniejszy św. Franciszka, 6,1–2; 

6,3–4; 6,9.
	− Anonim: Relacja Trzech Towarzyszy, 14, 69–70.
	− Anonim: Zbiór asyski, 118.
	− Anonim: Zwierciadło doskonałości (relacja dłuższa), 99.
	− Anonim: Kwiatki św. Franciszka z Asyżu. O przenajświętszych stygmatach 

świętego Franciszka i ich rozpamiętywaniach.



Omówienia i sprawozdania 313

	− Anonim: Kwiatki św. Franciszka z Asyżu. O pierwszym rozpamiętywaniu 
stygmatów przenajświętszych.

	− Anonim: Kwiatki św. Franciszka z Asyżu. O drugim rozpamiętywaniu 
stygmatów przenajświętszych.

	− Anonim: Kwiatki św. Franciszka z Asyżu. O trzecim rozpamiętywaniu 
stygmatów przenajświętszych.

	− Anonim: Kwiatki św. Franciszka z Asyżu. O czwartym rozpamiętywaniu 
stygmatów przenajświętszych.

	− Anonim: Kwiatki św. Franciszka z Asyżu. O piątym rozpamiętywaniu 
stygmatów przenajświętszych.

Wymienione wyżej źródła są dostępne w języku polskim. Autor korzystał  
z dwóch zbiorów źródeł franciszkańskich: Źródła franciszkańskie, red. R. Prejs, 
Z.J. Kijas, Kraków 2005 i Źródła franciszkańskie (XIII–XIV w), t. 3, red. R. Wit-
kowski, Poznań – Warszawa 2007; oraz dwóch publikacji monograficznych: To-
masza z Celano, Żywota naszego ojca, błogosławionego Franciszka, opracowa-
nie i edycja tekstu J. Dalarun, tłum. A. Horowski, Kraków 2017 i Kwiatki św. 
Franciszka z Asyżu. O przenajświętszych stygmatach świętego Franciszka i ich 
rozpamiętywaniu, tłum. L. Staff, Warszawa 1996.

Rozdział trzeci, pt. Świadectwa franciszkańskie. Pozostałe pisma. W tej 
części omówiono następujące źródła:

	− Tractatus Fr. Thomae vulgo dicti de Eccleston: De Adwentu Fratrum Mino-
rum in Angliam

	− Fratris Jordani: Chronica
	− Salimbene de Adam: Cronica
	− Thomae Tusci: Gesta imperatorum et Pontificum
	− Instrumentum de stigmatibus beati Francisci
	− Iacopone da Todi: Lauda, LXI
	− Ubertino z Cesale: Drzewo życia, księga piąta, rozdział IV: Jezus – serafin 

skrzydlaty

Sześć pierwszych źródeł nie zostało dotąd przetłumaczonych na język pol-
ski. Autor korzystał z ich oryginalnych wydań monograficznych, dokonując 
własnych przekładów, z odwołaniem do oryginału w przypisie. Siódme źródło 
jest zacytowane za: Antologia Mistyków Franciszkańskich, t. 4, Kraków 1991.

Rozdział czwarty, pt. Świadectwa pozafranciszkańskie. W tej części 
uwzględniono wypowiedzi z następujących źródeł:

	− Lucas Tudensis: Adversus Elbigensium errores, liber II, cap. 11
	− Roger de Wendover: Flores historiarum
	− Vita Gregorii IX



Omówienia i sprawozdania314

	− Philippe Mouskes: Chronique rimèe
	− Bartolomeo Tridentinus: Liber epilogorum in gesta sanctorum
	− Iacopo da Varazze: Legenda s. Francisci
	− Anonim: Legenda Monacensis
	− Incerti auctoris: Chronica Danorum et precipue Sialandiae
	− Dante Aloghieri: Boska komedia, Raj

Przytoczenia z ośmiu pierwszych źródeł są tłumaczeniami własnymi auto-
ra, przygotowanymi na podstawie oryginalnych tekstów, z uwzględnieniem ich 
wersji źródłowej w przypisach. Fragment przekładu z Boskiej komedii pochodzi 
z wydania: J. Korsak, Warszawa 2012.

Ostatni rozdział, pt. Podróż, stanowi swoiste zakończenie. Autor przed-
stawia duchowy portret św. Franciszka, skoncentrowany na podobieństwie 
do Chrystusa jako postaci zbliżającej się stopniowo do ideału alter Christus. 
Stygmaty ukazane są jako katalizator przemiany duchowej, dzięki której można 
dostrzec drogę Świętego – drogę miłości i całkowitego oddania się Bogu. Fran-
ciszek „płonął” żarliwością i miłością, był „rozpalony najgorętszym uczuciem 
do Chrystusa”.

Książka o. Emila Kumki, prezentująca źródła franciszkańskie dotyczące 
stygmatów św. Franciszka, stanowi cenne opracowanie zarówno dla badaczy 
zajmujących się franciszkanizmem, jak i dla teologów duchowości oraz hagio-
logów. Nie jest to publikacja do jednokrotnej lektury – wzbudza refleksję, re-
zonuje duchowo i intelektualnie, a tym samym zachęca do ponownego sięgania 
po zawarte w niej treści. Dzięki temu możliwe jest pogłębianie refleksji nad 
chrystocentrycznym wymiarem relacji człowieka z Bogiem. Św. Franciszek  
z Asyżu, ukazany przez pryzmat stygmatów, jawi się jako mistrz cnoty ubóstwa 
– charyzmatycznie rozwijanej w duchowości rodzin franciszkańskich. Można 
w nim również dostrzec nauczyciela inspirującego współczesnych chrześcijan 
do wejścia na drogę chrześcijańskiego ubóstwa – pojmowanego jako cnota 
eklezjalna, umacniająca więzi wspólnotowe oraz uzdalniająca do realizacji klu-
czowych zadań Kościoła w świecie.

Katarzyna Parzych-Blakiewicz 
[Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie; 

ORCID: 0000-0002-7965-9064]



Omówienia i sprawozdania 315

Sprawozdanie z konferencji: Czy ma jeszcze sens samo pytanie o sens? Ku 
argumentowi z Wielkiego Sensu (życia i świata). XI edycja Marian Rusec-
ki Memorial Lectures (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, 12 
grudnia 2023 r.)

W dniu 12 grudnia 2023 roku, w 25. rocznicę ogłoszenia encykliki Fides et 
ratio Jana Pawła II, odbyła się XI edycja corocznej konferencji, pt. Marian Ru-
secki Memorial Lectures, zorganizowana przez Sekcję Teologii Fundamental-
nej KUL. Wydarzenie poświęcono wybitnemu teologowi Sekcji – ks. prof. Ma-
rianowi Ruseckiemu – oraz uczczono śp. ks. dra Zbigniewa Krzyszowskiego, 
wykładowcę tej dyscypliny. Celem konferencji było zarysowanie argumentu  
z „Wielkiego Sensu” (życia i świata) w kontekście zadań teologii fundamental-
nej. Konferencję przeprowadzono w formie hybrydowej, umożliwiając udział 
szerszemu gronu odbiorców. 

Obrady zainaugurowano Mszą św. w intencji śp. ks. Krzyszowskiego  
w Kościele Akademickim KUL, po czym otwarcia dokonała s. prof. Beata Za-
rzycka, prorektor ds. Nauki i Kadr. Wprowadzenie merytoryczne przedstawił 
ks. prof. dr hab. Krzysztof Kaucha (Sekcja Teologii Fundamentalnej KUL).

Sesję I, moderowaną przez ks. dr. Filipa Krauze (Sekcja Teologii Funda-
mentalnej KUL), otworzył referat s. prof. Beaty Zarzyckiej (Katedra Psycho-
logii Społecznej i Psychologii Religii KUL), pt. Sens życia w doświadczeniu 
człowieka, analizujący poszukiwania znaczenia egzystencji. Następnie mgr 
lic. Agnieszka Wojtyra (TSL KUL) w prelekcji Co młodzi ludzie myślą o celu  
i sensie życia? zaprezentowała wyniki badań (IV kwartał 2023) na temat rozu-
mienia sensu życia przez wierzącą młodzież, łącząc perspektywę socjologiczną 
z teologiczną. Kolejna prelegentka, s. dr hab. Joanna Nowińska (UŚ Katowice),  
w wystąpieniu Co Biblia mówi o sensie życia i świata?, ukazała dynamikę 
Bożego działania w kontekście sensu rzeczywistości. Ks. dr Rafał Pokrywi-
ński (UKSW w Warszawie) w referacie Co encyklika „Fides et ratio” mówi  
o prawdzie, celu i sensie istnienia? Czy (i co) mówi o Wielkim Sensie? wskazał, 
że dokument łączy prawdę, cel i sens istnienia w Bogu – „Wielkim Sensie” 
objawionym w Chrystusie – Najwyższej Prawdzie. Sesję zamknął ks. dr hab. 
Paweł Borto (Sekcja Teologii Fundamentalnej KUL) wystąpieniem Ks. Marian 
Rusecki o sensie życia i świata, sensie chrześcijaństwa i Wielkim Sensie, pod-
kreślając, że wyjątkowość chrześcijaństwa opiera się na Zmartwychwstaniu 
Chrystusa objawiającym „Wielki Sens”. 

Dyskusja moderowana przez ks. dr. Filipa Krauze koncentrowała się na 
roli historii i czasu w doświadczaniu sensu, gdzie Bóg działa „teraz” w dziejach 
świata, a kluczem jest słuchanie Słowa Bożego (Nowińska). Rozważano wy-
miary czasu (Kaucha) i objawieniowy charakter chrześcijaństwa (Borto). Zgod-



Omówienia i sprawozdania316

nie z Fides et ratio, „małe sensy” są niewystarczające bez „Wielkiego Sensu” 
(Pokrywiński), podkreślano też wartość doświadczenia religijnego w odkrywa-
niu sensu (Wojtyra).

Sesję II, prowadzoną przez ks. dr. hab. Pawła Borto, rozpoczął referat ks. dr. 
Andrzeja Persidoka (AK Warszawa), pt. Religie o sensie życia i świata, ukazu-
jący dla przykładu pojmowanie sensu w buddyzmie. Ks. dr hab. Miłosz Hołda 
(UPJPII Kraków, KUL Lublin) w prelekcji Z powrotem do sensu. O najnowszej 
odsłonie filozoficznego sporu, czy życie ma sens przedstawił współczesny spór 
o sens życia i wyzwania dla chrześcijaństwa wobec konkurencyjnych narracji  
o „Wielkim Sensie”. Mgr lic. Rafał Kraśnicki (Szkoła Doktorska KUL), w ana-
lizie Tropy Wielkiego Sensu w książce „Pochodzenie i przeznaczenie” Josepha 
Ratzingera wskazał, że „Wielki Sens” zakorzenia się w stwórczym zamyśle 
Boga, wypełniając w Logosie – Chrystusie, który nadaje kosmosowi i historii 
eschatologiczną pełnię. Ks. dr hab. Jacenty Mastej, prof. KUL (Sekcja Teologii 
Fundamentalnej KUL) w wykładzie Sensem jest Chrystus. Fundamentalna chry-
stologia sensu w świetle myśli Josepha Ratzingera dowodził, że Jezus jako wcie-
lony Logos integruje rozproszone „ziarna sensu” w spójną całość stworzenia. 
Sesję zamknął ks. prof. dr hab. Krzysztof Kaucha referatem Argument z Wielkie-
go Sensu: próba sformułowania, dowodząc, że źródłem „Wielkiego Sensu” jest 
transcendentny Bóg-Logos, zaś Zmartwychwstanie Chrystusa – jako zapowiedź 
finału dziejów – nadaje sens cierpieniu i gwarantuje trwałość dobra (Ratzinger, 
Rusecki). 

W dyskusji padł zarzut, iż istnienia „Wielkiego Sensu” rozumianego jako 
nadrzędnego znaczenia rzeczywistości – nie da się udowodnić w ścisły, logicz-
ny sposób (przesłanka → wniosek). Zamiast tego proponowano traktować go 
jako intuicję, której podstawą miałyby być dwa przekonania – o istnieniu Boga 
oraz o tym, że stworzona przez Niego rzeczywistość ma głęboki sens. W związ-
ku z tym sugerowano, by chrześcijaństwo prezentować po prostu jako jedną  
z konkurencyjnych „narracji” (Hołda). Na postawiony zarzut odpowiedziano, 
że obrona chrześcijańskiej wizji sensu nie musi ograniczać się wyłącznie do 
ścisłej logiki formalnej. Jako alternatywę przywołano myśl Ratzingera, wska-
zującą na fundamentalny wybór: albo Bóg i Wielki Sens, albo nicość i nihilizm. 
W tym ujęciu poszukiwanie sensu nie jest „kulturową neurozą” (Wendy Syfret, 
Pogodni nihiliści). Natomiast redukcja całej rzeczywistości do „narracji” sta-
nowi ucieczkę od odpowiedzialności. Prelegent zwrócił też uwagę, że chrze-
ścijaństwo – podobnie jak judaizm – odwołuje się do faktów, nie jest tylko 
„opowieścią” (Kaucha).

Podsumowania dokonał ks. prof. KUL dr hab. Jacenty Mastej, podkreśla-
jąc, że „Wielki Sens” nie jest abstrakcją – znajduje konkret w Chrystusie, które-
go zmartwychwstanie stanowi rację nadziei. Na zakończenie podziękował pre-



Omówienia i sprawozdania 317

legentom za merytoryczny wkład i wszystkim zaangażowanym w organizację, 
szczególnie za obsługę techniczną p. mgr. lic. Rafałowi Kraśnickiemu. Słowa 
wdzięczności skierował także do instytucji patronackich: Stowarzyszenia Teo-
logów Fundamentalnych w Polsce, Komisji Teologii Oddziału PAN w Lubli-
nie i Wydziału VI Nauk Teologicznych LTN. Kolejna edycja Marian Rusecki 
Memorial Lectures potwierdziła, że pytanie o sens ma nie tylko znaczenie, ale 
stanowi serce dialogu między wiarą a rozumem.

Agnieszka Wojtyra
[Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II; 

ORCID: 0000-0002-4352-3018]

Sprawozdanie z VIII Międzynarodowego Sympozjum Familiologicznego 
pt. Dziecko w rodzinie. Poszukiwanie integralnej platformy do badań fami-
liologicznych (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, 12 czerwca 
2024 r.)

W dniu 12 czerwca 2024 r. na Wydziale Teologii Uniwersytetu Warmiń-
sko-Mazurskiego w Olsztynie odbyło się VIII Międzynarodowe Sympozjum 
Familiologiczne pt. Dziecko w rodzinie. Poszukiwanie integralnej platformy do 
badań familiologicznych. Organizatorem międzynarodowej konferencji, wzo-
rem poprzednich lat, była Katedra Teologii Fundamentalnej, Dogmatycznej  
i Nauk Biblijnych Wydziału Teologii UWM w Olsztynie, zaś współorganizato-
rem wydarzenia było Polskie Towarzystwo Teologiczne – Oddział w Elblągu. 

Konferencja naukowa została zrealizowana w formie hybrydowej, częścio-
wo stacjonarnie w siedzibie Wydziału Teologii UWM w Olsztynie, ul. Hozjusza 
15, a częściowo online na platformie Google Meet.

Celem tego wydarzenia naukowego było wspólne pochylenie się badaczy, 
reprezentujących różne dyscypliny, nad tematyką dziecka w rodzinie oraz jego 
wpływem na relacje rodzinne. Powyższa tematyka stanowi istotne zagadnie-
nie, a badania pozwalają na uwzględnienie różnych perspektyw naukowych. Do 
udziału w konferencji zaproszono badaczy i praktyków zainteresowanych tema-
tem dziecka, a szczególnie pedagogów, filozofów, teologów, religioznawców, 
socjologów i etnologów. W wydarzeniu uczestniczyło 16 prelegentów repre-
zentujących 10 ośrodków naukowych z Polski i zagranicy. Obrady podzielono 
na cztery sekcje tematyczne, w ramach których odbyły się panele dyskusyjne. 

Ks. dr hab. Marek Żmudziński, prof. UWM – Dziekan Wydziału Teologii 
UWM w Olsztynie uroczyście otworzył obrady, przywitał zebranych oraz pod-
kreślił znaczenie i aktualność podjętej problematyki. Następnie dr hab. Kata-



Omówienia i sprawozdania318

rzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM powitała zebranych gości i zaprosiła do 
wysłuchania prelekcji.

Pierwszy panel konferencji naukowej moderował ks. prof. dr hab. Janusz 
Bujak (Wydział Teologiczny, Uniwersytet Szczeciński). W tej sesji audytorium 
wysłuchało czterech prelekcji. Prof. dr Martín Carbajo-Núñez OFM (Papie-
ski Uniwersytet Antonianum w Rzymie) wygłosił referat na temat Edukacji  
i sztucznej inteligencji skupiając się na roli rodziny. Prelekcja dotyczyła bardzo 
aktualnego i ważnego tematu, obejmującego edukacyjne wykorzystanie sztucz-
nej inteligencji w życiu rodzinnym. W 2022 roku uruchomiono generatywny 
program AI (ChatGPT), z którego korzysta obecnie wielu młodych ludzi. Oj-
ciec Profesor omówił znaczenie i rosnącą rolę systemów sztucznej inteligencji 
oraz ich wpływ na redefinicję edukacji. Podkreślił, że obecny postęp techno-
logiczny skłania do ponownego przemyślenia sposobu podejścia do systemu 
edukacji, zarówno w szkole, jak i w rodzinie. Następnie przedstawił wskazówki 
dotyczące edukacyjnego wykorzystania sztucznej inteligencji przez rodziców, 
kierując się ideą humanizmu braterstwa. W swoich refleksjach nawiązał do 
pism św. Franciszka z Asyżu. Następnie prof. dr Paweł Sambor OFM (Papie-
ski Uniwersytet Antonianum w Rzymie) zaprezentował temat: Kwestia dzieci  
w sytuacji separacji i rozwodu. W prelekcji przypomniał, że rozwód rodziców 
stanowi jedno z najtrudniejszych doświadczeń w życiu dziecka, wpływając na 
jego emocje, rozwój oraz poczucie bezpieczeństwa. Reakcje dzieci na rozstanie 
rodziców zależą od ich wieku, temperamentu oraz sposobu, w jaki dorośli ra-
dzą sobie z trudną sytuacją. Często towarzyszą im lęk, smutek, poczucie winy 
czy trudności w relacjach z rówieśnikami. Profesor Arkadiusz Krasicki CSSp 
(Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja) zaprezentował temat: Samuel – wymodlo-
ny od Boga. Rodzinna perypetia Alkany i Anny. Prelegent, nawiązując do bi-
blijnego opowiadania, poruszył problem niepłodności, której doświadcza wiele 
małżeństw. Biblijna historia Samuela i jego rodziców jest aktualna i stanowi 
odzwierciedlenie dramatu wielu małżeństw pragnących potomstwa. W swoim 
wystąpieniu, Ksiądz Profesor przeanalizował postawy małżonków wobec trud-
ności związanych z niepłodnością oraz zasugerował sposoby radzenia sobie z 
nimi w małżeństwie. Następnie ukazał Annę matkę Samuela jako bohaterkę, 
symbol kobiety, która była wierna w modlitwie Bogu. Rodzice Samuela jawią 
się jako przykład małżonków wiernych Bogu, zarówno w czynie, jak i modli-
twie. Ostatnim prelegentem w tej sesji był ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. 
UWM (Wydział Teologii UWM w Olsztynie), który omówił temat Męczeństwa 
dzieci w Ewangelii wg św. Mateusza 2,17–18. Prelegent przypomniał, że opis 
rzezi dokonanej przez wysłanników Heroda na dzieciach z Betlejem należy do 
kontekstu literacko-teologicznego tzw. „opisów dzieciństwa Jezusa”. W per-
spektywie biblijnej tekst ten, w odniesieniu do poruszanego na sympozjum 



Omówienia i sprawozdania 319

zagadnienia, zawiera interesujące przesłanie teologiczne, które jest aktualne 
w każdej epoce. Ksiądz Profesor omówił okoliczności historyczne wydarze-
nia opisanego w Mt 2,17–18, kontekst dalszy i bliższy wspomnianego tekstu 
oraz główne treści w perspektywie teologiczno-biblijnej, a także odniósł się do 
głównych problemów teologiczno-biblijnych zawartych w tekście, m.in. naro-
dziny Mesjasza–Króla i jego skutki, płacz Racheli – matki Izraela w relacji do 
Jr 31,15, męczeństwo niewinnych. Sesja zakończyła się dyskusją nawiązującą 
do wykorzystania IA w edukacji.

Ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM był moderatorem drugiej se-
sji. Obrady rozpoczął ks. dr hab. Paweł Rabczyński, prof. UWM wygłaszając 
prelekcję pt. Rodzina chrześcijańska w procesie odkrywania i kształtowania 
powołania kapłańskiego dziecka. Prelegent wskazał na trzy podstawowe środo-
wiska, w których dokonuje się proces rozpoznawania i kształtowania powołania 
kapłańskiego, tj. rodzina, parafia i seminarium duchowne. Zdaniem ks. Pawła 
Rabczyńskiego, w przypadku dziecka szczególne znaczenie ma rodzina i parafia, 
gdzie dokonuje się rozeznanie powołania, jego rozwój, a później towarzyszenie 
osobom powołanym. Prelegent podkreślił, że dzieci w rodzinie uczą się życia 
według wyższych wartości, kształtują postawy i charaktery, przyjmują normy 
i wzorce zachowań, nabywają umiejętności dawania świadectwa swojej wiary, 
przeżywają swoje pierwsze doświadczenia religijne i kościelne. Wystąpienie 
zostało zakończone refleksją na temat postępującej sekularyzacji społeczeń-
stwa i spadku religijności w rodzinach, powodujących m.in. zaburzenie procesu 
międzypokoleniowego przekazywania wiary. Profesor Kotel DaDon (Uniwer-
sytet w Zagrzebiu, Chorwacja), w przedłożeniu Wychowanie dzieci do świętości  
w judaizmie: Przykazanie i całkowite poświęcenie, przybliżył słuchaczom temat 
zasad wychowania opartych na Torze. Nawiązał do źródeł biblijnych i rabinicz-
nych od okresu talmudycznego po współczesność. Przypomniał, że w kulturze 
żydowskiej, obowiązek wychowania dzieci zajmuje bardzo ważne miejsce i do-
tyczy rodziców, ale też innych osób ze wspólnoty. Omówił zasady wychowania 
do świętości, uwzględniając rolę rodziny, szkoły, dyscypliny, moralności oraz 
znaczenie osobistego przykładu. W końcowej części wystąpienia podkreślił 
walor edukacji, który uwidacznia się u nauczycieli prawa żydowskiego oraz  
w relacjach osób ocalałych z Holokaustu. Ostatnia prelekcja w tej sesji dotyczy-
ła Edukacji islamskiej i roli rodziców w rozwoju dziecka, a wygłosiła ją Deniz 
Doganay (Szkoła Główna Handlowa w Warszawie). Prelegentka omówiła za-
sady islamskiego rodzicielstwa oparte na Koranie, hadisach oraz nawiązała do 
filozofów: Ibn Sina i Al-Ghazali.

Trzecia sesja była moderowana przez dr. Bogdana Kulika MSF (Towarzy-
stwo Teologów Dogmatyków). Pierwszy prelegent, dr hab. Wojciech Gajewski, 
prof. UG (Uniwersytet Gdański), przedstawił temat: Wychować czy wyrzucić? 



Omówienia i sprawozdania320

Dylematy kultury antycznej. Swoje wystąpienie poświęcił tematyce dzieciobój-
stwa. Przypomniał, że zjawisko to towarzyszy ludzkości od czasów prehisto-
rycznych, a w starożytnej Grecji i Rzymie traktowane było jako rodzaj regu-
lacji demograficznej. Mimo to, zdaniem prelegenta, metoda ta nie była aż tak 
powszechna oraz wbrew pozorom była często przez starożytnych negatywnie 
oceniana z moralnego punktu widzenia. Jednak, analizując pisma filozoficzne 
i starożytną korespondencję ludzi epoki antyku, Pan Profesor zauważył przy-
zwolenie na porzucanie zgodnie z ius exponendi dzieci zarówno zdrowych, jak 
i niepełnosprawnych, skazując je na śmierć lub niewolnictwo. Na koniec wspo-
mniał o próbach interwencji cesarzy, którzy – chcąc zapobiec m.in. depopula-
cji – podejmowali działania ustawodawcze związane z tworzeniem programów 
stypendialnych dla dzieci. Pan Profesor zakończył swoje wystąpienie refleksją 
na temat powolnych przemian, które w tym zakresie przyniosło rodzące się 
chrześcijaństwo. Drugą prelegentką była dr Maria Piechocka-Kłos (Uniwersytet 
Warmińsko-Mazurski w Olsztynie), która wygłosiła referat pt. Wizja dzieciństwa 
w rzymskiej rodzinie w antyku. We wstępnie, Pani Doktor przypomniała wizję 
dzieciństwa w rodzinie żyjącej w starożytnym Rzymie, od dnia narodzin dziecka 
do czasu ukończenia przez nie wieku siedmiu lat i rozpoczęcia procesu eduka-
cji. W swoim przedłożeniu wyszła od przypomnienia statusu prawnego dziecka 
urodzonego w rzymskiej rodzinie. Podkreśliła, że na wizję dzieciństwa dziecka  
w antyku miał wpływ szereg uwarunkowań, m.in. status społeczny i ekonomicz-
ny rodziny, liczebność, struktura, organizacja oraz jej funkcjonowanie. Następnie 
prelegentka przedstawiła powinności rodziców, zwłaszcza ojca rodziny (pater 
familias), wobec noworodka, omówiła uroczystości rodzinne związane z przy-
jęciem dziecka do rodziny oraz udział najbliższego otoczenia w opiece nad nim, 
z uwzględnieniem m.in. czynników pielęgnacyjno-opiekuńczych i rekreacyjno-
-wychowawczych. Ostatnia prelekcja w trzecim panelu dotyczyła Zabójczych 
przesądów – przypadek stygmatyzacji „dzieci czarownic” z Nigerii, a wygło-
szona została przez dr Ewelinę M. Mączkę (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski  
w Olsztynie). Celem przedłożenia było przybliżenie problemu dotyczącego pięt-
nowania dzieci jako czarownic w Nigerii. Prelegentka wyjaśniła, że problem ten 
wynika z połączenia ubóstwa, braku edukacji i głęboko zakorzenionych przesą-
dów. W pierwszej części wystąpienia została scharakteryzowana tematyka ma-
gii w kontekście afrykańskim. Następnie omówiono zjawiska dzieci czarownic  
w Nigerii. W podsumowaniu skonkludowano, że to zjawisko jest dużym problem 
obejmującym wykluczenie społeczne, konsekwencją którego jest stygmatyzacja, 
przemoc, a także nieprzestrzeganie praw dzieci w tym państwie. Sesja zakończyła 
się dyskusją obejmującą obecną sytuację dzieci z regionów objętych wojną.

Moderatorem ostatniej sesji konferencji był ks. mgr Rafał Rozumowicz 
(Wydział Teologii Północnych Włoch w Mediolanie), a obrady rozpoczął  



Omówienia i sprawozdania 321

dr Ernesto Daza Encinas (Katolicki Uniwersytet Boliwiański Św. Pawła w Co-
chabamba) oraz ks. prof. dr hab. Ryszard Hajduk CSsR (Uniwersytet Warmiń-
sko-Mazurski w Olsztynie), którzy zaprezentowali temat: Dziecko w kulturze 
andyjskiej. Z wykładu słuchacze dowiedzieli się, że Ajmara to grupa etniczna 
zamieszkująca wyżyny Andów środkowych w Boliwii i Peru. Rodzina ma duże 
znaczenie i wartość w kulturze ajmara. Prelegenci opowiedzieli słuchaczom  
o zwyczajach i tradycjach obejmujących dzieci w kulturze ajmara. Kolejny 
referat, wygłoszony przez ks. dra Cezarego Opalacha (Uniwersytet Warmiń-
sko-Mazurski w Olsztynie), dotyczył tematu Retrospektywnej oceny postaw 
własnych rodziców przez członków wspólnoty Domowego Kościoła. Prelegent 
przywołał swoje wcześniejsze badania, z których wynika, że małżonkowie 
należący do wspólnoty Domowego Kościoła prezentują bardziej prawidłowe 
postawy rodzicielskie w wymiarze bliskości i komunikacji niż małżonkowie 
nienależący do żadnej wspólnoty religijnej. Ponadto dodał, że odniesienia ro-
dzicielskie rodziców należących do wspólnot cechują się także większą konse-
kwencją i autonomią oraz właściwą ochroną i wymaganiami. W dalszej części 
referatu ks. dr Cezary Opalach udzielił odpowiedzi na pytanie czy bardziej pra-
widłowe postawy rodzicielskie małżonków ze wspólnoty Domowego Kościoła 
są wynikiem uczestniczenia w formacji tej wspólnoty, czy też kopiowania po-
zytywnych wzorców wyniesionych z rodziny pochodzenia. Jako następna głos 
zabrała dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM, która wygłosiła 
referat na temat Teologicznej interpretacji sytuacji sieroctwa po śmierci rodzi-
ców. Według prelegentki, kwestia sieroctwa w aspekcie teologicznym może 
być wyjaśniona w oparciu o Objawienie Boże, które przedstawia Boga jako 
Ojca miłującego każdego człowieka. Działanie tak ogromnej ojcowskiej mi-
łości Boga jest niemożliwe do zmierzenia, bowiem przekracza granice ludz-
kiej miłości do drugiego człowieka. Choć miłość Boża jest silniejsza nawet 
od tej istniejącej między rodzicami a dziećmi, nie do końca jest przyjmowana 
przez ludzi, ponieważ przywiązanie człowieka do innych ludzi jest tak silne, że 
przysłania wizerunek bardziej kochającego Boga. We wnioskach zawarła kon-
kluzję mówiącą o tym, że doświadczenie sieroctwa znajduje ukojenie i sens 
w sferze życia religijnego, w której jest położony akcent na relacje z Bogiem 
jako Ojcem. Ostatnią prelegentką w tej sesji była dr Sylwia Mikołajczak (Uni-
wersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie), przybliżając zagadnienie Dziecka  
z niepełnosprawnością intelektualną w rodzinie. Prelegentka, swój referat roz-
poczęła od przypomnienia zasadniczego zadania rodziny wychowującej dziec-
ko z niepełnosprawnością intelektualną. Wskazała na konieczność zaspokajania 
jego potrzeb już od momentu narodzin. Wspomniała o obowiązku ciążącym na 
rodzicach, którzy pomimo emocji jakie wiążą się z przyjściem na świat dziec-
ka z niepełnosprawnością intelektualną, powinni zawsze pamiętać, że dzieci 



Omówienia i sprawozdania322

te posiadają takie same potrzeby biologiczne, psychiczne, emocjonalne oraz 
społeczne, jak ich pełnosprawni rówieśnicy. Przypomniała także o tym, że po-
trzebują one szczególnej miłości, poczucia bezpieczeństwa, akceptacji i zrozu-
mienia, zaś z powodu swojej niepełnosprawności mają szereg innych potrzeb, 
które wymagają specjalnego postępowania w stosunku do nich.

VIII Międzynarodowe Sympozjum Familiologiczne zakończyło się podsu-
mowującym wystąpieniem dr hab. Katarzyny Parzych-Blakiewicz, prof. UWM, 
która podziękowała wszystkim prelegentom i słuchaczom za udział. Zauważy-
ła, że wygłoszone prelekcje i dyskusje prowadzone podczas konferencji nie wy-
czerpują problematyki związanej z tematyką dziecka w rodzinie, ale wskazują 
na konieczność jego kontynuowania. 

Ewelina M. Mączka
[Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie; 

ORCID: 0000-0001-9574-443X]
Maria Piechocka-Kłos

[Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie; 
ORCID: 0000-0002-5909-5521]

Sprawozdanie z XXV Międzynarodowych Dni Interdyscyplinarnych pt. 
Cud – ujęcie interdyscyplinarne (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsz-
tynie, 19–20 listopada 2024 r.)

W dniach 19–20 listopada 2024 roku na Wydziale Teologii Uniwersytetu 
Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie odbyły się XXV Dni Interdyscyplinarne 
pt. Cud – ujęcie interdyscyplinarne. W Dniach wzięło udział 16 prelegentów, 
reprezentujących 9 jednostek naukowych (w tym 5 zagranicznych). Było to 
wieloaspektowe przedsięwzięcie, stanowiące płaszczyznę wymiany myśli na-
ukowej, przede wszystkim z pogranicza teologii, filozofii oraz prawa kanonicz-
nego. Wydział Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie, 
jako organizator międzynarodowej konferencji, umożliwił zainteresowanym 
udział zarówno stacjonarnie (w gmachu Wydziału Teologii UWM w Olsztynie), 
jak i za pośrednictwem platformy Google Meet.

Spotkanie rozpoczął ks. dr hab. Marek Żmudziński, prof. UWM – Dziekan 
Wydziału Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie, witając 
prelegentów oraz uczestników konferencji. Zgłoszone referaty podzielono tema-
tycznie na cztery sesje, które zaprezentowano podczas dwudniowej konferencji. 

Moderatorem pierwszej sesji był ks. dr hab. Marek Żmudziński, prof. 
UWM. W tej części wzięło udział czterech prelegentów. Jako pierwszy głos 



Omówienia i sprawozdania 323

zabrał ks. dr Bogdan Kulik, MSF (Towarzystwo Teologów Dogmatyków) na te-
mat: Czy cud potrzebuje wiary. Refleksja biblijno-teologiczna. Jak na początku 
zaznaczył, w literaturze przedmiotu istnieją różne propozycje podziału nowo-
testamentalnych cudów według ich przedmiotu, np. autorstwa Janusza Czer-
skiego, Tomasza Hergesela czy Michała Wojciechowskiego. Prelegent zapropo-
nował nowy podział cudów, poparty przykładami z Pisma Świętego. Pierwsza 
grupa to cuda uwarunkowane wiarą, w których Jezus wymagał głębokiego za-
ufania, jak przy uzdrowieniu niewidomych czy epileptyka. Były one znakiem 
objawienia Boga, a nie tylko Jego mocy i wymagały wiary w Jego mesjańską 
misję zbawczą. Druga grupa to cuda będące skutkiem wiary lub ją powodują-
ce. Przykłady to cuda Mojżesza, wzmacniające wiarę Izraelitów oraz Piotra, 
prowadzące do nawróceń. Trzecia grupa obejmuje cuda niezależne od wiary, 
jak uzdrowienie paralityka czy wskrzeszenie syna wdowy, gdzie Jezus działał 
z własnej inicjatywy, kierując się ludzkim cierpieniem, a nie wiarą proszących. 
Na zakończenie prelegent stwierdził, że cud potrzebuje wiary – nie zawsze jako 
warunku jego zaistnienia, ale zawsze jako warunku przyjęcia jego przesłania. 
Podkreślił, że nawet cuda pozornie niezależne od wiary pozostawały znakami 
Bożego orędzia, którego nie można przyjąć bez choćby otwartości i zaufania.

W swoim referacie, dr Sylwia Mikołajczak (Uniwersytet Warmińsko-Ma-
zurski w Olsztynie) omówiła analogię między semiologiczną koncepcją cudu 
a teorią komunikacji interpersonalnej. W wykładzie pt. Cud jako znak komu-
nikacji Boga z człowiekiem przedstawiła teologiczne postrzeganie cudu jako 
objawienia i zaproszenia do dialogu z Bogiem. Podkreśliła, że w teologii poso-
borowej cud nie jest jedynie nadprzyrodzonym wydarzeniem, lecz osobowym 
aktem Boga, skierowanym do konkretnej osoby. Jego głębsze znaczenie można 
w pełni zrozumieć jedynie w kontekście wiary. Koncepcja cudu jako znaku 
jest porównywana do teorii komunikacji interpersonalnej, w której kluczowe 
elementy to: nadawca (Bóg), odbiorca (człowiek), kod (język objawienia) i ka-
nał komunikacji. Cud przekazuje zarówno widzialny fenomen, jak i duchową 
treść, dostępną jedynie przez wiarę. To właśnie ona odgrywa kluczową rolę  
w jego zrozumieniu, stanowiąc jednocześnie zaproszenie do głębokiego dia-
logu z Bogiem. Odpowiedź na ten znak – wiara – jest niezbędna do pełnego 
odczytania jego przesłania. Prelegentka zwróciła również uwagę na bariery ko-
munikacyjne, takie jak sceptycyzm czy brak wiary, które mogą utrudnić właści-
we zrozumienie zjawisk nadprzyrodzonych. Podkreśliła, że cud jest procesem 
komunikacyjnym, w którym uczestniczą zarówno Bóg, jak i człowiek, a otwar-
tość na znak i odpowiednia postawa są kluczowe dla jego pełnego przyjęcia.

Następnie, ks. dr hab. Karol Jasiński, prof. UWM wygłosił referat pt. Cud 
jako fenomen przesycony. W kręgu myśli Jeana-Luca Mariona. Celem wystąpie-
nia była analiza rozumienia cudu w perspektywie jednego z najwybitniejszych 



Omówienia i sprawozdania324

współczesnych filozofów francuskich. Referat składał się z trzech zasadniczych 
części. W pierwszej, na tle różnych ujęć, przedstawiono koncepcję Mariona, 
według której cud jest zarówno znakiem (czynieniem przez Boga możliwym 
tego, co niemożliwe), jak i zjawiskiem (charakteryzującym się nadmiarem tre-
ści). W drugiej omówiono kluczowe aspekty teorii fenomenu przesyconego, ta-
kie jak darmowość daru, pojawianie się, nadmiar intuicji nad intencją oraz typy 
fenomenów przesyconych. Ostatnia część poświęcona była interpretacji tego 
zjawiska w kontekście cudu, zwłaszcza kwestii siły interpretacji jako subiek-
tywnego kryterium jego uznania oraz prymatu interpretacji subiektywizującej 
nad obiektywizującą.

Ostatnie wystąpienie tej sesji było poprowadzone przez dwoje prelegen-
tów: ks. dra hab. Piotra Towarka (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olszty-
nie) oraz prof. Lucianę Mirri (Wydział Teologiczny Emilia-Romania w Bolonii, 
Włochy). Na początku swojego wystąpienia autorzy odnieśli się do rosnącego 
zainteresowania egzorcyzmami w literaturze i filmie na przestrzeni ostatnich 
dekad, przywołując przykłady takie jak Egzorcysta oraz Egzorcyzmy Emily 
Rose. Zwrócili uwagę na sposób przedstawiania tego tematu w kulturze po-
pularnej oraz jego wpływ na społeczne postrzeganie egzorcyzmów. Następnie 
ks. dr hab. Piotr Towarek wyjaśnił kluczowe pojęcia związane z egzorcyzma-
mi, koncentrując się na ich teologicznym i historycznym znaczeniu. Zostały 
także omówione antydemoniczne praktyki starożytnego Wschodu, wskazując 
na rytuały egzorcyzmów w Egipcie, potwierdzone inskrypcją na steli Bentre-
sh, a także na używanie hymnów, amuletów i figurek ochronnych w Babilonii.  
W kulturze greckiej pojawiły się pierwsze formuły zaklęć, a judaizm, choć nie 
zawierał bezpośrednich odniesień do egzorcyzmów, stosował praktyki ochron-
ne, takie jak modlitwy i używanie imienia Bożego. Prelegent zaznaczył, że król 
Salomon był uznawany za mistrza egzorcyzmów, a przypisywane mu formuły 
miały skuteczność w wypędzaniu demonów. Główną część wykładu poświęco-
no egzorcyzmom Jezusa, analizując ich opisy w Ewangeliach oraz świadectwo 
autorów natchnionych. Na zakończenie prelegenci odnieśli się do współczesnej 
praktyki egzorcyzmu wielkiego, ukazując Jezusa jako egzorcystę w kontekście 
odnowionego rytuału rzymskiego.

Moderatorem drugiej sesji była dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, 
prof. UWM. Pierwszą prelekcję na temat: Sakrament namaszczenia chorych  
a kwestia uzdrowienia wygłosił O. dr Paweł Sambor OFM (Papieski Uniwersy-
tet Antonianum w Rzymie). Prelegent omówił sakrament namaszczenia chorych, 
koncentrując się na ewolucji jego rozumienia oraz związku z uzdrowieniem  
i cudami. Zwrócił również uwagę na znaczenie listu św. Jakuba, szczególnie na 
użyte w nim czasowniki odnoszące się do obrzędu. Podkreślił, że list ten został 
włączony do kanonu Pisma Świętego stosunkowo późno, podczas gdy stosowa-



Omówienia i sprawozdania 325

nie oleju do błogosławienia chorych było poświadczone już w pierwszej poło-
wie III wieku. We wczesnym chrześcijaństwie głównym celem namaszczenia 
było uzdrowienie fizyczne, jednak po reformie karolińskiej zaczęto coraz czę-
ściej postrzegać je jako przygotowanie do śmierci, kładąc szczególny nacisk na 
duchowe odrodzenie i odpuszczenie grzechów. Wiara odgrywa kluczową rolę  
w pełnym zrozumieniu tego sakramentu, ponieważ uzdrowienie, traktowane jako 
znak zbawienia, wymaga wewnętrznego zawierzenia Bogu. Namaszczenie cho-
rych to nie tylko aspekt fizyczny, ale również duchowy, prowadzący do pogłębie-
nia relacji z Chrystusem. Na zakończenie wykładu prelegent zwrócił uwagę na 
kryzys tego sakramentu, wynikający z oczekiwań dotyczących spektakularnych 
cudów. Jednocześnie podkreślił, że jego pełne przeżywanie wymaga dostrzeżenia 
w nim przede wszystkim spotkania ze Zbawicielem, który towarzyszy człowieko-
wi w chorobie i cierpieniu, prowadząc go do pełni zbawienia.

Inne ujęcie cudu zaproponowała dr Ewelina M. Mączka (Uniwersytet War-
mińsko-Mazurski w Olsztynie). Jej wykład pt. Chrześcijaństwo a kwestia cu-
dów w religiach niechrześcijańskich dotyczył różnych sposobów pojmowania 
cudów w tradycjach pozachrześcijańskich, w porównaniu z nauką Kościoła 
katolickiego. Prelegentka wyjaśniła, że według ujęcia katolickiego cud to dzia-
łanie Boga będące znakiem Jego obecności i zbawienia. Następnie omówiła 
perspektywę wschodnich systemów religijnych (buddyzm) oraz wierzeń syn-
kretycznych. W pierwszym przypadku, mimo licznych opowieści o nadprzy-
rodzonych wydarzeniach związanych z Buddą, takie zjawiska uznaje się za 
przeszkodę na drodze do oświecenia, a ich znaczenie jest symboliczne, wynika-
jące z duchowego rozwoju. Natomiast w tradycjach afro-karaibskich (voodoo) 
niezwykłe zjawiska są efektem interwencji bóstw, łączą elementy afrykańskie  
z katolickimi, lecz nie mają charakteru monoteistycznego. Podsumowując, 
prelegentka wskazała, że Kościół katolicki ostrożnie odnosi się do cudów  
w innych religiach, traktując je jako rezultat naturalnych procesów lub we-
wnętrznego rozwoju, a nie znak Bożego działania. Pełnia prawdy, według Ko-
ścioła, objawia się bowiem wyłącznie w Chrystusie.

Swoje wystąpienie na temat Cudów za przyczyną świętego Stanisława Pap-
czyńskiego zaprezentował ks. dr hab. Roman Szewczyk (Uniwersytet Warmiń-
sko-Mazurski w Olsztynie). Na wstępie pokrótce przedstawił sylwetkę Świętego 
oraz podzielił się osobistym doświadczeniem związanym z prowadzeniem 
dwóch procesów ks. Stanisława Papczyńskiego, w których pełnił rolę oficjała 
sądu biskupiego w Ełku. Jak podkreślił, proces beatyfikacyjny Papczyńskiego 
rozpoczął się jeszcze w XVIII wieku, jednak z powodu braków w dokumentacji 
został przerwany, a jego wznowienie uniemożliwił późniejszy okres zaborów. 
Dopiero w 1952 roku podjęto ponowne działania, które doprowadziły do be-
atyfikacji 6 kwietnia 2007 roku, w Licheniu oraz kanonizacji 5 czerwca 2016 



Omówienia i sprawozdania326

roku. W XXI wieku Kościół uznał dwa cuda przypisywane wstawiennictwu 
Papczyńskiego, co umożliwiło wyniesienie go na ołtarze. Prelegent przedstawił 
uczestnikom konferencji szczegóły obu nadprzyrodzonych wydarzeń. Pierwszy 
przypadek dotyczył kobiety, u której lekarze stwierdzili obumarcie płodu. Po 
modlitwie za wstawiennictwem duchownego dziecko niespodziewanie odzy-
skało życie i urodziło się zdrowe. Drugi przypadek dotyczył młodej kobiety 
cierpiącej na poważną chorobę płuc oraz niewydolność wielonarządową. Pomi-
mo braku skutecznych metod leczenia, po modlitwach nastąpiła nagła poprawa 
jej stanu zdrowia. Prelegent podkreślił, że oba przypadki, niewytłumaczalne 
z medycznego punktu widzenia, zostały uznane za dowód świętości Papczyń-
skiego i stanowią ważne świadectwo jego duchowego dziedzictwa.

Ostatnim prelegentem tej sesji był dr Michał Zborowski (Towarzystwa 
Teologów Dogmatyków). Wygłosił referat pt. Cuda i łaski za wstawiennictwem 
sługi Bożej Wandy Malczewskiej. Zwrócił uwagę na liczne cechy charakteru, 
które niewątpliwie ją wyróżniały oraz na jej mistycyzm, który można podzielić 
na trzy główne nurty: eucharystyczny – obejmujący objawienia dotyczące Eu-
charystii, adoracji i Mszy Świętej; pasyjny – związany z przeżywaniem Męki 
Pańskiej, zwłaszcza w kontekście Wielkiego Piątku; oraz patriotyczno-prorocki 
– obejmujący wizje, przepowiednie i refleksje dotyczące losów Polski. Wanda 
Malczewska zmarła w 1896 roku w opinii świętości. Choć jej kult nie został 
jeszcze oficjalnie zatwierdzony przez Kościół, to jednak istnieje żywa poboż-
ność wzbudzona pamięcią o niej. Liczne świadectwa osób, które doświadczyły 
jej pomocy i cudów, potwierdzają, że jej wstawiennictwo jest wyraźne. Księga 
łask i cudów za przyczyną Wandy Malczewskiej dokumentuje liczne przypadki 
uzdrowień i duchowego wsparcia przypisywane jej orędownictwu. Prelegent 
zaznaczył, że życie mistyczne nie izoluje człowieka od świata, lecz prowadzi do 
większego zaangażowania w służbę innym, czego dowodem jest trwały wpływ 
Malczewskiej na losy wielu osób.

Trzecią sesję poprowadził ks. dr hab. Karol Jasiński, prof. UWM. W tej 
części uczestnicy konferencji wysłuchali czterech referatów. Jako pierwszy, 
swoje przedłożenie pt. Czy cud może być dowodem na istnienie Boga? Wąt-
pliwości filozofa, wygłosił ks. prof. dr hab. Adam Świeżyński (Uniwersytet 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie). Prelegent skoncentrował się 
na zagadnieniu rozpoznawania zdarzeń cudownych od strony filozoficznej.  
W swoim wystąpieniu zastanawiał się nad trzema kwestiami: istnieniem Boga, 
rozumieniem dowodu oraz rozumieniem cudu i jego identyfikacją z działaniem 
Boga. Przypomniał, że we współczesnej teologii odchodzi się od traktowania 
cudu jako dowodu na istnienie Boga na rzecz postrzegania go jako znaku od-
noszącego się do istnienia Boga, rozumianego jako znak objawienia. Prelegent 
zauważył jednak, że zmiana ta nie zaszła jeszcze w świadomości wielu ludzi. 



Omówienia i sprawozdania 327

Udzielając odpowiedzi na pytanie postawione w tytule referatu, stwierdził, że 
z ludzkiej perspektywy poznawczej nie jest możliwe uzyskanie absolutnego 
dowodu na istnienie i działanie Boga w konkretnym zdarzeniu, ponieważ nie 
jesteśmy w stanie przyjąć perspektywy sprawcy. Uznanie konkretnego zdarze-
nia za cud oznacza przypisanie mu cechy niezwykłości oraz Bożej sprawczo-
ści. Rozpoznanie jakiegoś zdarzenia jako cudownego należy rozumieć jako 
argument na rzecz racjonalności wiary w Boże działanie i istnienie, a nie jako 
dowód na ich prawdziwość. Prelegent zakończył swoje wystąpienie refleksją 
nad niedawno ogłoszonym przez Dykasterię Nauki Wiary dokumentem Nor-
my postępowania w rozeznawaniu domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych, 
jednocześnie podkreślając znaczenie znakowej koncepcji cudu, która została 
znakomicie wypracowana przez teologię w ostatnim czasie.

W kolejnym referacie pt. Ontologiczna koncepcja cudu a współczesna na-
uka, ks. dr hab. Wojciech Grygiel, prof. UO (Uniwersytet Opolski) w skrócie 
wyjaśnił pojęcie cudu w różnych ujęciach oraz przedstawił przykłady użycia 
tego terminu w różnych kontekstach językowych, często naturalnych i niezwią-
zanych z religią. Następnie odniósł się do semiotycznej i ontologicznej koncep-
cji cudu w kontekście odpowiedzi na pytanie Jak Bóg interweniuje w cudzie? 
Ksiądz Profesor podkreśl, że w ujęciu semiotycznej koncepcji nawet czysto 
naturalne zdarzenie, bez waloru niezwykłości, interpretujemy w sposób reli-
gijny, zakładając działanie Boga. Z kolei w koncepcji ontologicznej Bóg działa 
interwencyjnie w sposób nadprzyrodzony lub nieinterwencyjnie, oddziałując 
z zewnątrz na ustalone prawa przyrody. Prelegent jednocześnie zauważył, że 
z teologicznego punktu widzenia koncepcja ontologiczna wydaje się bardziej 
interesująca, ponieważ jej zaletą jest postrzeganie cudu jako autentycznej obec-
ności Boga wchodzącego w naszą rzeczywistość i realnie na nią wpływającego. 
Trudność w koncepcji ontologicznej, zdaniem prelegenta, stanowi pytanie Czy 
naukowy obraz świata ją będzie wspierał? W dalszej części wystąpienia pre-
legent przedstawił historyczny dyskurs na temat teorii rozumienia cudu, aby  
w podsumowaniu stwierdzić, że w kontekście naukowego obrazu świata zarów-
no koncepcja ontologiczna, jak i interwencyjna oraz nieinterwencyjna nie wy-
dają się spójne. W zakończeniu zauważył, że argumenty teologiczne są podzie-
lone. Koncepcja semiotyczna zdaje się oddalać Boga, ponieważ subiektywizuje 
Jego działanie, natomiast ontologiczna sprawia wrażenie, że Bóg angażuje się 
w naszą rzeczywistość.

Następnym prelegentem, który zabrał głos był ks. dr hab. Marek Żmudziń-
ski, prof. UWM. Swoje wystąpienie poświęcił zagadnieniu Zmian kryteriów 
rozpoznania zjawisk nadprzyrodzonych według najnowszych dokumentów Ko-
ścioła. Rozpoczął od refleksji nad czerpaniem koncepcji znakowej ze źródeł 
starotestamentowych. Następnie zauważył, że we współczesnym ujęciu cudu 



Omówienia i sprawozdania328

nie da się go zrozumieć bez powiązania z Objawieniem Bożym. Jednak w prak-
tyce Kościoła, a także w procedurach kanonizacyjnych i beatyfikacyjnych, cud 
wciąż jest postrzegany według dawnej koncepcji jako wyjątkowe wydarzenie, 
a zatem pozostaje oderwany od Objawienia. Zdaniem prelegenta nowy do-
kument, z 2024 roku – Normy postępowania w rozeznawaniu domniemanych 
zjawisk nadprzyrodzonych – jest raczej dedykowany objawieniom prywatnym 
niż samym cudom. W dalszej części prelekcji podzielił się refleksją na temat 
współczesnej aktywności teologicznej, m.in. w kontekście niedawnego synodu 
o synodalności Kościoła, gdzie pojawia się konkluzja o rozeznaniu jako gło-
sie Ducha Świętego. W ostatniej części wystąpienia, wskazując na cel wydania 
Norm, przypomniał, że nowy dokument został opublikowany, ponieważ w wie-
lu przypadkach procedura rozeznania była rozciągnięta w czasie, a sam proces 
trwał zbyt długo. Zdarzały się również przypadki, w których biskupi miejsca 
dokonywali różnych, a niekiedy nawet sprzecznych ze sobą interpretacji i orze-
czeń w tej samej sprawie. Prelegent wskazał, że nowością w tym dokumencie 
jest konieczność konsultacji biskupa ze Stolicą Apostolską w trakcie procedury 
oraz zatwierdzania ostatecznej decyzji biskupa przez Dykasterię Nauki Wiary. 
Według dokumentu ani biskupi, ani Stolica Apostolska nie będą wypowiadać 
się w sprawie orzeczenia o nadprzyrodzonym charakterze danego zjawiska,  
a ograniczą się do zezwolenia na kult, pielgrzymki oraz promocję miejsca. Pre-
legent zakończył swój referat wymienieniem i omówieniem rozstrzygnięć za-
wartych w dokumencie, dotyczących rozeznawania przypadków, a mianowicie 
nihil obstat, a następnie prae oculis habetur, curatur, sub mandato, prohibetur 
et obstruatur oraz opinii negatywnej.

Sesję zakończył ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM, który przedsta-
wił temat: Antycuda – o cudzie w Apokalipsie. Prelegent we wstępie wyjaśnił, 
dlaczego posłużył się terminem „antycuda”. Następnie przypomniał, że także  
w Apokalipsie cud, za którym stoi Bóg, rozumiany jest jako nadzwyczajny znak 
dany przez Boga, który zaprasza do wiary w Jego wszechmoc i potwierdza 
realizację Jego zbawczej woli. Podkreślił, że wymiar znaku w Apokalipsie jest 
niezwykle ważny i, ze względu na język księgi oraz jej szczególną symbolikę, 
powinien być szerzej rozumiany. Zauważył, że mówiąc o znaku w Apokalipsie, 
mamy do czynienia z językiem symbolicznym, w którym często stosuje się me-
tafory i analogie o charakterze złożonym i wieloznacznym, dlatego konieczne 
jest właściwe zinterpretowanie figur symbolicznych. Podkreślił, że obok cu-
dów zawartych w tekście znajdują się również antycuda, które należy rozu-
mieć jako znaki przeciwników Boga – sił demonicznych, mających prowadzić 
do niewiary. Symbolem tych przeciwników są m.in. smok i dwie bestie, które 
do niego podchodzą. W dalszej części prelegent omówił wybrane przez siebie 
przykłady, wyjaśniając m.in. cud Baranka stojącego przed tronem w kontekście 



Omówienia i sprawozdania 329

zmartwychwstania oraz znak zranionej bestii, której uzdrowienie z rany śmierci 
stanowi parodię zmartwychwstania Chrystusa. Na zakończenie zwrócił uwagę 
na potrzebę rozważań na temat antycudów w kontekście omawiania prawdzi-
wości znaków nadzwyczajnych.

Moderatorem ostatniej sesji był ks. prof. dr hab. Lucjan Świto (Uniwersytet 
Warmińsko-Mazurski w Olsztynie), który kolejno udzielił głosu trzem prele-
gentom. Pierwszy z nich O. dr. Bogusław Turek, CSMA (Dykasteria Spraw 
Kanonizacyjnych, Watykan), który przedstawił referat pt. Badanie cudu wyma-
ganego do beatyfikacji i kanonizacji według norm Dykasterii Spraw Kanoni-
zacyjnych. Prelegent we wstępie podkreślił, że podejmowany na konferencji 
temat jest bardzo szeroki, a dla osób zajmujących się procedurami beatyfikacji 
i kanonizacji – niezwykle istotny. Skupił się przede wszystkim na procedurach 
orzekania o zaistnieniu cudu. Zaznaczył, że pierwszym etapem w procesach 
jest udowodnienie heroiczności cnót chrześcijańskich, męczeństwa oraz ofiary 
z życia. Pod uwagę brane są nadzwyczajne przypadki o fizycznym charakte-
rze, które można udowodnić wystarczająco i obiektywnie – zarówno w zakresie 
naukowym, jak i teologicznym – podczas badań na etapie diecezjalnym, gdzie 
zbierany jest materiał dowodowy, a później na etapie rzymskim, który meryto-
rycznie dokonuje jego oceny. Po przekazaniu akt procesu z diecezji po pierw-
szej pozytywnej weryfikacji, wydawany jest dekret ważności procesu. Następ-
nie, po ocenie konsultu lekarskiego, sprawie przygląda się kongres teologów. 
Prelegent podkreślił, że cud stał się niemal jedynym kryterium oceny świętości. 
Jeśli decyzja odpowiednich gremiów jest pozytywna, prefekt Dykasterii przed-
stawia ją podczas audiencji Ojcu Świętemu. W przypadku pozytywnej decyzji 
papieża, podjętej bezpośrednio i osobiście, następuje promulgacja dekretu o cu-
dzie kanonicznym. Na zakończenie prelegent zaznaczył, że dobro spraw kano-
nizacyjnych wymaga, aby nigdy nie pominąć prawdy historycznej i naukowej 
badanych cudów.

Kolejny prelegent o. prof. dr hab. Zdzisław Kijas, OFMConv. (Papieski 
Wydział Teologiczny św. Bonawentury Seraficum w Rzymie) przedstawił refe-
rat pt. Cuda wpisane w Opatrzność Bożą. Na początku przypomniał, że teologia 
chrześcijańska od początku zastanawiała się nad rzeczywistością cudu. Prele-
gent powiązał kwestię prawdziwości cudu z perspektywą Opatrzności Bożej.  
W czasie swojego wystąpienia, biorąc pod uwagę kontekst prawdy o świecie 
uporządkowanym, któremu Stwórca nadał jasny kierunek rozwoju i z szacun-
kiem odnosi się do jego spraw, udzielił m.in. odpowiedzi na pytania Jak po-
godzić pojedyncze interwencje Boga w świat z wiarą w stałość i niezmienność 
Boskiego działania? oraz W jaki sposób możemy przyjąć istnienie cudów bez 
podważania obrazu Boga stałego w swojej relacji ze światem? Zauważył, że 
Bóg jest bliski swojemu stworzeniu i może zawsze, kiedy chce, ingerować  



Omówienia i sprawozdania330

w historię świata i człowieka, zmieniając bieg wydarzeń. Według niego, Bóg 
nie zapomniał o stworzeniu, ale nadal troszczy się o nie i przychodzi z pomocą, 
nie podważając niczego, nie gardząc niczym ani niczego nie odrzucając. Cuda 
są więc dziełem rozumnego i dobrego Boga. Prelegent wyjaśnił, że wpisują 
się one w pewien porządek, który jest dla nas na pozór ukryty, trudny do na-
tychmiastowego poznania, ale z pewnością istnieje. Rozważył również kwestię: 
dlaczego Bóg ingeruje tylko w niektórych przypadkach? Skonkludował, że cuda 
zdarzają się rzadko i dotyczą tylko niektórych osób. Swoje wystąpienie zakoń-
czył stwierdzeniem, że Bóg szanuje wolność człowieka, ale go nie opuszcza, 
zatem cud jest wyrazem miłości i opatrznościowej troski o stworzenie.

Sesję zakończył O. dr Giuseppe Guerra, CM (Kuria Generalna Księży 
Misjonarzy, w Rzymie), który wygłosił referat pt. Niezwykłość i niewytłuma-
czalność. Niezrozumienie dwóch słów. Włoski tekst wystąpienia uczestnikom 
tłumaczył ks. dr Szczepan Szpoton z Uniwersytetu Jana Pawła II w Krakowie. 
Prelegent podzielił się swoim praktycznym doświadczeniem jako postulator  
i we wstępie zaznaczył, że nie będzie komentował prawodawstwa dotyczącego 
cudów ani historii tego prawodawstwa. Krótko jednak odniósł się do ewolucji 
tego ustawodawstwa, w tym kontekście modernizacji praktyki proceduralnej, 
którą podjąć chcieli Benedykt XIV i Pius XII, a którą kontynuowali ich następ-
cy, w tym także Jan Paweł II. Następnie prelegent, posługując się pytaniami 
retorycznymi, odniósł się do tematu uznawalności cudów. Pytał: dlaczego po-
mimo wielu zmian, zwłaszcza dokonanych przez Jana Pawła II, nie dostrzegano 
potrzeby odnowienia terminologii, która w kontekście cudu mówi o uzdrowie-
niu, które musi być całkowite, nieodwracalne i niewytłumaczalne? Zauważył 
również, że trzy wieki temu terminy „nadzwyczajny” i „niewytłumaczalny” 
były niemal synonimami. Przypomniał, że w przeszłości, jeśli uzdrowienie nie 
dawało się wyjaśnić medycznie, pozwalano uznać to za zjawisko niezwykłe  
i niewytłumaczalne. Jeśli po modlitwie do sługi Bożego lub służebnicy Bożej 
ludzie odzyskiwali wzrok, ówcześni lekarze nie mieli wątpliwości, by uznać 
te przypadki za Boski znak. O. dr Giuseppe Guerra zauważył, że współcześni 
lekarze rozważają fakty, mają swoje własne wytłumaczenie, a następnie lek-
ceważą wiarę, podczas gdy – jak mówi Ewangelia – cud wymaga spojrzenia 
wiary. Tylko w wierze, w zbiegu nadzwyczajnego wydarzenia i modlitwy, moż-
na uchwycić Boski znak jako cud. Prelegent podkreślił, że obecnie sytuacja 
bardzo się zmieniła: „nadzwyczajny” nie oznacza już „niewytłumaczalny” i na 
odwrót. Na zakończenie wskazał na potrzebę zmian, zaznaczając, że nowe pra-
wo powinno raczej podkreślać zbieżność między modlitwą a nadzwyczajnym 
uzdrowieniem. 

XXV Międzynarodowe Dni Interdyscyplinarne zakończyły się podsumo-
wującym wystąpieniem dr hab. Katarzyny Parzych-Blakiewicz, prof. UWM, 



Omówienia i sprawozdania 331

która podziękowała wszystkim prelegentom i uczestnikom za udział w wyda-
rzeniu. Zauważyła, że wszystkie prelekcje, dyskusje, dopowiedzenia i refleksje 
wygłoszone podczas konferencji wzbogaciły uczestników, wskazały na szeroki 
zakres tematyki oraz pozwoliły spojrzeć na zagadnienie cudu z punktu widzenia 
teoretyków i praktyków.

Ewa Czaplicka
[Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie; 

ORCID: 0000-0001-8777-4946]
Maria Piechocka-Kłos 

[Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie; 
ORCID: 0000-0002-5909-5521]

Seminaria naukowe Towarzystwa Teologów Dogmatyków – Colloquia  
Dogmatica 1 i Colloquia Dogmatica 2

W inicjatywy Towarzystwa Teologów Dogmatyków rozpoczęta została se-
ria spotkań naukowych pt. Colloquia Dogmatica. Są to seminaria naukowe, 
których celem jest dyskusja specjalistów nad kwestiami doktrynalnymi, aktu-
alnie dyskutowanymi w środowiskach teologicznych, a także nad dylemata-
mi związanymi z dydaktyką teologiczną. Dwa pierwsze spotkania odbyły się  
w formie online. Obie edycje zostały zorganizowane we współpracy z Uniwer-
sytetem Warmińsko-Mazurskim w Olsztynie. Ponadto, w organizacji drugiej 
uczestniczył Instytut Edukacji Medialnej i Dziennikarstwa UKSW w Warsza-
wie oraz Polskie Towarzystwo Teologiczne – oddział w Elblągu. 

Pierwsze seminarium w serii Colloquia Dogmatica obyło się w dniu  
8 kwietnia 2024 roku. Podjęto na nim na temat: Teologia błogosławieństwa. 
Wokół „Fiducia supplicans”. Uczestnicy, w liczbie ok. 40 osób, wysłuchali pię-
ciu prelekcji. Ks. prof. Sławomir Pawłowski (Katolicki Uniwersytet Lubelski 
Jana Pawła II)] przedstawił temat: Adresat błogosławieństwa: Bóg – człowiek; 
człowiek – Bóg, człowiek – człowiek, ks. prof. Grzegorz Bachanek (Uniwersy-
tet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie): Błogosławieństwo a osoba 
świecka, ks. prof. Dariusz Klejnowski-Różycki (Uniwersytet Opolski): Błogo-
sławieństwo a sakramenty, ks. prof. Janusz Bujak (Uniwersytet Szczeciński): 
Błogosławieństwa a sakramentalia, prof. Katarzyna Parzych-Blakiewicz (Uni-
wersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie): Błogosławieństwo w wymiarze 
trynitarnym. Prelekcje i dyskusja skoncentrowały się na błogosławieństwie jako 
wydarzeniu zapoczątkowanym przez Boga, udzielanym w Kościele a skierowa-
nym do człowieka. Zwrócono uwagę na to, że w błogosławieństwie Bóg udziela 



Omówienia i sprawozdania332

łaski wspierającej człowieka w jego nawróceniu i podejmowaniu działań służą-
cych uświęceniu. Prelegenci opublikowali treść swoich prelekcji w artykułach 
naukowych, na łamach czasopisma „Teologia w Polsce” t. 18, nr 2 (2024). 

Drugie seminarium odbyło się w dniu 22 marca 2025 roku. Podjęto na nim 
temat: Dydaktyka teologiczna w epoce cyfryzacji. Uczestnicy, w liczbie ok. 30 
osób, wysłuchali sześciu prelekcji. Ks. dr Bogdan Kulik, MSF (Towarzystwo 
Teologów Dogmatyków) przedstawił temat: W czym niedomaga współczesna 
dydaktyka teologiczna w zakresie dotyczącym cyfrowej sfery komunikacji?, ks. 
dr Adam Jeszka (Uniwersytet im. Mikołaja Kopernika w Toruniu): Z powrotem 
do rzeczywistości. Znaczenie myślenia krytycznego w procesie przekazywania 
wiedzy, prof. Małgorzata Laskowska (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyń-
skiego w Warszawie): W pogodni za efektem WOW. O komunikatywności w na-
uczaniu teologii, dr Marlena Kondrat (Uniwersytet Warszawski) i dr Aleksandra 
Chmielewska (Akademia Koźmińskiego i Uniwersytet Warszawski): ChatGPT 
jako przykład AI w szkolnictwie wyższym, ks. dr Mariusz Kuźniar (Uniwersytet 
Karola w Pradze): Media jako czynnik sekularyzacji w Czechach. Jak o wierze, 
mówić w mediach w kontekście współczesnych przemian społeczno-kulturowych 
w Czechach?, dr Agata Rujner (Akademia Katolicka w Warszawie/”Prawie mo-
rały”): Jak prawić morały? Prelekcje i dyskusja doprowadziły do wniosku, że 
wobec szybko rozwijających się narzędzi komunikacji medialnej, dydaktyka 
teologiczna powinna kompetentnie stosować te narzędzia, ale z jednoczesnym 
akcentem położonym na kształcenie u studentów myślenia krytycznego.

Katarzyna Parzych-Blakiewicz
[Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie; 

ORCID: 0000-0002-7965-9064]


	_Hlk157945685
	_b29bb64c7qo5
	_Hlk163322308
	_Hlk201743757
	_Hlk207031171
	_Hlk207031185
	_Hlk201743757
	_Hlk207030910
	_Hlk207030915
	_Hlk207030921
	_Hlk202940099
	_Hlk207030932
	_Hlk207030939
	_Hlk201743757
	_Hlk204598706
	_Hlk194328187
	_Hlk194323564
	_Hlk201743757
	_Hlk201743757
	_Hlk190716395
	_Hlk190716470
	_Hlk190716483
	_Hlk190716506
	_Hlk190725801
	_Hlk190725822
	_Hlk190716552
	_Hlk190809911
	_Hlk207031106
	_Hlk190716359
	_Hlk201743757
	_Hlk157945685
	_Hlk158549228
	W10
	_Hlk156298487
	_Hlk158548913
	_Hlk156310981
	_Hlk158548748
	_Hlk156322051
	_Hlk156568032
	_Hlk158290715
	_Hlk158377335
	OLE_LINK1
	_Hlk204706334
	_Hlk156562139
	_Hlk156507444
	_Hlk156511687
	_Hlk156511638
	_Hlk201743757
	_Hlk207031060
	000664472
	_Hlk207031071
	_b29bb64c7qo5
	_Hlk201743757
	_Hlk201743757
	_Hlk132451872
	_Hlk173491722
	_Hlk204705913
	_Hlk201743757
	_Hlk174211432
	_Hlk204706241
	_Hlk201743757
	_Hlk207030713
	_Hlk207030719
	_Hlk204706026
	_Hlk201743757
	_Hlk201743757
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_Hlk207030998
	_Hlk206838398
	_Hlk152090272
	_Hlk163322308
	_Hlk206851585
	_Hlk192867682
	Arkadiusz Krasicki*
	Ana Albin**
	Dariusz Klejnowski-Różycki* 柯達理
	Piotr Sękowski** بيوتر سيكوفسكي
	Bartłomiej Cudziło*** บาร์โธโลมิว ซุดซิโล
	Adam Bielinowicz*
	Cezary Opalach*
	Andrzej Adamski*
	Tomasz Bierzyński**
	Barbara Przywara***
	Iryna Betko*
	Krzysztof M. Kiełpiński*
	Adam Jaszcz*
	Dawid Mielnik*
	Marek Jodkowski*
	Ewelina M. Mączka*
	Katarzyna Parzych-Blakiewicz**
	Maria Piechocka-Kłos***
	Ewa Czaplicka*
	Ewelina M. Mączka**
	Katarzyna Parzych-Blakiewicz***

