


Rada Naukowa
prof. dr hab. Stanisław Achremczyk (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie / Polska), dr Piotr Adamek SVD (Uniwersytet Fu Jen, Taipei / 
Taiwan), dr Karl Heinz Arenz (Uniwersytet w Pará / Brazylia), prof. dr Achim Buckenmaier (Papieski Uniwersytet Laterański w Rzymie / Włochy),

prof. dr Klara A. Csiszar (Katolicki Instytut Teologii Pastorlanej Uniwersytetu w Linz / Austria), prof. dr MohanDoss SVD (JDV – Papieska 
Akademia Filozofii i Religii, Ramwadi, Pune / Indie), prof. dr hab. Michał Drożdż (Uniwersytet Jana Pawła II w Krakowie / Polska),

prof. dr Patrick Flanagan (Uniwersytet św. Jana w Nowym Jorku / USA), bp dr Jacek Jezierski (Diecezja elbląska / Polska), 
prof. dr Stephan Kampowski (Papieski Instytut Jana Pawła II dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, Rzym / Włochy),

prof. dr hab. Bogusław Kochaniewicz OP (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu), prof. dr Dariusz Kowalczyk (Papieski Uniwersytet 
Gregoriański w Rzymie / Włochy), prof. dr hab. Janusz Lekan (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II / Polska) 

prof. dr hab. Marian Machinek (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie / Polska), dr hab. Jarosław Merecki (Papieski Instytut Jana Pawła II 
dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, Rzym / Włochy), prof. dr Therese D’Orsa (Australijski Instytut Edukacji Teologicznej, Pennant Hills / 

Australia), prof. dr hab. Eugeniusz Sakowicz (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie / Polska), prof. dr hab. Matthias Scharer
(Uniwersytet w Insbruku / Austria), prof. dr hab. Karl Heinz Schmitt (Uniwersytet w Paderborn / Niemcy), prof. dr Józef Smyksy CSsR 

(Wydział Teologiczny “San Pablo”, Cochabamba / Boliwia), dr Frederick Tusingire (Konferencja Episkopatu Ugandy / Uganda)

Komitet Redakcyjny
dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska) – przewodnicząca,  

ks. dr hab. Marek Jodkowski, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska) – sekretarz, ks. prof. dr hab. Ryszard Hajduk 
(Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), prof. dr Sonja Meiting Huang (Katolicki Uniwersytet Fu Jen, Taiwan),  

prof. dr Arkadiusz Krasicki CSSp (Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja), ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM  
(Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), ks. dr hab. Adam Bielinowicz, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski  

w Olsztynie, Polska), o. prof. dr Paweł Sambor OFM (Pontifical University Antonianum, Roma, Italia)

Recenzenci
prof. Rastislaw Adamko (Uniwersytet w Rużemborku, Słowacja), prof. Jarosław Babiński (UKSW, Polska), prof. Brian P. Bennett (Uniwersytet 
Niagara w Lewiston, USA), prof. Maddalena Betti (Uniwersytet w Wenecji Ca’Foscari, Włochy), dr hab. Krzysztof Bielawny (WSD w Elblągu, 
Polska), prof. Józef Budniak (Uniwersytet Śląski, Polska), prof. Martín Carbajo-Núñez OFM (Papieski Uniwersytet „Antonianum” w Rzymie, 
Włochy), prof. Tak Kwong Chan, (Akademia Teologiczna w Fu Jen w Taipei, Tajwan), dr hab. Marta Kowalczyk (WSD w Elblągu, Polska),  
prof. Stephan Ernst (Uniwersytet w Würzburgu, Niemcy), prof. Eileen Fitzgerald  (Uniwersytet Katolicki, Boliwia), prof. Marcello Garzaniti 

(Uniwersytet we Florencji, Włochy), prof. Chris Hayden (Papieski Uniwersytet św. Patryka w Maynooth, Irlandia), prof. Emilia Hrabovec 
(Uniwersytet Komeńskiego w Bratysławie, Słowacja), dr Fortunato Iozzelli OFM (Papieski Uniwersytet „Antonianum” w Rzymie, Włochy),  

prof. Bogusław Kochaniewicz OP (UAM w Poznaniu, Polska), dr hab. Tomasz Kopiczko (UKSW, Polska), prof. Dariusz Kotecki (UMK, Polska), 
prof. Krzysztof Krzemiński (UMK, Polska), prof. Joanna Kulwicka-Kamińska (UMK, Polska), prof. Małgorzata Laskowska (UKSW w Warszawie, 

Polska), prof. Jarosław Lipniak (PWT we Wrocławiu, Polska), dr Tomasz D. Mames (Kościół Katolicki i Apostolski Paryża, Francja),  
prof. Heinz Miklas (Uniwersytet Wiedeński, Austria), prof. Tomasz Nawracała (UAM w Poznaniu, Polska), prof. Georgi N. Nikolov (Uniwersytet 
św. Klemensa Orchidzkiego w Sofii, Bułgaria), dr hab. Arkadiusz Nocoń (Watykan), prof. Maciej Olczyk (UAM, Polska), prof. Iwan Ostaszczuk 

(Uniwersytet Kijowski im. Borysa Hrinczenki, Ukraina), prof. Josef Römelt (Uniwersytet w Erfurt, Niemcy), dr Ihor Shaban (Kościół 
Grekolatolicki, Komisja ds. Dialogu Międzyreligijnego i Ekumenicznego, Ukraina), prof. Olga Smoina (Wschodnioukraiński Narodowy 

Uniwersytet Bułgarskiej Akademii Nauk, Ukraina), prof. Cezary Smuniewski (UW, Polska), prof. Janusz Szulist (UKSW, Polska), dr Paweł Szuppe 
(UKSW, Polska), prof. Veselka Zhelyazkova (Cyrylo-Metodiańskie Centrum Badań przy Bułgarskiej Akademii Nauk, Bułgaria), dr Łukasz Żak 

(Papieski Uniwersytet Świętego Krzyża w Rzymie, Włochy)

Adres Redakcji
Wydział Teologii UWM
ul. Kard. S. Hozjusza 15

11-041 Olsztyn
tel./fax 89 523 89 46

Sekretariat Redakcji
pokój nr 13

e-mail: forum.teologiczne@uwm.edu.pl

Redakcja wydawnicza oraz językowa, projekt okładki
Maria Fafińska

Native speakters
język angielski – Mark Jensen, język niemiecki – Silke Brand, język włoski – Agnieszka Gatti

Na okładce: herb archidiecezji warmińskiej‚
ufundowany przez bpa Adama Stanisława Grabowskiego (1741–1766)‚

znajdujący się w kaplicy zamku w Lidzbarku Warmińskim

Czasopismo współfinansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.; 
kwota środków finansowych stanowiących pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.

Czasopismo „Forum Teologiczne” jest indeksowane w bazie 
CEJSH – The Central European Journal of Social Sciences and Humanities,  

CEEOL – Central and Easters European Online Library,  
DOAJ, ERIH Plus, BazHum oraz Index Copernicus

Redakcja informuje, że wersją pierwotną czasopisma jest wydanie papierowe
(on-line: https://czasopisma.uwm.edu.pl/index.php/ft/)

PL ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450-0836, DOI: 10.31648/ft
© Copyright by Wydawnictwo UWM • Olsztyn 2023

Wydawnictwo UWM
ul. Jana Heweliusza 14, 10-718 Olsztyn 

tel. 89 523 36 61, fax 89 523 34 38 
www.uwm.edu.pl/wydawnictwo/ 
e-mail: wydawca@uwm.edu.pl

Nakład 120 egz.
Ark. wyd. 21; ark. druk. 18

Druk: Zakład Poligraficzny UWM w Olsztynie, zam. nr 790



Neža Zajc
St. Maximus the Greek (Mihail Trivolis, Arta, ca. 1470–Maksim Grek, Moscow, 1556): 
An Insight into His Personal Euchology / Św. Maksym Grek (Mihail Trivolis, Arta,  
ok. 1470 – Maksim Grek, Moskwa, 1556): wgląd w jego osobistą euchologię..............

Marek Karczewski
Sacrament of Eucharist according to “Expositio Symboli Apostolorum” by Johannes 
Marienwerder / Sakrament Eucharystii według Expositio Symboli Apostolorum Jana 
z Kwidzyna......................................................................................................................

Tomasz Karol Mantyk
L’uso della tradizione. “Sacri Canonis Missae Duplex Expositio” di Odone 
Cameracensis e Franciscus Titelmans: il riutilizzo cinquecentesco dell’opera 
medievale / Użytek z tradycji. “Sacri Canonis Missae Duplex Expositio” Odona  
z Cambrai i Franciszka Titelmansa: szesnastowieczne wykorzystanie średniowiecznego 
dzieła / The use of tradition. “Sacri Canonis Missae Duplex Expositio” by Odo of 
Cambrai and Franciscus Titelmans: the sixteenth-century reuse of a medieval work....

Beata Abdallah-Krzepkowska, Katarzyna Górak-Sosnowska
Tłumaczenia Koranu w recepcji polskich konwertytów na islam / Reception of 
translations of the Qur’an by Polish converts to Islam..................................................

Janusz Bujak
Mission of the Thessaloniki Brothers as the Example of the Inculturation of the Chri-
stian Faith in the Teaching of John Paul II / Misja Braci Sołuńskich jako przykład 
inkulturacji wiary chrześcijańskiej w nauczaniu Jana Pawła II....................................

Olena Volodymyrivna Shimko
Dziedzictwo Cyryla i Metodego jako fundament komunikacji międzykulturowej / 
The legacy of Cyril and Methodius as the foundation of intercultural communication....

Peter Žeňuch
Święci Bracia z Salonik i ich spuścizna w słowackiej kulturze duchowej: tradycja, 
adaptacja, różnorodność / The Saints Brothers of Thessaloniki and their legacy in 
Slovak spiritual culture: tradition, adaptation, diversity................................................

7

25

43

59

73

89

99

SPIS TREŚCI

Artykuły / Articles



Spis treści4

Andrej Botek
Slowakische Universität für Technologie in Bratislava (Slowakei) Die Wege der Vere-
hrungstradition der Thessalonischen Brüder Kyrill und Method im Zusammenhang 
mit der frühen Geschichte der Slowakei / Sposoby uhonorowania braci Cyryla i Me-
todego z Tesalonik w najstarszej historii Słowacji / Ways of the tradition of honoring 
Thessalonica brothers Cyril and Methodius in the oldest history of Slovakia...............

Marcin Składanowski
Cyril and Methodius as Precursors of the ‘Rus’ World’: The Image of the Solun Brothers 
and Russian Imperialism / Cyryl i Metody jako prekursorzy „ruskiego” świata: obraz 
Braci Sołuńskich i rosyjskiego imperializmu..................................................................

Piotr Towarek
Great musical forms dedicated to Saints Cyril and Methodius / Wielkie formy muzycz-
ne dedykowane świętym Cyrylowi i Metodemu ...............................................................

Piotr Kopiec
Teoria dialogu ekumenicznego o zagadnieniach moralnych w pracach Komisji  
„Wiara i Ustrój” Światowej Rady Kościołów / Theory of Ecumenical Dialogue over 
Moral Issues in the Works of the Faith and Order Commission of the World Council 
of Churches ....................................................................................................................

Zdzisław Kupisiński, SVD
Ritual of Christmas Eve Supper in the Opoczno Region. Tradition and the Present 
Day / Rytuał wieczerzy wigilijnej w Opoczyńskiem. Tradycja a współczesność............

Katarzyna Parzych-Blakiewicz
Celebrating the sacrament of marriage during family life. A Catholic-dogmatic per-
spective / Świętowanie sakramentu małżeństwa w życiu rodzinnym. Perspektywa ka-
tolicko-dogmatyczna ......................................................................................................

Sylwia Mikołajczak
Tradycja i jej znaczenie w Kościele domowym / Tradition and its importance in the 
domestic church..............................................................................................................

Cezary Opalach
Parental attitudes among members of the Domestic Church community / Postawy 
rodzicielskie członków wspólnoty Domowego Kościoła....................................................

Adam Bielinowicz
Role of the traditions and cultural heritage of Warmia in teaching religion  
at school / Znaczenie tradycji i dziedzictwa kulturowego Warmii w szkolnym nauczaniu 
religii...............................................................................................................................

115

131

143

159

175

189

199

211

225



Spis treści 5

Dawid Pietras, FSSP
The Congregation for the Doctrine of the Faith’s “Cum sanctissima” and “Quo ma-
gis” Decrees of february 22, 2020: a canonical analysisof the documents concerning 
the new formularies of the saints and prefaces in the liturgy of 1962 / Dekrety “Cum 
sanctissima” i “Quo magis” Kongregacji Nauki Wiary z 22 lutego 2020 r.: kanonicz-
na analiza dokumentów dotyczących nowych formularzy Świętych i prefacji w liturgii  
z 1962 r............................................................................................................................

Teksty / Texts

Katarzyna Parzych-Blakiewicz 
Ksiądz Profesor Marian Borzyszkowski o „De revolutionibus” Mikołaja Kopernika...

Katarzyna Kurasz
Ziemie pruskie i ich społeczeństwo w narracji kronikarskiej ks. Jana Leo 
(1562–1635)....................................................................................................................

Omówienia i sprawozdania / Book review and reports

Ewa Czaplicka, Święta Anna w wierze, pobożności i sztuce – dawniej i dziś. 
Perspektywa uniwersalna i regionalna, red. Ewelina M. Mączka, Sylwia Mikołaj-
czak, Olsztyn 2021 .........................................................................................................

Maria Piechocka-Kłos, Sprawozdanie z XIV Międzynarodowego Warmińskiego  
Seminarium Hagiologicznego pt. Święci Cyryl i Metody w wierze, pobożności, teologii 
i sztuce – dawniej i dziś (perspektywa uniwersalna i regionalna) (Saints Cyril and 
Methodius in faith, piety, theology and art – then and today (universal and regional 
perspective)), Wydział Teologii UWM w Olsztynie, 4 listopada 2022 r. ......................

Katarzyna Parzych-Blakiewicz, 23. Dni Interdyscyplinarne na Wydziale Teologii 
UWM w Olsztynie, 7–8 listopada 2022 r. ......................................................................

235

249

261

275

279

282





ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.8673 

Neža Zajc* 

Slovenian Academy of Sciences and Arts (Slovenia)

ST. MAXIMUS THE GREEK (MIHAIL TRIVOLIS, ARTA,  
CA. 1470–MAKSIM GREK, MOSCOW, 1556): AN INSIGHT INTO 

HIS PERSONAL EUCHOLOGY**

Summary: This text establishes a foundation for the argument that Maximus the Greek dedicated 
his life’s work to safeguarding and upholding ancient principles for individual spiritual practices, in 
opposition to the influence and control of the state and imperial authority. This task was accomplished 
through both his work as a translator and the author of sacred devotional texts and hymns associated 
with Byzantine hymnography and the Eastern Orthodox Christian tradition. Notably, it is his inner 
veneration of the Holy Theotokos that marks the primary sensibility of the defence of this intense, 
inwardly-focused faith in direct communion with the Divine. Maxim’s defence of the Eastern 
Orthodox Christian tradition was accomplished by the special guidance of the Holy Spirit as his 
personal internal principle that he used not only in the prayer (hesychastic, ascetical) and in the 
theological works (hagiographical, liturgical) but also in philological works (of editing, translating, 
redacting), and especially in exegetical texts. Therefore, the strong Byzantine patristic and monastic 
thought as the basis of his contemplative practice, formed in the years spent at the Holy Mount 
Athos, in the Holy Monastery of Vatopaidi, was the most important source of his authentic and  
divinely inspired, original Orthodox theology.

Detailed consideration is especially given to his prayers. Among them, the most important 
place is reserved for “The Kanon to the Holy and Divine Spirit Parakletos”, which reflects several 
possible influences, such as the Akathystos hymn, the Great Kanon, and the individual canon, as was 
St. Constantin’s Kanon to St. Demetrius, all of which confirm the very archaic Byzantine and 
Slavonic sources that properly could serve Maxim for his Old Church Slavonic linguistic basis. 
Thus, his prayer is a highly original, monastic and deeply personal work that bears witness to his 
ascetic (hesychastic) practice. All of this tends to confirm that his grammatical and linguistic view 
of the Old Church Slavonic language was shaped well before his entrance to Muscovite Russia and 
that not only was he unjustly accused of heretical mistakes (and thereby imprisoned), was, more 
importantly, in Russia almost entirely and, possibly intentionally misunderstood. Nevertheless, and 
despite his suffering, until the end of his life, Maxim argued that his use of Slavonic language was 
spiritually guided and, therefore, sacred.

Keywords: Byzantine monasticism, The Holy Mount Athos, St. Maximus the Greek, asceticism,  
	 hesychasm, Old Church Slavonic.

  * Address: dr. Neza Zajc; e-mail: neza.zajc@zrc-sazu.si; ORCID: 0000-0001-5220-3553.
** This article was written in the framework of the research program, (New) Cultural History of the Intel-
lectual Heritage: Slovene Historical Space in the European Context (ARRS P6-0440). – The institute of 
Cultural History, ZRC SAZU, Ljubljana, Slovenia.



Neža Zajc8

The introduction

Maximus the Greek1, born as Mihail Trivolis in the Greek town of Arta in 
Epirus, became one of the most educated men of his age, through humanistic and 
philological experience in the heart of Renaissance Italy, where he worked with 
Iannos Laskaris, Marko Musurous, and Aldo Manuzio. While in Italy, he resided 
at the Mirandola Castle on two occasions. During these stays, he served as 
a personal assistant to Giovanni and taught Greek to Gianfrancesco Pico della 
Mirandola. During his subsequent monastic Athonite period at the Holy 
Monastery of Vatopaidi (1506–1516), dedicated to the Holy Annunciation, he 
was ordained as a monk Maxim (following the holy example of Saint Maximus 
the Confessor). This period represents the most spiritually confident ten years of 
his life. 

At the Holy Mount Athos, his previously acquired humanistic and 
philological skills were highly honoured and appreciated, and he continued with 
the redaction and production of manuscripts, as well as with the writing of his 
own hymnological works. These combined activities and interests contributed 
to the development and building of his personal euchology. Among such works, 
it is worth mentioning his “Verses, dedicated to Great Dmitry, bunded with 
a lance” (Grek, 2008, p. 114–115), in which the prayer speech is transformed 
into directly addressing Jesus Christ, exactly as once did St. John, the Archpriest 
of Thessaloniki (Jugie, 1974, II, p. 364; Patrologia Graeca, col. 1341). While at 
Mount Athos, Maxim also wrote “A Prayer to Hieromartyr Erasmus” (Graikon, 
2017, p. 329–341) and “Canon to St. John the Baptist”2 (Graikon, 2017, 
p. 341–351). He also widened his linguistic repertoire, adding the Slavonic 
language (for example, he redacted the rare Greek version of the Hagiography 
of St. Clement of Ochrid, the Bulgarian scholar and saint, one of the disciples of 
St. Cyril and Methodius, and first Orthodox Slavic bishop (in First Bulgarian 
State) who died in Ochrid (North Macedonia).

Maxim, as the closest and devoted discipline of the Constantinopolitan 
Patriarch Niphon II (who, after leaving the position of Metropolitan of Valachia 
(1504–1508), entered the Athonite Monastery of Dionysios (Sinitsyna, 2008,  
p. 19), also spread the Orthodox faith by preaching to non-Orthodox Slavic 
nations in the Balkans and the nearby borderlands. Thus, Maxim supported 
Niphon II’s work well beyond Mount Athos, realizing several missions to Slavic 
lands as part of his legation.

Later in his personal texts (for example, in his letter to Russian Metropolitan 
Macarius), Maxim claimed that he preached the unspoiled Orthodox faith 

1 For more about his biography, see: Denissoff, 1943; Sinitsyna, 1977; Zajc, 2015, p. 314–325.
2 The Holy Mount Athos, Vatopaidi Monastery: Mss. Cod. 1016.



St. Maximus the Greek (Mihail Trivolis, Arta, ca. 1470–Maksim Grek, Moscow, 1556)... 9

– under the sacred power and guidance of the Holy Spirit – in front of heretics 
and non-believers. This was one of his first attempts to engage with his personal 
battle against the Catholic invention in the Christian Creed, that is, the insertion 
of the so-called lat. filioque. In addition to his explicit confrontations against the 
changes in the basic Christian Creed, he also fervently and vigorously employed 
the power of the Holy Spirit, the source of his life’s dedication, to further affirm 
the significance of a pristine monastic existence. More critically, at this same 
time, it could be noted that he began to involve the invocational call to the Holy 
Spirit (liturgical Epiclesis3 as used in sacramental rites) as the main active 
principle for the initial introduction to inspired “Divine wisdom”, cultural 
knowledge and historical awareness, but also as guidance in Maxim’s thorough 
translational and redactional (not only by linguistic and textual critics) work. 

As a well-experienced and trusted Athonite monk, Maxim occasionally 
visited such places as Moldo-Valachia, Macedonia (Ochrid), Albania, Serbia, 
and Bulgaria (Melnik4) (Ephrem, 2006, p. 286–295), where significant  
cross-Christian influences met. Although this work was not ecumenical, it 
opened dialogue, since Maxim directly said that he professed in front of 
Roma(nia)n speaking people, calling them “Lachs”5, and it is possible that their 
conversation was conducted in Latin (cf. Runciman, 2006, p. 327). In these 
meetings, Maxim could get the first closest acquaintance with the (possibly, Old 
Church) Slavonic language. In Melnik, for example, in the Church of  
St. Nicholas, there were significant frescoes depicting the Epiclesis intercession 
that might be said to reflect Western iconographical influences (Bardy, 1926,  
p. 496–509), including the depiction of Jesus Christ as the Archpriest. This could 
speak in favour of that fact that Maxim never opposed Western monasticism or 
ascetical sources without reason (he wrote with admiration about the Franciscan 
and Dominican orders – Rzhiga, 1935–1936, p. 102–103). Yet, he was continuously 
reminding of the evil that came from human speculations, such as that added by 
the Roman Church by lat. filioque to the Apostolic Creed in the 9th century. 
Maximus the Confessor was the last Eastern Church Father that clearly stated his 
theological view (in the letter to Marinus) that the Father, as the source of Life, 
is always Father of the Son, but the eternal flow (gr. proiénai) of the Holy Spirit 

3 The Epiclesis is the rite of the procession of the Holy Spirit, originally and usually performed upon 
the eucharistic gifts, the bread and wine, in order to transform them into the Lord’s essences. In the second 
part of the Epiclesis, or the procession of Anaphora, during the Consecration, there is a direct call for the 
Logos to descend, as a central part of the eucharistic liturgy of Anaphora. This was also already the spec-
ification of the oldest Oriental liturgies, such as with the Euchologion of Serapion of Egypt (4th century) 
(Salaville, 1932, p. 22, 25).

4 One could also speculate that “Melnik” was the Bohemian city of Mielnik. However, and given 
further investigation, the latter surmise would be very hard to prove. 

5 In the letter to Metropolitan Macarius (Paris, Bibliothèque Nationale: Mss. Slave 123, fol. 79 r.).



Neža Zajc10

from the Father is applied upon the Church and the eternal manifestation of the 
Spirit of God and of Christ (Siecienski, 2010, p. 85).

After the invitation and request of the Great Prince of Muscovite Russia, 
Vasili III, for the translation and redacting of liturgical books, in 1516, Maxim 
travelled to Moscow. On that trip, he might have stopped (c. August 1517) at the 
Church of the Monastery of d’Argeş, Argeş, in Moldo-Vlachia (today, Romania) 
(Ševčenko, 1997, p. 63–64; Ševčenko, 2011, p. 299, 304), where the relics of 
Niphon II were being consecrated. On that occasion, it is quite possible that 
a rare portrait of a young Athonite monk (that is, of Maxim) was made. Although 
the explicit, historical or circumstantial evidence speaks against this thesis (for 
it is believed that this portrait was actually a depiction of Neagoe Basarab, at 
that time a famous donor to the Holy Mount Athos, even though the appearance 
of the young man in the portrait is in contradiction with his previously known 
images), the visualitas associated with this image (that is, its historical-exegetical 
topology) of a young monk standing close by the side of the Patriarch strongly 
speaks against the conventional belief. Moreover, the depiction of a “Greek 
monk” (Sinigalia, 1998, p. 43) standing as a faithful disciple near the Patriarch 
would tend to suggest (if not confirm) that this is a man well-known to the 
Patriarch, who also collaborated with the Dionysiou Athonite monastery several 
times. The iconological evidence of the depiction suggests that this could be 
only the Vatopaidian monk, Maxim. 

Once in Muscovite Russia (1518), Maxim immediately started with the 
translation and redaction of liturgical manuscripts. But after seven years (first in 
1525, and then again in 1531), he was called before the Moscow Church Council 
and accused of heretical mistakes in his translations and other texts, and 
consequently imprisoned in Russia for nearly 27: after 11 years in the Monastery 
prison, in solitary confinement in complete darkness and without permission to 
communicate, read, talk or write, the circumstances of his living conditions 
became slightly milder: in 1536 (after the second trial against him in 1531) he 
was removed from the Monastery of Iosifo-Volokolamsk to the Monastery of 
Otroch-Tver, where he was at least allowed to write. Yet he remained in the 
monastery cell without permission to exit for the following 16 years. In 1552 he 
was removed to the Monastery of the Holy Trinity St. Sergius Lavra, and it is 
considered that he was, somewhat, finally liberated.

During Maxim’s first imprisonment in Muscovite Russia – when he was 
living in brutal conditions of starvation and complete darkness in the prison of 
the Joseph Volokolamsk Monastery – Maxim (in the year 1529) survived an 
assassination attempt with smoke in his cell. During that he wrote on a wall, 
with a piece of charcoal, a hymnographical work in verse entitled the “Kanon to 
the Divine and the Most Venerable Holy Spirit Parakletos”. During Maxim’s 



St. Maximus the Greek (Mihail Trivolis, Arta, ca. 1470–Maksim Grek, Moscow, 1556)... 11

first imprisonment in Muscovite Russia – when he was living in brutal conditions 
of starvation and complete darkness in the prison of the Joseph Volokolamsk 
Monastery – Maxim (in the year 1529) survived an assassination attempt with 
smoke in his cell. During that he wrote on a wall, with a piece of charcoal,  
a hymnographical work in verse entitled the “Kanon to the Divine and the Most 
Venerable Holy Spirit Parakletos”.

In 1531, while still imprisoned, the accusations against Maxim were 
renewed. But this time, the condemnation included accusations that Maxim 
made heretical errors in the translation of “The Life of the Mother of God”6,  
a text from the Menologion of Symeon, the Logothete Metaphrastos. Although 
this text (the translation of which Maximus finished in 1521 – Sinitsyna, 1977, 
p. 65) was carefully and mindfully translated, some crucial and intimate 
moments concerning the inner life of the Mother of God were being refused by 
the opposing Russian clergies who were seeking only further reasons in support 
of the accusations of Maxim’s heresy. Yet, this episode resulted in increasing 
and enhancing Maximus’s life-long commitment to the contemplation of the 
purity and untouchable glory of the Mother of God, a theological issue long 
reflected in his lifelong literary work. Although he was not released from the 
monastery imprisonment, he was at least allowed to write in his cell, and from 
that time forward he wrote down numerous texts in Old Church Slavonic of 
very different and varied content in a theologically-inspired voice. In this paper 
we will focus on his rare but very decisive personal prayers.

For Maximus himself, one of the most important texts among these works 
was “The Confession of the Orthodox Faith”, which is presented as the first text 
in all lifetime collections of works completed by Maxim’s own hand. It is in this 
text that he admits that he added to the Trinitarian formula the obligatory 
consecration of The Mother of God. But he also clearly states that in all prayers, 
he was literally singing in his internal depths (in his heart and in his soul). His 
faith was, indeed, deeply personal.

Maxim also wrote three other confessional prayers, which could be seen as 
his personal Orthodox euchology. All of them contain important arguments for 
the appropriate pronunciation and exclamation of the Orthodox Trinitarian 
system. This is the reason that all of his prayers are subtitled with a polemical 
note. For example, “The Prayer to the Holy Mother of God”, which is subtitled 
“Also about the Suffering of the Christ”, contains the direct addressing of The 
Mother of God with a familiar use of the second person, talking directly to 
“Thou”, while in a humble tone, it asks for the love of God the Father and 
praises the suffering of Christ. The prayer “About the Birth of Christ, and Also 

6 St. Petersburg: Russian National Library (RNB): Mss. Col. Sof. 1498.



Neža Zajc12

Against False Jewish Beliefs” is concentrated around the leitmotif of human 
ungratefulness toward Christ Himself. “The Prayer to the Holy Trinity, That It 
Must Be Sung During the Whole Bright Week” (i.e., the week before Easter) is 
the shorter and the most structured one. Its expression continues the main theme 
of the unhumbled people that do not see the Goodness and philanthropic nature 
of the Christian God in the Holy Trinity.

The Kanon to the Holy Spirit Parakletos of Maxim the Greek 

The deeper meaning of this poetic prayer, which could offer a pious end to 
one’s lifetime, is also empowered with an invocatory moment by strict 
mindfulness for the beginning of Maximus’s daily writing, as the author notes 
in the introduction/prolegomena with the following instruction: “The Kanon is 
sung in the third hour of a day with a sober (clear, solid) mind and not darkened 
from excessive eating and drinking”. In these words, one may find a spirit of 
contrition in which the penitential hymn of the Great Canon must be sung. It is 
intended to be a personal, precatory, solicitous prayer (“покаянный канон”), 
and also a humble prayer service (the “Moleben”), as it is also entitled, and 
a supplicatory hymn forming a part of Maximus’s daily compline. It could be 
presumed that Maximus pronounced this prayer silently, but in extenso not only 
as a prelude, but as his inner Kanon Paraklitikos After mentioning the seventh 
penitential Psalm 142, with a significant refrain – “Bring my soul out of prison 
that I may give thanks to Thy name” (that David was pronouncing when he was 
in the cave), Maximus is also saying that troparions must be sung “silently and 
slowly”, in the first voice (tone, mode). Notably, the preparatory stage or initial 
introduction/prolegomena before the beginning of the singing and reading of this 
Kanon is described as “kneeling similar to a slave and falling to the ground and 
with great fear” – an instruction that is repeated in the Kanon five times. This 
transitional literal prostration takes place in front of the Holy Trinity, to which 
the first praise is given, and ends with a special dedication to the Holy Spirit.

Just before the beginning of this Kanon, there is another contemplation, as 
a precursor, about the interior of the Temple or Church (“Радуйся дверь 
Господня непроходимая”, “Joy the Impassable Door of God”)7, which is also 
repeated in the so-called “New Kontakion to the Annunciation”, written in 

7 This is, in fact, an implicit address to the Mother of God of the icon, called “Paramythia” from the 
13th century. At the same time, this form corresponded to the prayer-invitation of the Holy Theotokos of 
Iviron, called the “Doorkeeper”. That kind of reference to the Old Testament (Ezek 43:27; 44: 1–4), which 
entered the liturgical address of the Mother of God, was not only a reference to the Athonite rule to wor-
ship the icon before leaving the church, for the Igumen was each time giving the keys from the doors of 
the monastery to the doorkeeper, but also a means to the realization of the dedication of the Church.



St. Maximus the Greek (Mihail Trivolis, Arta, ca. 1470–Maksim Grek, Moscow, 1556)... 13

Maximus’s Greek Psalter8, but also known from Vatopaidi’s prayer of the 16th 
century. Now following Psalm 50 (as in the Canon by Joseph Hymnologos and 
following the singing of heirmos and the troparions to Christ), the author 
implies the special rule for the chanting of glorification. In particular, he notes 
the combination of a specific sequence, indicating the three songs of praise, 
variating and metamorphosing through the whole Kanon until the end. This rule 
is presented in the Prologue to the First Ode as the three versions of the 
Kyrieleison (to God the Son, Jesus Christ; to the Holy Trinity; to the Holy 
Paraclete)9, and it is observed after every heirmos (which is at the beginning of 
each ode). Moreover,  Maximus added to each song obligatory praise of the 
Holy Theotokos as two special “thanksgiving” short praises (verses) in the form 
of doxology (“Doxa” – “Слава”) in honour of the Virgin Mary, which should 
create the conclusion of every song. These doxologies or Theotokions always 
contain four lines. It appears that one or two verses in honour of the Virgin Mary 
are regularly inserted between the odes10, which traditionally begin with the 
initial words of the heirmoi, similar to those that were known as the heirmoi of 
the Kanon Paraklitikos to the Holy Theotokos (as the ninth part of the Greek 
liturgical Anthologion) that was first attributed to the Metropolitan of Crete, 
Elias II (Laurent, 1958, p. 122). Thus, the Kanon Paraklitikos was always 
addressed to the Virgin, especially in Constantinople, and it was also associated 
with the funerary Canon (cf. Ševčenko, 2011, p. 252). 

It could be stated that “The Kanon to the Holy Parakletos”11 combined the 
direct speech characteristic of the Kontakion with the penetrating mood of 
eschatological awareness and expressed the dogmatical view of Trinitarian and 
Christological theology, which was especially related to the structure of the 
Great Canon. But renewed reading might open further references. “The Kanon 
to the Holy Parakletos” also shows certain traits of a penitential prayer, especially 
in that it includes a personally addressed speech (gr. àpóstrophos, ἀπόστροφος) 
as an element of prosody. The meaning of this poetic prayer, which could, as 
noted above, offer a pious end to one’s lifetime, is also conveyed in an invocatory 
moment with empowered eschatological mindfulness in the personal prayer for 
the beginning of Maximus’s daily writing. 

  8 Saint Petersburg, RNB, Russian National Library: Cod. Gr. 78.
  9 This order and prayer rule was found to be rare by Russian scholar (Kazimova, 2006, p. 299), 

whose studies have a minor value since they provide the later point of view (17th century and further), 
when Maxim’s Kanon was explicitly reorganized for the liturgical worship of the Russian cult of the 
Mother of God – Sviataia Bogoroditsa. 

10 It must be also said that lines (verses) and stanzas are in this, our view, only presumed because this 
Kanon is written in typical Old Church Slavonic poetical prose.

11 The manuscripts are: Moscow, Russian State Library (RGB): Cod. MDA, fund. 173.I.042,  
fol. 409r.–416r.; Moscow, Russian State Library (RGB) Mss. Rog. Kladb. № 302: fol. 432r.–440r.



Neža Zajc14

“The Kanon to the Holy Parakletos” of Maximus the Greek does not feature 
concrete imitations of the forms of the Great Canon (the “Lenten Canon” by Andrew 
of Crete – Kretski, 2013, p. 57), which could be, however, found in his “The 
dialogues between the Soul and the Mind” (Grek, 2014, p. 159–176, 176–198) 
by the words, addressed the (escape of) soul from the devil (Grek, 2014 p. 188). 

The Kanon has nine odes (literally eight, since the second, which in 
Byzantine liturgy is obligatory, is missing), which was traditional for the 
Akathistos hymn and the Great Canon. Moreover, the nine odes from Maxim’s 
Kanon are not directly modelled on the pattern of the nine canticles from the 
Scripture (vs. Great Canon), although they have the significant character of 
humble hymns of silent praise. The nine biblical canticles could be traced in the 
implicit level of reading, but they are not presented as the main reference, as 
they are in several of Maxim’s texts12. But all nine odes contain troparions of  
a special eulogy with an interchangeable dedication to God the Son, to the Holy 
Trinity and to the Holy Spirit, and to the Holy Mother of God. 

We could thus think that the Akathistos hymn, transformed to the form of 
the Canon, served to Maxim for the structure of odes, built on the deeply 
personal reception of the nine biblical songs, while the contemplation about the 
content of the life of the Virgin from the hagiographic text of Symeon 
Metaphrastes was utilized as the kernel of constant and final praise to the Holy 
Theotokos. Before the ultimate prayer to the Holy Spirit in the form of an 
epilogue, there is a paraphrase of the prayer, sung in front of the Athonite icon, 
entitled “Axion Estin” – which was also the quintessence of Maximus’s “Kanon 
to St. John the Baptist” – but which also appeared in the manuscript of Maximus’ 
own Greek Psalter13. Yet, in this Kanon, it is assimilated into the veneration of 
the Holy Parakletos. By the final verses addressed to “The Bride, unbrided” 
(assigned to Her primarily, especially to honour the feast of the Annunciation), 
it could be presumed that Maximus’s main or most important source for such 
profound and constant internal prayer to the Holy Theotokos came from his 
deepest reflection of the Akathistos hymn, which also appeared in his own 
Greek Psalter and reveals that, in his memory, the Holy Theotokos, singing  
of the prayer and personal monastic dedication, were nearly organically 
simultaneous. 

Maxim wrote down this Kanon mostly from within, with his memory as the 
primary resource. Yet, he also did not wish to imitate the previous contributions. 
It seems valid and honourable to say that he was, indeed, finally writing under 

12 Our observations are based on a detailed study (partly published in the author’s articles), which 
unfortunately, cannot be presented in this paper.

13 St. Petersburg, Russian National Library (RNB): Mss. Col. Sof. 78: fol. 160v–161r. etc.



St. Maximus the Greek (Mihail Trivolis, Arta, ca. 1470–Maksim Grek, Moscow, 1556)... 15

the purest spiritual inspiration of the Holy Spirit. It is worth mentioning that 
Maxim’s contribution highlights the praise of the Holy Mother of God and 
expresses gratitude for the power of vigil-singing throughout the entire night 
without interruption. This practice holds significant importance, especially in 
that form of the Akathistos hymn, because it serves as the argument for the 
period when signs of invoicing the Holy Theotokos for protection in military 
endeavors in such hymnological praise were not yet evident (Wellesz, 1956, 
p. 151–152). Thus, it is also obvious that Maxim the Greek was well aware of 
the power of the prayers to the Holy Mother of God toward protecting believers 
from heresies and doubtful teachings, as he exactly expressed in his “Prayer to 
the Holy Mother of God, and also about the Lord’s Suffering” (Grek, 2014, 
p. 59–63), and as it was also expressed in the in the first versions and forms of 
the Akathystos hymn, especially concerning the argumentation of Christological 
dogma and specifically against the first Christian heretical teachings, Monophy-
sites, Nestorians, Arians (Wellesz, 1956, p. 147–148), Eutychians and Mace-
donians (Ritter, 2006, p. 41).

Indeed, within the appropriate forms and locutions associated with the 
Trinitarian address, and with echoes from the ancient Kontakia (dated before 
the 7th-century Byzantine reform and its expansion (Wellesz, 1998, p. 203), in 
his Kanon to the Holy Spirit Parakletos, Maxim perfected Slavic rhythmical 
variations and theological proclamations that resulted in analogical poetical 
correspondences to the oldest prayers and Byzantine hymns. At the same time 
as he managed to find the place (not exactly theological, but liturgical, t. e. in the 
supplicatory prayers, equality) for the Holy Theotokos alongside (next to) the 
three Holy entities of the Orthodox Trinity, he reaffirmed the pious veneration 
of the Holy Mother of God that flourished especially from 11th to 15th centuries 
in the developing Byzantine hymnography but at the same time also in the 
Western liturgical, as well in the Slavonic ascetic (monastic, liturgical, spiritual) 
poetry.

This is, in many respects, indicative of his ongoing induction into the 
mysteries of divinely-inspired creative praxis. He managed to find the proper 
theological affirmed (Orthodox) position for the Holy Theotokos, as an 
additional prayer call to the three Holy entities of the Orthodox Trinity. When 
during the period from the 11th century to the 15th century a significant rise in 
the devout veneration of the Holy Mother of God. This reverence thrived not 
only within the developing Byzantine hymnography but also extended to the 
liturgical rites of the Western Church (Ropa, 1996, p. 28–32). Moreover, the 
veneration of the Holy Mother of God found expression in Slavonic poetry as 
well. In fact, Maxim’s poetic prayer, could be associated with the oldest Slavonic 
liturgical practices, dating to the first Slavonic liturgical poet, St. Cyril, 



Neža Zajc16

Constantine the Philosopher (Jakobson, 1985, p. 286–346)14, who wrote 
a similar accordance in the Kanon entitled “To the Memory of Saint Demetrius 
and Martyr in Christ”15, and, involving the Holy Virgin, in the dogmatical 
Trinitarian form, but also through stanzas, troparions, and heirmoses. 

Such prominent theological emplacement of the Holy Theotokos may be 
found in the ancient Christian hymns, as in St. Ambrose’s liturgical poetry16,  
or in the meditations of St. Gregory of Nyssa, particularly about the Song of 
Songs (Louth, 2014, p. 141–153). Both Church Fathers, namely St. Ambrose 
and St. Gregory of Nyssa, recognized and esteemed the significant role of the 
Holy Mother of God. St. Ambrose, the first liturgical hymnographer in the 
Western, early Christian tradition, possessed also a profound understanding of 
Greek and held great respect for Eastern theological thought (Duval, 1974,  
p. 9–66; Zajc, 2014, p. 162, 166–167). Similarly, St. Gregory of Nyssa, honoured 
the esteemed position of the Holy Mother of God. They both acknowledged Her 
as the rightful and venerated personality not only symbolized but embodied the 
Holy Church, bridging the transition from the Old Testament to the fresh 
meaning of the New Testament. This recognition emphasized the unique and 
sacred role She held as the dwelling place for the Incarnated Logos, to Whom is 
adequate to address the constant solemn and reverent praise. Through the 
poeticized reverence and veneration of the Holy Mother, a profound inner space 
of personal (intimate, related to one’ soul) worship was able to establish. This 
space served as a means for mediation and meditation on the eternal and timeless 
dimension of authentic and personal Christian piety, as exemplified by Maxim. 

However, the theotokia of the odes alternately invoke the Virgin Mary as 
the purest, and these invocations take place in all odes. The one who embodied 
the incarnation of the Holy Word within herself is is supplicated ... (in order not 
to repeat “to invoke”) to grant redemption from transgressions and barbarian 
horrors to all who beseech her. In contrast to Constantine’s Canon, Maxim’s 
Kanon consistently acknowledges and pays hommage to the Holy Mother of God 
in each theotokion. Furthermore, the concluding section of the Kanon  incorporates 
a prayer for spiritual guidance in a similar vein – a humble entreaty for protection 
from the world’s adversities through the divine Grace of the Eternal Virgin. 

14 However, the authorship of this Canon remains as the subject of the academic debates until today 
(Kozhurarov, 1995, p. 215–219; see also: Mircheva, 2004, p.71–93). 

15 In this article will be named as Constantine’ Kanon.
16 St. Ambrose is mentioned by St. Maximus the Greek as the one devoted Father of the early 

Church (“the thaumaturgic Archierei of God”) in his crucial text, entitled, “A Speech of the Grief and 
Sorrow about the Unethical Behaviour of the Emperors of the this Last Epoch.” St. Ambrose is mentioned 
in the last yell (the prayer) by the main female personage named Basilea, created in this text by the author. 
(Paris, Bibliothèque Nationale, Ms. Slave 123, fol. 75 v.). Such liturgical position of the consecrated man 
as Archierei is sourced from the Bible, since it literally appeared in nominative three times in Bible (John 
18:15; 18:22; Acts 9:1) and, in genitive: nine times (in Matthew, etc.).



St. Maximus the Greek (Mihail Trivolis, Arta, ca. 1470–Maksim Grek, Moscow, 1556)... 17

This kind of veneration through the invocatory progression of the Holy 
Spirit could also be associated with St. Gregory of Nyssa and his manner of 
simultaneously accepting a transcendental or eternal (not simply an Orthodox 
economic17) relationship of the Spirit to the Son in the Trinitarian order  
(gr. taxis), while the manifestation of the Spirit, of course, proceeds from the 
Father, already acknowledged as the Father of the Son, and, therefore, always 
also in closest natural relation to the Son (in “The Letter to Peter” by –  
G. Nyssa, Behr, 2004, p. 419). Hence, the vision of St. Constantine was already 
compared to the contemplation of St. Gregory of Nyssa, who devoted the first 
of his sermons to the “mystery of the Canticles” (Jakobson, 1985, p. 325). 
Indeed, Maxim’s philosophically-theological worldview was significantly 
deepened through the narrowing of hesychastic practice and the church space 
and its liturgical role itself. It could be slightly compared to the symbolic 
approach of the representation of the mystery of the Church and in the 
interpretation of the Holy Scripture (liturgical texts) of Maximus the Confessor 
(“theology of Scripture”), according to whom the individual soul could finally 
coincide as closely as possible with the church. In his text Mystagogy (Myst. 4: 
627 AC), the Spirit is presented as the altar, the sanctuary as the soul and the 
church nave as the body. Also Gregory of Nazianzus, in his cosmological 
theology, envisioned the Church not only as a new universe but also as the very 
soul itself, and the Spirit was regarded as “the altar of the internal cult” (Bornert, 
1966, p. 100). The close connection between gr. pneuma (the Spirit) and gr. 
psyche (the soul), enlightened by the grammatical relation of the Slavonic 
correspondents, is becoming closest through the quasi-personal associations18. 
However, the purpose of perceptual sensuous expressions is to unveil the sense 
of humility within the believer’s soul, which is established already in the First 
Ode of Maxim’s Kanon. These expressions also coincide with the added 
significance of the Holy Spirit. The triangle of the semantic roots built  
the contradictory occasions of the necessity for the high awareness in the 
conscious prayer: “Always with the winds of the dreadful passions and spirits 
(gr. daimones), that confused the soul, I am addressing the Holy Spirit about my 
salvation”19.

It should also be mentioned that Maxim disclosed the relationship between 
the Spirit and the soul through the intervention of the mind, which was detected 
already in the theological constitution of humanity of St. Maximus the Confessor 
(in Ambigua 10 – Louth, 1996, p. 94–154). This kind of trilogy is intended to 

17 Gr. Oikonomia, lit. household management: the totality of God’s activity towards His creation and 
His salvation (cf. Cunningham, 2010, p. 293).

18 Mss: Moscow, Russian State Library (RGB): Cod. MDA, fund. 173.I.042, fol. 412 r.
19 Mss: Moscow, Russian State Library (RGB): Cod. MDA, fund. 173.I.042, fol. 409 v.



Neža Zajc18

reflect the Holy Trinity as the archetype of mind (gr. nous), reason (gr. logos) 
and spirit (gr. pneuma), with Spirit in the closest relationship to the human soul 
(gr. psyche), which in this view is seen as triadically structured (Siecienski, 
2010, p. 75). Yet, this perception was possible only because of the incarnation 
of the Divine Word, which is responsible for the human’s ability to perceive the 
composition of the Trinity in his soul. Indeed, the main theme and leitmotif also 
of Maxim’s long prayer is the humble attitude to save and rescue the human 
soul. The latter was also characteristic of “The Kanon to St. Demetrius” of  
St. Constantine.

St. Constantine – St. Maximus: Kanons

Similar to St. Cyril, in Maxim’s “The Kanon to the Holy Parakletos”, the 
lexical roots of the words are repeated throughout the entire Kanon to reinforce 
the mutual cohesion of its odes. But other explicit accordance between the two 
enlisted Canons of St. Constantine and of St. Maximus the Greek can also be 
noted. If we partly adopt Jakobson’s linguistic approach (using keywords and 
paronomasia) to the philological analysis of Maxim’s Kanon, we may note the 
following semantic features that act as the guiding parts of the stanzas of the 
prayer: 

–  The wisdom (мудрость) present in Constantine’s Kanon acts as the highest 
wisdom (премудрость) in Maxim’s Kanon. The changeable acknow-
ledgment of these semantic features could also be found in Maxim’s 
“Dialogue between the Soul and the Mind”, used in the negative sense 
(Grek, 2014, p. 170), and in the other text, used in the higher sense for the 
determination of the human-divine nature of Jesus Christ and to denote 
how after the signs of the maleficent fruits one could recognize the false 
spirits and beliefs (in the text: “Against False and Evil Texts of Aphrodite 
Persius”): “For this reason, the God of all, and the King, the combined 
Superwisdom of the Father, and our Lord, Jesus Christ, warned his 
disciples (Mt 7:15-16)” (Grek, 2014, p. 133). 

–  Naming of the biblical persons in the non-festal troparia (Jakobson, 1985, 
p. 305) in Constantine’s Kanon. – In Maxim’s first heirmois, there is the 
biblical passage with the circumstances of Moses and God’s gift of manna 
for Israel in the desert (409 r.). 

–  Cruelty in adjectival form (лютий – this is one of Maxim’s favorite 
expressions in almost all his texts) in both Canons, already in the first Ode 
and repeated throughout the whole text in the interchanging, admitting 
sins of the soul.



St. Maximus the Greek (Mihail Trivolis, Arta, ca. 1470–Maksim Grek, Moscow, 1556)... 19

The benighted soul accompanied by several negative epithets is present in 
both Canons. The expulsion of the evil spirits from the soul by the prayers of the 
Holy Theotokos in the 5th Ode is revealed to be truthful in Maxim’s Kanon20. 

–  The Earth (nominative) is acting as the new land in the 5th song of 
Constantine’s Kanon (Jakobson, 1985, p. 289). In Maxim’s Kanon, the 
Earth is playing the role of the “only truly Holy”, and the surface (body) 
of the Mother of God because She has given birth to the Divine body of 
God the Son. The connection between the Earth and the human soul is, 
therefore, natural (supplicatory context) of the 1st Ode.

–  The praise of the womb of the Holy Virgin in the 7th Ode Constantine (in 
the theotokion: “O most pure, containers in Thy womb”). The first Ode of 
Maxim’s Kanon speaks about the womb of the Theotokos in a paronomastic 
repetitive (parallelismus) manner: 

“In the womb begun virginly, 
(when) He was exalted from the womb, 
before the time God the Father bore Him, 
(but) defeated by the sweet pleasures of the womb
with the power of Thee, make me free”21.

–  The establishment of the atmosphere of calmness, tranquility, and silence 
in the theotokion of Constantine’s 6th Ode. In Maxim’s Kanon, it is similar 
in tone in the 3rd Ode, within the extended praise of the Holy Spirit. The 
metaphors of the calm harbor, the ship, and the storm can be found in the 
6th Ode in both Canons.

–  In the 7th Ode, there is the Biblical Canticle of “The Three Children in the 
Furnace”, associated with the repeating yell in both Canons. 

The latter examples are quite astonishing concordances that could be proof 
that Maxim somehow was acquainted with the oldest (archaic) Slavonic 
hymnological species22 that were established close to Western lands and might 
not have been exclusively related to the Russian sources23.

20 Mss: Moscow, Russian State Library (RGB): Cod. MDA, fund. 173.I.042, fol. 411r.–411v. 
21 It has to be said that Maxim’s Kanon in the manuscripts appears as written in the “regular” Sla-

vonic poetical prose. These verses are transcribed and translated in our paper in order to show the signifi-
cance of his sense of rhythm.

22 More about Maxim’s Slavonic idiolect see: Zajc, 2016, p. 375–382. 
23 This is the topic for our further research.



Neža Zajc20

Conclusion

The metaphorical substantive of the blossoms of the life, reserved for the 
Holy Mother of God (the spring, flower button, fruits of the trees), as they 
appear in both Canons, are the primary means of confirming the inner dedication 
of this kind of personal canon. 

The seventh ode, in a sophisticated manner, praises the Trinitarian principle. 
Three times it repeats the refrain: “Blessed art Thou Who art God of the Fathers”. 
In this refrain, one could find the implicit reflection of the biblical hymn, the 
Canticle of the Three Holy Children in the Furnace, as it was conveyed 
traditionally by the Resurrection Kanon (Wellesz, 1998, p. 215), whereas in 
Maxim’s Kanon it is transformed into the praise of the Holy Trinity. Before the 
third repetition, there is the directive, “Read these words, kneeling on the 
ground”, denoted as “The third voice”, which speaks about the possible sound 
or musical interpretation and  realization of this Kanon (Maxim’s aim, internal, 
confidential thought?). This Ode ends with the following verses to the Holy 
Theotokos: 

“With divine reason and with warm repentance, Thou, full of divine grace, my 
mind and my soul, darkened with sins, make illuminated throughout with a light, 
and with the Archangel, I am singing: ‘Be Joyful, the Queen’.”

That praise continues, and the inner connection between the Holy Parakletos 
and the Holy Theotokos is opened in the prayer of the intercession, addressed to 
the Theotokos with the words: “The Grace of the Parakletos insert in my soul”. 

The theme of purification, as in Constantine’s Kanon (cf. Jakobson, 1986, 
p. 312), is constantly re-(de)fined through the conscious presence of both the 
intercessional, gifting nature of the Holy Virgin and the ever-present help of the 
Holy Spirit. It is in the intertextual reference between the person and the Divine 
energy fire that the gesture of “absolute purity” is made, integrated into two 
natures of the Logos (the God the Son), even if across the whole of Maxim’ 
Kanon the place for veneration is slightly displaced, though not complet as it is 
through the whole his Kanon all the time fully felt and all the time adjoined. 
Close to the end of Maxim’s Kanon, the primary theme of purification has not 
disappeared, nor has it been displaced, since the last prayer is supplicatory and 
powered only by a tone of repentance that encircles a deeply humble mood. The 
role of the Holy Theotokos in the process of purification is not passive but  
co-collaborative24, considering the image of ardent faith is equally represented 

24 This kind of praise could be found in the Byzantine homilies of Marial homilies of Nicolas 
Cabasilas (Jugie, II, p. 463), one of Maxim’s favorite Church Fathers, especially regarding the definition 
of the Divine Liturgy. 



St. Maximus the Greek (Mihail Trivolis, Arta, ca. 1470–Maksim Grek, Moscow, 1556)... 21

in the Holy Church and in Mary. In fact, combining the mystery of the Incarnation 
of Christ directly with praise to the Holy Theotokos, while at the same time 
making a very special appeal to the Holy Spirit Parakletos, could be seen as the 
only way to continue Maxim’s polemic regarding Catholic invention in the 
Creed with lat. filioque, introducing, as a result, a corrupting insertion of 
human’s manipulation and speculation.

Traditionally, the theme of the Ninth Ode of the Kanon had to be the praise 
and adoration of the Theotokos, based on the Magnificat (Lk 1:46) (Wellesz, 
1998, p. 214–215), but Maximus, this time, dedicated only a heirmos to Her. 
Again, the poetical speech is controlled by the rule: the first stanza to Christ, the 
second to the Trinity, and the third to the Holy Parakletos, which is prolonged in 
five stanzas, each composed of four lines. The praise to the Holy Theotokos 
shows the strong and obligatory connection with the Holy Parakletos: “Divine 
protectress of the God and Men, please bring this poor song and a prayer to the 
divine Parakletos, Thou, the Most Holy Theotokos”. 

Epilogue

The supplication to the Virgin to grant deliverance from trespasses and 
joyousness – to those who call Her in faith – is, again, completely stated in the 
final ode and prayer. Nevertheless, the mystery of the Incarnation of the Logos 
and the inner interconnection of the verses of this Kanon could not be gained 
without the strictly ascetical experience from the monastic period at the Holy 
Mount Athos of Maximus, when he, an Orthodox believer, through the vivid 
consciousness of the highly mystical imperative connection between the Holy 
Thetokos and the Holy Parakletos, could experience the sanctity of such 
liturgical action. Through the versability of the stanzas and the obvious 
spiritually and mystically inspired fluency in the non-changeable flexibility of 
the Trinitarian formula, the reader could admit that the warm gratitude of 
Maximus the Greek to the Holy Theotokos in every single Ode is felt because 
they offer to the author him a return to his truthful and sincerely genuine, 
devotional home, that of the Holy Mount Athos. “The Divine Kanon to the Holy 
Parakletos” provided Maxim with an interlude form of intercession, whether 
completely internalized and subconscious, that nonetheless played out 
consciously as a preparatory prayer for the entrance into his deeply personal 
euchology, within which he was able to be aware of the possibility of an earthly 
redemption and, to have, possibly, the most pious humbled breath, a humble 
breath of distant freedom of the soul in the future life invoked.



Neža Zajc22

Św. Maksym Grek (Mihail Trivolis, Arta, ok. 1470 – Maksim Grek, 
Moskwa, 1556): wgląd w jego osobistą euchologię

Streszczenie: Maksym Grek identyfikował się z nurtem mistyczno-ascetycznym w prawosławnym 
monastycyzmie – współcześnie nazywanym hezychazmem. Autor artykułu stawia tezę, że przez 
całe swoje życie skupiał się i poświęcił ochronie oraz kultywowaniu starożytnych praktyk 
duchowych, opartych na stałych zasadach, które były w opozycji do władzy państwowej i cesarskiej. 
Zadanie to realizował zarówno poprzez swoją pracę tłumacza, jak i autora sakralnych tekstów 
dewocyjnych, a także hymnów związanych z hymnografią bizantyjską i tradycją prawosławną. Jego 
cześć i umiłowanie Bogurodzicy prowadziły go do komunii z Bogiem. Był przekonany, że tylko 
dzięki mocy Ducha Świętego możliwa jest ochrona prawosławnej tradycji chrześcijańskiej, co 
uzewnętrzniało się w jego modlitwie (hezychastycznej, ascetycznej) i w dziełach teologicznych 
(hagiograficznych, liturgicznych), ale także w podejmowanych pracach filologicznych (tłumacze-
niowych, redakcyjnych), a zwłaszcza w tekstach egzegetycznych. Dlatego silna bizantyjska myśl 
patrystyczna i monastyczna, będąca podstawą jego praktyki kontemplacyjnej, ukształtowana  
w latach spędzonych na Świętej Górze Athos, była jednym z ważnych źródeł jego teologii 
prawosławnej.

Autorka artykułu szczegółowo rozważa modlitwy św. Maksyma Greka. Wśród nich naj-
ważniejsze miejsce zajmuje Kanon do Ducha Świętego i Boskiego Parakletos, który odzwierciedla 
kilka możliwych wpływów, takich jak hymn Akathistos ku czci Najświętszej Dziewicy czy inne 
kanony modlitewne, w tym zwłaszcza Wielki Kanon,  tak jak i Kanon ku czci św. Dymitra, z których 
wszystkie potwierdzają archaiczne źródła bizantyjskie i słowiańskie, mogące służyć Maksymowi za 
jego starocerkiewnosłowiańskie podstawy językowe. Jego modlitwa jest więc dziełem wysoce 
oryginalnym, monastycznym i głęboko osobistym, świadczącym o jego ascetycznej (hezychasty-
cznej) praktyce. Podejmował przekłady z greki na cerkiewnosłowiański, co było też jednym  
z powodów postawienia go w stan oskarżenia. Uważał, że wypracowane podwaliny językowe  
i gramatyczne języka starocerkiewnosłowiańskiego tworzą język strzeżony, a więc święty. Przez 
lata więziony, niezrozumiany do końca życia, osądzony jako heretyk, jednak wierny do końca 
swoim poglądom, dziś Maksym Grek uznany jest za świętego.

Słowa kluczowe: monastycyzm bizantyjski, Święta Góra Athos, św. Maksym Grek, ascetyzm, 
	 hezychazm, język starocerkiewnosłowiański.

Bibliography

Manuscripts

Moscow, Russian State Library (RGB): Cod. MDA, fund. 173.I.042, fol. 408 v.–416 r.
Moscow, Russian State Library (RGB): Cod. MDA, fund. 173.I.042, fol. 409 r.–416 r. 
Moscow, Russian State Library (RGB) Mss. Rog. Kladb. № 302: fol. 432 r.–440 r.
Sankt Peterburg, Russian National Library (RNB): Mss. Col. Sof. 78.
Sankt Peterburg, Russian National Library (RNB): Mss. Col. Sof. 1498.
Paris, Bibliothèque Nationale: Mss. Slave 123.
The Holy Mount Athos, Vatopaidi Monastery: Mss. Cod. 1016.

Sources, Literature

Bardy Gustave, 1926, Melchisedech dans la tradition patristique, Revue Biblique, 35, p. 496–509.
Behr John, 2004, The Nicene Faith I, New York, St Vladimir’s Seminary Press.



St. Maximus the Greek (Mihail Trivolis, Arta, ca. 1470–Maksim Grek, Moscow, 1556)... 23

Bornert René, 1966, Les commentaires byzantine de la Divine liturgie du VIIe au XVe siècle, Paris, 
Institut français d’études byzantines.

Cunningham Mary B., 2010, The glossary, in: Mary B. Cunningham and Elizabeth Theokritoff (ed.), 
The Cambridge Companion to Orthodox Christian Theology, Cambridge, Cambridge Univrsity 
Press, p. 293–294.

Denissoff Élia, 1943, Maxime le Grec et l’Occident, Paris–Louvain.
Duval Yves-Marie, 1974, L‘originalité du »De virginibus« dans le mouvement ascetique occidental: 

Ambroise, Cyprien, Athanase, in: Ambroise de Milan. Dix études, Y.-M. Duval (ed.), Paris,  
p. 9–66.

Efrem Kutsu, archimandrite, Svjatoj Maksim Grek kak vatopedski monah, in: Rossija-Afon: 
tysjacheletie duhovnogo edinstva, Мaterialy mezhdunarodnoj nauchno-bogoslovskoj konfe-
rentsii, Moskva 2006, p. 286–295.

Graikon Maksimon Agion, 2017, Apanta Agion Maksimon Graikon, vol. 4, Iera Megiste Mone 
Vatopaidion. 

Grek Maksim, prep., 2014, Sochinenia, vol. 2, Moskva.
Jakobson Roman, 1985,  Selected Writings, vol.  VI, Early Slavic Paths and Crossroads, part 1, 

ed.  S. Rudy, Berlin–New York–Amsterdam 1985
Jugie Martin, 1974, Homélies Mariales byzantines, Patrologia Orientalis, vol. 19, fasc. 3, no. 93, 

textes grecs édités et traduits en latin, Martin Jugie (ed.), Belgique, Turnhout, Brepols.
Kazimova Galina A., 2006, Kanon moleben k božestvennomu i poklanjaemomu Paraklitu prepo-

dobnogo Maksima Greka: k voprosu ob atribucii i funkcional’noj transformacii teksta, in: 
Lingvisticheskoe istochnikovedenie i istorija russkogo jazyka (2004–2005), Moskva, p. 281–294.

Kretski Andrej, 2013, Véliki kánon, (ed.) Gorazd Kocijančič, Ljubljana, Kud Logos.
Laurent Vitalien, 1958, Le rituel de la proscomidie et le métropolite de Crète Élie, in: Revue des 

études byzantines, vol. 16, Mèlanges Sévérien Salaville, p. 116–142. 	
Louth Andrew, 1996, Maximus the Confessor (The Early Church Fathers), London, Rothledge.    
Louth Andrew, 2014, “Di inizio in inizio”: il progresso spirituale continuo in Gregorio di Nissa, 

in: Luigi d’Ayala Valva, Lisa Cremaschi, Adalberto Mainardi monaci (ed.), Le età della vita 
spirituale, Atti del XXI Convegno ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa, Bose, 4–7 
settembre 2013,  Bose edizioni, communita di Bose.  

Runciman Steven, 2006, The Great Church in Captivity (A Study of the Patriarchate of Constantinople 
from the Eve of the Turkish Conquest to the Greek War Independence), Cambridge, Cambridge 
University Press.

Salaville Sévérien, 1932, Liturgies orientales, notions générales éléments principaux, Paris, Librarie 
Bloud & Gay.

Siecienski Edward A., 2010, The Filioque. A History of a Doctrinal Controvers, New York–Oxford, 
Oxford Studies in Historical Theology.

Sinigalia Tereza, 1998, Une hypothese iconographique, Revue roumaine d‘histoire de l‘art, serie 
beaux-arts, vol. 35, p. 33–45.

Sinitsyna Nina V., 1977, Maksim Grek v Rossii, Moskva.
Sinitsyna Nina V., 2008, Rannee tvorchestvo prepodognogo Maksima Greka, in: Maksim Grek, 

Sochinenija, vol. 1., Moskva, p.  15–83.
Ševčenko Ihor, 2011, The Four Worlds and the Two Puzzles of Maxim the Greek, Palaeoslavica, 19,  

p. 294–304.
Ševčenko Ihor, 1997, On the Greek Poetic Output of Maksim Grek, Byzantinoslavica, 58, p. 1–70.
Ševčenko Ihor, Nancy Patterson, 2011, The Service of the Virgins’s Lament Revisited, in: Leslie 

Brubaker, Mary B. Cunningham (ed.), The Cult of the Mother of God in Byzantium. Texts and 
Images, Birmingham Byzantine and Ottoman Studies, p. 247–262.



Neža Zajc24

Wellesz Egon, 1956, The “Akathistos”. A Study in Byzantine Hymnography, Dumbarton Oaks 
Papers, 9/10, p. 143–174.

Wellesz Egon, 1998, The History of Byzantine Music and Hymnography, Oxford.
Zajc Neža, 2014, St. Ambrose of Milan and the Establishment of the Christianity within the 

Conventions of the New Language for the Christians, Vox Patrum, 34, vol. 61, p. 157–169.
Zajc Neža, 2015, Some Notes on the Life and Works of Maxim the Greek (Michael Trivolis, ca 1470 

– Maksim Grek, 1555/1556). Part 1: Biography, Scrinium, vol. 11, 2015, p. 314–325.
Zajc Neža, 2016, Some notes on the life and works of Maxim the Greek (Michael Trivolis, ca 1470 

– Maksim Grek, 1555/1556). Part 2: Maxim the Greek‘s Slavic idiolect, Scrinium, vol. 12,  
p. 375–382.

Proofreading by a native speaker: Mark Jensen

Weryfikacja artykułu – finansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie 
umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.; kwota środków finansowych stanowiących 

pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9454 

Marek Karczewski*
University of Warmia and Mazury in Olsztyn (Poland)

SACRAMENT OF EUCHARIST ACCORDING TO EXPOSITIO 
SYMBOLI APOSTOLORUM BY JOHANNES MARIENWERDER

Summary: The article is called Sacrament of Eucharist according to “Expositio Symboli 
Apostolorum” by Johannes Marienwerder. The subject of the analysis is late medieval work of 
Johannes Marienwerder (Jan z Kwidzyna) (1342–1417) Expositio Symboli Apostolorum (1399–
1401). The theme of the Eucharist is interesting for at least two reasons. The late 14th century is the 
time of extremities: intensification of the postulates of Eucharistic revival and emergence of views 
which negated Christ’s real presence in the Eucharist. References to a discussion on the subject can 
be found in Expositio. Second, discussing the views of Johannes Marienwerder on the Eucharist 
presented in Expositio can provide a supplement for studies of the eucharistic piety of blessed 
Dorothea of Montau. The following issues are dealt with in this paper. The first section presents the 
state of debate on the Eucharist in Prague circles in the late 14th century. Postulates of frequent Holy 
Communion appeared. There were currents negating the Catholic teachings on Eucharist in Prague 
at the time. The second section discusses the theology of the Eucharist as presented in Expositio. 
It can be described as a form of apology of the Catholic teachings on the Eucharist. Moreover, the 
Prologue to Johannes Marienwerder’s work contains a series of brief practical guidelines mainly 
concerning the celebration of the mass. One should hope that this study will be useful both to 
theologians and to other scholars who deal with the literary circles of the late Mediaeval Pomesania 
and also the pre-Hussite period. 

Keywords: Johannes Marienwerder, Expositio Symboli Apostolorum, Sacrament of Eucharist,  
	 medieval sacramentology.

Introduction

Expositio Symboli Apostolorum1 is the major work of Johannes 
Marienwerder (1343–1417), the eminent theologian of Pomesania (cf. Glauert, 

* Address: rev. dr. habil. Marek Karczewski, prof. UWM; marek.karczewski@uwm.edu.pl; ORCID: 
0000-0001-9435-3832. 

1 This study is based on the version of the text presented in Jan z Kwidzyna, 2023, Wykład Symbolu 
Apostolskiego Expositio Symboli Apostolorum. Hereinafter abbreviated as Expositio. The Johannes 
Marienwerder’s work was known mainly in German-speaking countries, which is testified to by the sev-
eral dozen copies of its manuscript kept at various libraries in Western Europe. In 1485 in Ulm, K. Din-
ckmut published an abbreviated version of Expositio in German: Johannes Marienwerder, Erklärung der 
zwölf Artikel des christlichen Glaubens. It is based on text  translated into German by Jakob Lantzenberger 
in  1432 (Brandauer, 2008).



Marek Karczewski26

2003, p. 486–494). He spent more than twenty years of his life at Charles 
University in Prague. After he returned to Pomesania, he joined the Teutonic 
Order in 1387, in which he performed important roles in the Chapter of 
Pomesania in Kwidzyn (Marienwerder). He played a significant role in 
promoting the worship of blessed Dorothea of Montau (1347–1394), a visionary 
and mystic (cf. Parcheniak, 2021, p. 495–510; Dygo, 2023, 9–21). A long-term 
stay in Prague shaped Johannes Marienwerder’s outlook on the world  
(cf. Karczewski, 2021a, p. 288–293).

Expositio is linked to the Western Church tradition of many centuries, in 
which a particular role is played by Symbolum Apostolorum, i.e. the Apostles’ 
Creed. The very term Symbolum Apostolorum did not appear until the late  
4th century2. However, it is since the post-apostolic times that so-called “rules 
of faith” or “rules of truth” were developed, presenting the contents of faith in  
a clear and compact form (Pietras, 1997, p. 63–76). Knowing them was required 
from those who wanted to become baptised. The importance of Symbolum 
Apostolorum was increased by the conviction that its twelve articles were 
written by the twelve apostles (Expositio, Tabula, p. 24; Prologue, p. 33. 
46–47.51–52; cf. Starowieyski, 1997, p. 51–62). The truths of faith contained in 
the Symbolum had been formulated since the patristic period3. A most valued 
commentary to the Symbolum Apostolorum was written by Thomas Aquinas. 
When explaining why he wrote Expositio, Johannes Marienwerder points to the 
need to explain the Symbolum as a sign of the unity of faith of all the faithful 
‘converted, of various peoples, languages, nations’ (Expositio, Prologue, 
p. 52)4. The spread of heresies and errors was given as the immediate reason. 
Those who succumbed to them not only hurt the Ecclesial community, but they 
also became exposed to the great danger of forfeiting their salvation (Expositio, 
Prologue, p. 32–40). Moreover, by writing Expositio, Johannes wished to 
become part of the inner revival of the Church. According to the author of the 
work, the situation in the Church was extremely difficult and saddening 
(Expositio, Art. IX, p. 263; cf. Karczewski, 2022a, p. 253–257)5.

There is no direct reference to Eucharist in the Apostles’ Creed. However, 
according to Johannes Marienwerder, like the others, this sacrament is also 

2 In Saint Ambrose’s (+397) letter to pope Siricius during the Synod of Milan, Letter 42, 5. PL 16, 
1125 (Gładyszewski, 2010, p. 5–6).

3 The comments’ authors included: Rufinus of Aquileia, Augustine of Hippo, Peter Chrysologus, 
Venantius Fortunatus (see: Gładyszewski, 2010; cf. Żurek, 2017, p. 789–800).

4 Special emphasis was placed on the knowledge of the Apostles’ Creed in the medieval Church in 
Pomesania (see: Wiśniewski, 1998, p. 39, 44, 55). Its knowledge was also required from candidates to the 
Teutonic Order (Kowalczyk, 2018, p. 151).

5 The author refers to an ordeal faced by the then Church at the hands of “family and false Chri-
stians”. The Church seems to lose rather than gain. It lacks accord and religious duplicity is ubiquitous. 



Sacrament of Eucharist according to Expositio Symboli Apostolorum... 27

closely linked to the profession of faith, especially to the articles concerning the 
Church (Expositio, Prologue, p. 47). Therefore, the lecture on the Eucharist 
provided in Expositio is one of many discussed in the work (Karczewski, 
2021b). This subject is very interesting for at least two reasons. First, the late 
14th century is the time of extremities: intensification of the postulates of 
Eucharistic revival and emergence of views which negated Christ’s real presence 
in the Eucharist. References to a discussion on the subject can be found in 
Expositio. Second, discussing the views of Johannes Marienwerder on the 
Eucharist presented in Expositio can provide a supplement for studies of the 
eucharistic piety of blessed Dorothea of Montau. The following issues are dealt 
with in this paper. The first section presents the state of debate on the Eucharist 
in Prague circles in the late 14th century. Postulates of frequent Holy Communion 
appeared. There were currents negating the Catholic teachings on Eucharist in 
Prague at the time. The second section discusses the theology of the Eucharist 
as presented in Expositio. It can be described as a form of apology of the Catholic 
teachings on the Eucharist. Moreover, the Prologue to Johannes Marienwerder’s 
work contains a series of brief practical guidelines mainly concerning the 
celebration of the mass. One should hope that this study will be useful both to 
theologians and to other scholars who deal with the literary circles of the late 
Mediaeval Pomesania and also the pre-Hussite period. 

1.  Debate on the Eucharist in the Church circles in Prague  
in the late 14th century 

1.1.  Argument for frequent Holy Communion

The Church revival currents, which appeared in Western Europe, in the 
Teutonic state and in Bohemia in the mid-14th century, had many forms and 
shades (Bylina, 2001, p. 92). However, there were certain common tendencies, 
such as the return to the ideals of the Gospels and the revival of sacramental life. 
Striving for a personal experience of God’s presence, typical of the devotio 
moderna currents, was especially linked to receiving the sacrament of Eucharist, 
lived through in an intense way (Bylina, 2001, p. 92). The development of 
Eucharistic piety was one of the typical features of the late Middle Ages. It is 
accepted that Bohemia, and especially Prague, was one of the Eucharistic 
revival centres in Europe (Bylina, 2001, p. 92). In the late 14th century, there 
were eminent personages operating in Prague circles, with a significant impact 
on them (Gajewski, 2016, p. 66–69). These included: the Austrian Augustinian 
Canon Conrad Waldhauser (ca. 1326–1369), his associate Jan Milíč of Kroměříže 



Marek Karczewski28

(ca. 1320–1374), Jan’s disciple – Matthias of Janov (1350/1355–1394). Apart 
from the calls for moral and disciplinary revival, the need for more frequent 
Holy Communion was also called for. The Church required only annual 
participation in the Eucharist – during the Easter period (Rozynkowski, 2020,  
p. 132). It is known that a model of seven-time Communion was promoted in 
the Teutonic state6 at the time (Kowalczyk, 2018, p. 164). Out of respect for the 
Eucharist and concern about receiving it with due veneration, calls for receiving 
it more frequently were not very popular. It would so happen that a confession 
was made several times to prepare well for the annual Communion (Bylina, 
2001, p. 94). However, the idea of receiving the Eucharist frequently was known 
in the Rhenish mystic circles (cf. Piasecki, 2008, p. 246–261). One of the 
proponents of weekly Communion was Heinrich Seuse (1295/1297–1366) 
(Bylina, 2001, p. 92). Preachers in Prague also promoted frequent Communion. 
Jan Milíč and Matthias of Janov regarded Communion as a measure for the fight 
against sin and a source of sanctification (Gajewski, 2016, p. 67–68). According 
to Matthias of Janov, it should be received as often as possible, even every day. 
He claimed that frequently receiving the Eucharist strengthened a Christian on 
the path towards salvation. He also warned against avoiding Communion, 
claiming that rejecting it without justification exposes one to the threat of 
damnation (Bylina, 2001, p. 97–98). According to Matthias of Janov, the 
Eucharist is a live sign of Christ’s sacrifice, His death on the cross and 
resurrection. In Christian life, the Eucharist is a sign of unity with God and 
a community of the faithful (Gajewski, 2016, p. 68). Among proponents of 
frequent Communion there was also another famous disciple of Jan Milíč – 
Tomáš Štítný (1333–1409). He was of the opinion that frequent communion is 
necessary to develop true piety (Paner, 2016, p. 26). Practicing frequent 
Communion in the New Jerusalem Community in Prague, established by Jan 
Milíč and run by Matthias of Janov, raised objections among the Church 
authorities and doubts among some influential clergy (Paner, 2016, p. 26). They 
wondered whether it would not be better to make frequent communion available 
to individuals properly prepared and advanced spiritually. This issue was also 
considered by some disciples of Henry Totting von Oyta (ca. 1330–1397), 
among them (Matthaeus de Cracovia, 1345–1410) and Johannes Marienwerder 
(1343–1417) (Krzyżaniakowa, 1995, p. 101–108). Matthias of Kraków 
suggested that the issue of the Communion frequency should be judged by the 
conscience of the person receiving the sacrament. At the same time – like Jan 
Milíč and Matthias of Janov – he rejected the need to complete complex 

6 The Eucharist played an important role in the Teutonic piety and spirituality (cf. Kowalczyk, 2018, 
p. 162–164; Rozynkowski, 2020, p. 119–136).



Sacrament of Eucharist according to Expositio Symboli Apostolorum... 29

preparatory procedures. Others suggested that the responsibility for the 
respectful dispensing of Communion falls upon the local parish priest, who 
knew the local faithful. The issue of frequent Communion does not appear in 
Expositio. However, Johannes Marienwerder is known to support Dorothea of 
Montau in this regard. As a recluse, she enjoyed the privilege of receiving the 
Sacrament of Eucharist daily (Kowalczyk, 2014, p. 161). Johannes Marienwerder’s 
acquaintance with Matthias of Kraków and the debates on frequent Holy 
Communion may have affected the Pomesanian’s view on the issue 
(Krzyżaniakowa, 1995, p. 106; cf. Mossman, 2010, p. 106–123). The Synod of 
Prague rejected Matthias of Janov’s views on everyday Communion in 1389, 
after Johannes Marienwerder returned to Pomesania. Matthias of Janov was 
obligated to accept that lay persons can receive Holy Communion once a month 
at the most (Gajewski, 2016, p. 68).

1.2.  Unorthodox views

Waldensians in Prague

Although the Waldensian movement was born in the 12th century, it also 
played a certain role in the pre-Hussite period (Gajewski, 2016, p. 35–45). 
Waldensian ideas were known and well-received in various regions of Europe 
at the time (Tourn, 2003). There is some evidence of the Waldensian presence in 
Pomerania, Silesia and Bohemia7 in the 14th century. Waldensians exerted 
some influence in Prague, especially in the local circles of German merchants 
and craftsmen (Čornej, 2016, p. 82). The 1395 treatise written by Peter Zwicker 
of Orneta (Wormditt) provides characteristics of the views of Waldensians from 
Austria, Brandenburg, Pomerania, Bohemia and Hungary (Gajewski, 2016,  
p. 45–46). They regarded themselves as the only true Church. They rejected the 
cult and intercession of the Mother of Christ, the cult of images and relics. They 
also disapproved of the cult of purgatory, indulgences, and praying for the dead. 
They rejected the idea of special respect for shrines and cemeteries. Negating 
the importance of the (then) official church structures, including bishops and 
priests, was manifested in their attitude to sacramentology. Negating or selective 
treatment of the Church’s teaching led to the need to create their own concept of 
sacraments. They retained only three sacraments: baptism, Eucharist and – 
highly regarded – penance. However, the Catholic concept of the mass was 
rejected. The Eucharist was received very rarely (Gajewski, 2016, p. 46–47). 
Particular importance was attached to preaching God’s Word and teaching. 

7 The number of Waldensians in Bohemia in the 14th century is estimated to be approx. 2.5 tho-
usand. In Prague, they included mostly German-speaking people. Gajewski, 2016, p. 48 refers to calcula-
tion, made by A. Paschovsky (1979, p. 19–24) based on inquisition files.



Marek Karczewski30

In Expositio, Johannes Marienwerder polemicises with some Waldensians’ 
opinions on the cult of the saints and the way the sacrament of penance is 
understood (cf. Expositio, Art. X, p. 270; Art. XI, p. 285). He also exposes 
heretics’ errors, without their direct identification, in other doctrinal issues  
(cf. Expositio, Art. XI, p. 285–286.303; Karczewski, 2022a, p. 251–252). They 
are identical to Waldensian views on many issues. 

The impact of Wycliffe’s teachings

The late 14th century was the time when discussion on the understanding of 
the Eucharist became radicalised in certain Church circles. Of particular 
importance was the discussion on the views of John Wycliff (ca. 1329–1384), 
who was a Catholic priest and professor at Oxford University. The dispute on 
the Eucharist was associated with personal philosophical views and a radical 
vision of the Church revival based on the Holy Scripture authority. On the 
philosophical level, Wycliff is regarded as one of the major opponents of William 
of Ockham’s (1288–1347/49) nominalism. He himself was regarded as  
a proponent of philosophical realism. Both philosophical currents were 
polemical with respect to traditional philosophy and scholastic theology. 
Wycliff’s philosophical views on the universalia, drawing on the positions of 
Plato, Augustin and Anselm of Canterbury, are sometimes called ultrarealistic 
(Gajewski, 2016, p. 53). In his assessment of the state of the Church in light of 
the Bible, Wycliff voiced sharp criticism of its structures, led by the pope. In 
Wycliff’s opinion, the Church’s earthly structures no longer fulfilled the Divine 
idea. Only the spiritual Church was Christ’s real Community (Gajewski, 2016, 
p. 54). Indulgences, which were, in fact, only a source of exploitation, should be 
rejected. Wycliff was also of the opinion that the Holy Scripture did not need the 
Church’s comments and that it exceeded all authority (Gajewski, 2016, p. 55–56). 
The Bible verifies all doctrines. Wycliff’s most radical work, De Eucharestia, 
was written in 1380. In it, he attacked the Catholic doctrine of transubstantiation, 
regarding it as unacceptable (Kaczmarek, 1969, p. 56–68). According to Wycliff, 
the transformation of the substance of bread and wine into the substance of 
Christ’s Body and Blood during the Eucharist ceremony is impossible. Bread 
remains bread and wine remains wine. Wycliff dissociated himself from the 
Catholic concept of the Eucharist, according to which only a properly consecrated 
priest can celebrate it. Wycliff is sometimes thought to perceive Eucharist in the 
meaning of consubstantiation (Gajewski, 2016, p. 57). Christ’s presence in the 
Eucharist does not transubstantiate bread or wine. One can only talk about the 
presence through analogy – spiritual presence. Its effectiveness depends on the 
participant’s faith. According to other opinions, the meaning of Eucharist was 



Sacrament of Eucharist according to Expositio Symboli Apostolorum... 31

only symbolic for Wycliff (Kaczmarek, 1969, p. 69–83; Krzyżaniakowa, 1992, 
p. 19).

The marriage of Richard II and Anne of Bohemia, daughter of Charles IV, 
facilitated trade contacts and provided the possibility of studying at Oxford and 
Cambridge (Gajewski, 2016, p. 59). Moreover, owing to contacts between the 
universities at the time, Wycliff’s views on the Eucharist were known in Prague 
in the late 14th century. This is also pointed out in the lecture of Johannes 
Marienwerder (cf. Expositio, Prologue, p. 52–53), and his polemic against 
treating the Eucharist only as a symbol (Müller, 2008, p. 601–602).

The discussion on the conditions of celebrating the Eucharist in a valid 
manner and, in consequence, on adopting the rule of ex opere operato, which is 
binding in Catholic sacramentology, intensified with the activities of Jan Hus 
(1370–1415). Like Johannes Marienwerder, he was a graduate of (and  
a professor at) Prague University (Nodl, 2016, p. 71–81). He was also its rector. 
Jan Hus’ impact on Bohemian circles culminated in the early 15th century, when 
Johannes Marienwerder was already in Pomesania. Jan Hus was a proponent of 
the Church revival and an influential preacher. He supported Wycliff’s views on 
the necessary ecclesial reforms, the importance of God’s Word and predestination. 
However, he did not support rejecting the science of transubstantiation. 
According to Hus, the Eucharist, after consecration, undergoes transubstantiation 
and becomes Christ’s Body and Blood, but it also retains the substance of bread 
(Paner, 2002, p. 22; Hintz, 2016, p. 193). The rectors of Prague University, 
Štěpán of Pálče (ca. 1370–1424) and Stanislav of Znojmo (1351–1414) initially 
supported Wycliff’s and Hus’ views. However, ultimately they became their 
adversaries. Jerome of Prague (ca. 1378–1416), a professor at the university, 
remained a faithful supporter of Hus and Wycliff8. It is notable that initially, the 
Prague university circles were divided into the Bohemian camp, which was 
sympathetic to Wycliff and his philosophical realism, and the German camp, 
which included opponents of Wycliff’s views and proponents of nominalism; it 
also included Johannes Marienwerder. Gradually, the dispute about Wycliff’s 
teachings became the Bohemians’ internal affair, leading to an open religious 
conflict. The archbishop of Prague and the king became involved in it (Paner, 
2016, p. 29). Its intensification in 1411–1415 was followed by the tragic end of 
Hus’ life.

The burning of the Prague reformer at the stake in Constance in 1415 did 
not end the doctrinal disputes concerning the Eucharist (Iwańczak, 2016, 
p. 113–122). His proponents were not a monolith. Those who represented 

8 It is sometimes alleged that it was Jerome of Prague, as Hus’ associate, who studied at Oxford in 
1399–1401, that facilitated access to Wycliff’s writings to him (cf. Górka, 2019, p. 196). However, the 
Oxford university professor’s ideas were probably known in Prague earlier. 



Marek Karczewski32

moderate views discussed with those representing the Council. Their main 
topics included the Eucharist views and a call for administering communion in 
two forms to adults and children (Nowakowski, 2016, p. 38).

2.  The lecture on the Eucharist in Expositio

2.1.  Theology of the Eucharist

In the introduction to Expositio, Johannes Marienwerder provides  
a compendium of knowledge on the Sacrament of Eucharist, which should be 
known to the faithful (Expositio, Prologue, p. 52–53). The lecture is of an 
apologetic nature. The author rejects the opinion that the Eucharist is a symbol 
of Christ’s Body and Blood. He emphasises the truth that Christ’s real Blood 
and Body have the form of bread and wine in the Eucharist9. This is done after 
the consecration performed by the priest with the proper intention by saying the 
oral formula established by Christ. The following words are said over the bread: 
This is my Body, and over the wine: The is a chalice of my blood. Bread and 
wine are transubstantiated into Christ’s Body and Blood, while their forms 
perceived with senses are retained10. Johannes stresses that the whole of Christ 
is visible sacramentally in the Eucharistic forms. He rejects the view that it 
could be only a descriptive presence11. Christ gives himself as food in the 
sacrament of the Eucharist. 

Anyone who receives Him with due respect, not only as a sacrament but 
also spiritually, through faith and love, is included in Christ’s mystic Body 
(Expositio, Prologue, p. 53; cf. Karczewski, 2022b, p. 179–180). Moreover, he 
experiences inner revival and purification (cf. Kowalczyk, 2018, p. 190–195). 
Like the other six sacraments, the Eucharist is a spiritual medicine for diseases 
of the soul, and it leads one to salvation. Holy Spirit’s grace cures and revives 
a person following the pattern of the Holy Trinity. It is not given to the haughty, 
to non-believers or to the conceited (Expositio, Art. IX, p. 258.262–263).

Whoever receives the sacrament of Eucharist without due respect is exposed 
to God’s judgement. The author paraphrases the text of 1Cor 11:29, which 
contains the teachings on respectful participation in the Eucharist: For those 

  9 Expositio, Prologue, p. 53: De quo hoc tenendum quod in hoc sacramentum verum corups Chris-
ti est verus sanguis eius non tantum significatur, verumeciam contenetur sub duplici specie, scilicet panis 
et vini, tamguam sub uno, non duplici sacramento. 

10 Expositio, Prologue, p. 53: Transsubstanciatur utrumque elementum secundum substanciam in 
corpus est sanguinem Ihesu Christi remanentibus speciebus sensibilibus.

11 Expositio, Prologue, p. 53: In quarum utrque continetur totaliter non circumscriptibiliter sed  
sacramentaliter totus Christus. 



Sacrament of Eucharist according to Expositio Symboli Apostolorum... 33

who eat and drink without discerning the body of Christ eat and drink judgment 
on themselves. Johannes Marienwerder provides three cases of disrespectful 
participation in Eucharist: persistence in a mortal sin, intention to sin and  
a wrong faith. 

Persistence in a mortal sin, or an intention to sin, destroy the state of grace 
in a person and disrupt their bond with God and prevent them from receiving 
Communion (cf. Expositio, Prologue, p. 39–40). This state requires one to 
receive absolution from sins by a duly ordained priest with proper jurisdiction 
(Expositio, Art. X, p. 278–279.285). In fact, God himself absolves one’s sins 
through the priest. Johannes Marienwerder points to the texts of Isa. 43:24, 
Matt. 18:18 and John 20:22–23. The priests only fulfils Christ’s order and is 
only His tool.

The phrase “a wrong, improper attitude of faith”12 is very broad and applies 
to all those who doubt the reality of the Eucharist. The author does not make it 
clear whether it is only about heretics or if he means all those who succumb to 
their influence or whose faith in the Eucharist is wrong and weak. A polemic 
against heretic views is an important feature of Expositio (cf. Art. X, p. 285–286; 
Wojtkowski, 2015, p. 366–370). It is based on a conviction that persistence in 
error excludes one from the Church and exposes the erring person to the danger 
of eternal damnation (Karczewski, 2022b, p. 181). Cutting oneself off from the 
Church due to heresy excluded one from participation in sacraments. Those 
who died in heresy forfeit their right to be buried in a cemetery. Prayers or 
sacrifices for heretics were forbidden (Expositio, Art. IX, p. 258).

Celebrating the Eucharist may be a form of support for souls in purgatory. 
Those souls can also be helped by alms, fasting, prayers and voluntary penance 
(Expositio, Art. V, p. 138).

The mention of visiting the Eucharist in Church every day shows its 
fundamental importance in the religious life at the time (Expositio, Prologue,  
p. 52). Johannes rejects the view – typical for proponents of Wycliff and 
Waldensians – that adoration of the consecrated Host is an act of idolatry 
(Expositio, Art. VIII, p. 224–225). In fact, everyone who intends to worship 
God and Christ transubstantiated in the Host worships Him (cf. Rozynkowski, 
2020, p. 121–127; Zawadzki, 2021, p. 22–23). As has been said, Expositio does 
not deal with the issue of the frequency of receiving Communion13. This may 

12 Expositio, Prologue, p. 53: in fide non recte credendo. 
13 Borzyszkowski (1974, p. 60) thinks differently, when he suggests that Johannes talks about eve-

ryday communion. The phrase sacramentum eukaristie cottidie in ecclesia frequentatur (Expositio, Prolo-
gue, f. 13 v d) – ‘The Eucharist is visited in church every day’ – does not mean precisely that it is about 
Communion. The text may only refer to the everyday participation in the mass or adoration (cf. Expositio, 
Art. VIII, f. 50a–b). It does not mean that Johannes was not a proponent of everyday communion. 



Marek Karczewski34

be a consequence of the fact that it was a sensitive issue in the late 14th century. 
However, the work shows clearly that the Eucharist is a unique gift for 
a conscious believer. Johannes does not require that much from those who want 
to receive Communion. However, what is important is faith in the real presence 
of Christ in the Eucharist and embracing the conditions of receiving it with due 
respect. 

2.2.  Practical guidance on the Eucharist

2.2.1.  Guidance for celebrants

The Prologue to Expositio contains a number of guidelines concerning the 
behaviour of a priest who celebrates the mass in the event of mistakes or 
omissions.

What to do when there is too much water compared to wine in the chalice? 
(Expositio, Prologue, p. 53–55).

 Since wine is necessary to consecrate Christ’s Blood, the solution depends 
on the moment when the celebrant notices the deficit. If it happens before 
consecration, he should pour out the water and pour in wine. If the priest notices 
it after the consecration, he should prepare and consecrate wine anew. If the 
priest notices the fact after consuming Christ’s Body, he should prepare the host 
and wine again and start the Eucharistic canon again. He should receive the 
Body and Blood for the second time, although he is not able to observe the 
Eucharistic fast. It is more important to complete the mass in a proper way. 
Johannes Marienwerder refers to the lecture given by Thomas Aquinas14.

If the celebration is public and the celebrant becomes aware of the lack of 
wine after consuming the Body, Duns Scotus’ recommendation should be 
followed in order to avoid the outrage caused by putting in a new host (cf. 
Wojtkowski, 2015, p. 361–378)15. It involves repeating the Blood consecration. 
Subsequently, the priest should say a prayer on Communion and receive Christ’s 
Blood. Penance should also be made for negligence.

On the other hand, if the negligent priest fails to correct his errors, he should 
be punished doubly. 

Is a nocturnal pollution an impediment? (Expositio, Prologue, p. 55–57). 
The Expositio author reminds three conditions of respectful celebrations of 

the Eucharist by reference to Thomas Aquinas’ lecture16. These include: pure 
conscience free from any sin, active piety and the purity of the body. Therefore, 
sin, acedia and bodily impurity are impediments to celebrating the Eucharist 

14 Cf. Thomas Aquinas, Summa Theologica, p. III, q. 83, a. 6, ad 4.
15 Cf. Joannes Duns Scotus, Quaestiones in quartum librum Sententiarum, d. 13, c. 4. q. 2.
16 Cf. Thomas Aquinas, Scriptum super Sententiarum Libri IV, d. 9, a. 2–4.



Sacrament of Eucharist according to Expositio Symboli Apostolorum... 35

with due respect. According to Johannes, it happens that nocturnal emissions 
are linked to three, two or one of them. It can be without sin, it can be a light sin, 
but sometimes it can be a mortal one. It is a mortal sin when it is done with 
consent and involves seeking carnal pleasure (cf. Expositio, Prologue, p. 56). 
Johannes Marienwerder links the possibility of celebrating the Eucharist to the 
personal judgement of the celebrant’s conscience. If he has doubts about consent 
to the sin, he should abstain from celebrating. If he is convinced that there was 
no consent and the mass has to be celebrated, he can do it. However, if it is not 
necessary, it is better to abstain from it. Celebration after a nocturnal emission 
without consent should be regarded as a venial sin (Expositio, Prologue, p. 56). 
The Pomesanian theologist recommends that if there is doubt about the existence 
of sin, it is best to abstain from the celebration for 24 hours to calm the excited 
nature (Expositio, Prologue, p. 57). However, the pastoral need should also be 
taken into account. 

What to do if an insect or poison gets into the chalice? (Expositio, Prologue, 
p. 57).

According to the author of Expositio, when contamination with an insect 
takes place before the consecration, the chalice contents should be poured out, 
the chalice should be rinsed with water and wine with water should be prepared 
anew. If this happens after the consecration, the insect should be taken out 
carefully, washed and burned, and the remnants, after rinsing together with the 
ash should be left as relics. If the chalice is contaminated with poison after 
consecration, it should be placed in a special container, and the wine consecration 
should be repeated. 

What to do if the celebrant does not remember if he said what he should 
have? (Expositio, Prologue, p. 57–58).

According to Johannes Marienwerder, if the priest does not remember at 
what place he has omitted something, he should continue to celebrate. However, 
if he is sure that he has not said the words of consecration, he should repeat the 
whole text with the intention to complete the consecration (cf. Expositio,  
Art. VIII, p. 224).

What to do if a drop of Christ’s Blood has been spilled? (Expositio, Prologue, 
p. 58–59).

When a drop of Christ’s Blood is spilled on a plank or on the ground, it 
should be licked off with one’s tongue, and the place where it was spilled should 
be scrubbed. The scrubbings should be burned, and the ash should be placed on 
the altar. The priest should perform 40-day penance. If a drop leaks from the 
chalice to the altar without a pall laid out, it should be drunk off, and a three-day 
penance should be performed. If the blood is spilled on the top altar cloth, the 
penance should last two days. If it leaks to the second, third or fourth altar cloth, 



Marek Karczewski36

the priest’s penance should last for four, nine or twenty days, respectively. 
Moreover, the celebrant should wash the altar cloths three times, the water after 
washing should be drunk or put at the place for relics17. Johannes also suggests 
that it would be safer if the part of the altar cloth through which a drop of 
Christ’s Blook leaked was cut off and burned. The ash should be put in a place 
for relics. 

The priest’s penance should involve fasting. Johannes also reminds us that 
some suggest abstaining from receiving Communion (Expositio, Prologue, 
p. 58–59). However, he suggests that – in accordance with a view expressed by 
Thomas Aquinas in Super Quarto Sentenitiarum, in distinction 13, the length and 
type of penance was discretionary, depending on the state of the penitent, the 
possibility of fasting and abstaining from Communion. It is similar to penance if 
a priest drops Christ’s Body by negligence (Expositio, Prologue, p. 59).

If an animal eats and drinks the Eucharistic form because of negligence? 
(Expositio, Prologue, p. 59).

If a mouse or a different animal eats part of the Eucharist, the person 
responsible for the negligence should make penance for forty days. If the animal 
can be caught, it should be burned and the ashes put in a place for relics. 

What if the Eucharist is lost? (Expositio, Prologue, p. 59).
Johannes Marienwerder considers this negligence by reference straight to 

Thomas Aquinas and Heinrich Seuse. If the Host or its part cannot be found, the 
guilty person should – according to Thomas – make penance for thirty days. 
According to Heinrich, if the situation did not lead to godlessness, the guilty 
person should be suspended for three months. Otherwise, the punishment should 
be more severe. Johannes also refers to Extra to the first chapter of De custodia 
Echaristiae and to a fragment of De consacratione of distinction 2 in chapter 
Qui bene18. 

If the celebrant becomes aware of impediments to celebrating the Eucharist? 
(Expositio, Prologue, p. 60).

Johannes Marienwerder describes a situation when, during a mass, the 
priest remembers that he did not observe the Eucharistic fasting or that he is in 
a state of mortal sin. If he becomes aware of it before consecration, it is better 
to discontinue the celebration and receive absolution first. If this should happen 
after the consecration, then he should regret it and decide to confess his sins as 
soon as possible. 

Other issues (Expositio, Prologue, p. 59–60). Johannes also answers other 
possible doubts. The first one concerns leaving a host on the altar by negligence 

17 Cf. Gratianus, Decretum, p. III, d. 2, c. 27; Theodorus, Poenitentiale, c. 51; PL 99,950 BC.
18 Gratianus, Decretum, p. II, causa 1, q.1, c.71; p. III, d. 2, c.94.



Sacrament of Eucharist according to Expositio Symboli Apostolorum... 37

or lack of knowledge of other hosts present there. A doubt arises about whether 
they were consecrated. Another doubt concerns the consecration of a drop of 
wine stuck to the outside surface of the chalice. According to Albert the Great’s 
view expressed in De missa19, such hosts or drops are not consecrated, as there 
was no such intention. Johannes refers to the opinion of Augustin, who thought 
that an intention was required in all sacraments. However, Augustin did not 
address this issue20.

Doubts concerning the respectful and valid celebration of the Eucharist 
contained in Expositio are not complete21, but they concern relatively frequent 
cases. Johannes Marienwerder’s recommendations are based mainly on 
solutions proposed by recognised ecclesial authorities. Ultimately, it will be the 
celebrant’s decision whether to follow them properly. These – very detailed, it 
might seem – notes are based on the conviction about the real presence of Jesus 
Christ in the Sacrament of Eucharist.

2.2.2.  Universal guidelines

What to do when someone vomits immediately after receiving Communion. 
(Expositio, Prologue, p. 59). This may apply both to lay persons and to priests. 
The vomit should be burned, and the ash should be placed on the altar. The 
penance for this deed varies22. If it happened because of drinking or eating too 
much, then a lay person should make forty-day penance, while a clergyman 
(priest, friar, deacon) – seventy days; a bishop should make penance for ninety 
days. If the sickness was caused by a disease, the penance should last seven 
days because that person behaved imprudently. 

The solution of a somatic issue in the context of eating the Eucharist 
confirms that, according to Johannes Marienwerder, Christ is really present in 
this sacrament. Therefore, the Eucharist should be received with the utmost 
respect and prudence. 

Conclusion

As an expert theologian, Johannes Marienwerder was sensitive to the proper 
understanding of the sacrament of the Eucharist and to celebrating it with 
respect. He also knew the new, extreme interpretations which were contrary to 

19 Albertus Magnus, Compendium theologicae veritatis, Liber VI, caput 11.
20 Theologians did not become interested in this issue until the 12th century.
21 The Synod of Pomesania of 1411 forbade to use spoiled wine for the mass. It also addressed the 

issue of drinking the water used for purification of the chalice (Wiśniewski, 1998, p. 33, 41),
22 Cf. Gratianus, Decretum, c. 28.



Marek Karczewski38

the teachings of the Catholic Church. The lecture on the Eucharist presented in 
Expositio is addressed mainly to the clergy. It is in their circles that lively 
discussions were initiated on the need for the Church revival. The return to 
frequent Communion was called for and the solutions proposed were radical for 
those times. Although Johannes does not address this issue in a straightforward 
manner, he agrees with the opinion that receiving Communion is particularly 
valuable for one’s spiritual life. At the same time, he sees the Eucharist from the 
ecclesial perspective. Celebrating and receiving the Eucharist with due respect 
builds the Church, the mystic body of Christ. Rejecting the Eucharist is 
equivalent to losing the bond with its Head – Jesus Christ. The author of 
Expositio rejects the old Waldensian views and the new ideas that negated the 
real presence of Christ in the Eucharist. Johannes Marienwerder stressed that 
the Eucharist should be celebrated and received with due respect. The situation 
of sin can be resolved by the Sacrament of Penance. Johannes is a proponent of 
the adoration of Jesus Christ in the Host. He stresses that the transubstantiation 
of bread and wine into the real Body and Blood of Christ takes place during the 
celebration of the Eucharist. As has been rightly pointed out, the issue of the 
sacrificial dimension of the mass was strongly limited (Borzyszkowski, 1974, 
p. 60). The Eucharistic sacrifice is mentioned when various ways of helping the 
dead in purgatory are discussed. Possibly, Johannes perceives emphasising the 
real presence of Christ not only as a form of polemic with heresies but also as  
a way of renewing the Eucharistic piety of the clergy. The Eucharist should not 
be celebrated carelessly or without respect. It was to be a spiritual medicine for 
the priest, too, helping to remove his flaws and strengthening his bond with the 
Church. Priests are not glorified, although the author of Expositio sees their 
special role in celebrating sacraments. However, they are only God’s tools. The 
importance of Johannes Marienwerder in the Prague circles was limited. In 
contrast, his opinions were of great significance in Kwidzyn (Marienwerder) 
and in the Pomesanian diocese. With respect to the Eucharist, it concerned not 
only the issue of the spiritual leadership for Dorothea of Montau (cf. Kowalczyk, 
2018, p. 190–195). It may also have affected the care for the proper celebrating 
of the Eucharist in Pomesania and everywhere in Europe where Expositio 
Symboli Apostolorum by master Johannes Marienwerder was used. 

Bibliography

Source

Jan z Kwidzyna, 2023, Wykład Symbolu Apostolskiego Expositio Symboli Apostolorum¸ Latin- 
-Polish version, translation in Polish language – Julian Wojtkowski; transliteration of original 
manuscripts – Julian Wojtkowski, Marian Borzyszkowski; scientific notes – Julian Wojtkowski, 



Sacrament of Eucharist according to Expositio Symboli Apostolorum... 39

Marian Borzyszkowski, Marek Karczewski, Katarzyna Parzych-Blakiewicz, Maria Piechocka- 
-Kłos, Wydział Teologii Uniwersytet Warmińsko-Mazurski, Olsztyn. 

Others

Borzyszkowski Marian, 1968, Problematyka filozoficzna i teologiczna w twórczości Jana z Kwidzyna 
(1343–1417) (cz. 1), Studia Warmińskie, vol. 5, p. 111–199.

Borzyszkowski Marian, 1969, Problematyka filozoficzna i teologiczna w twórczości Jana z Kwidzyna 
(1343–1417) (cz. 2), Studia Warmińskie, vol. 6, p. 85–171.

Borzyszkowski Marian, 1974, Jana z Kwidzyna Prolog do Expositio Symboli Apostolorum, Textus 
et Studia in historiam theologiae in Polonia excultae spectantia, II, 2, Akademia Teologii 
Katolickiej, Warszawa, p. 9–61.

Brandauer Christine, 2008, Die Artikel des heiligen christlichen Glaubens’ in der Übersetzung 
des Jakob Lantzenperger (1432). Edition, Glossar und Untersuchungen, Diss. University of 
Innsbruck, Innsbruck.

Bylina Stanisław, 1984, Nowa dewocja, postawy wiernych i kult maryjny w Europie środkowej 
późnego średniowiecza, Studia Claromontana, vol. 5, p. 110–126.

Bylina Stanisław, 2001, Nurty odnowy wewnętrznej a problem częstej komunii w Europie Środkowej 
w XIV–XV wieku, in: Dariusz Zydorek (ed.), Scriptura custos memoriae. Księga pamiątkowa 
ofiarowana Brygidzie Kürbis, Wydawnictwo Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza, Poznań, 
p. 91–102.

Čornej Petr, 2016, Homo politicus, in: Jan Hus: życie i dzieło w 600. rocznicę śmierci, Anna Paner, 
Marcin Hinz (eds.), Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, Gdańsk, p. 82–103.

Dygo Marian, 2023, Mulier fortis. Studia nad Prologiem w Vita Dorotheae Montoviensis Jana 
z Kwidzyna, Wydawnictwo DiG, Warszawa.

Erklärung der zwölf Artikel des christlichen Glaubens, 1485, Dinckmut Karl (ed.), Ulm.
Gajewski Wojciech, 2016, Postulaty reformy Kościoła: Waldo-Wiklef – Jan Milíč z Kroměříža – 

Matěj z Janova, in: Jan Hus: życie i dzieło w 600. rocznicę śmierci, Anna Paner, Marcin Hinz 
(eds.), Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, Gdańsk, p. 33–70.

Glauert Mario, 2003, Das Domkapitel von Pomesanien, Prussia Sacra 1, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Mikołaja Kopernika, Toruń. 

Górka Leonard, 2019, Mistrz Jan Hus – słowiański prekursor Reformacji. Spór o prawdę?, Nurt 
SVD, no. 1, p. 191–205.

Hintz Marcin, 2016, Jan Hus i Marcin Luter – kontynuacje i teologiczne uzupełnienia, in: Jan 
Hus: życie i dzieło w 600. rocznicę śmierci, Anna Paner, Marcin Hinz (eds.), Wydawnictwo 
Uniwersytetu Gdańskiego, Gdańsk, p. 184–194.

Iwańczak Wojciech, 2016, Jan Hus na soborze w Konstancji, in: Jan Hus: życie i dzieło w 600. 
rocznicę śmierci, Anna Paner, Marcin Hinz (eds.), Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, 
Gdańsk, p. 113–121.

Kaczmarek Lech, 1969, Nauka Jana Wiklefa o tropicznej obecności Chrystusa Pana w Eucha- 
rystii, Studia Theologica Varsaviensia, vol. 7/1, p. 55–89.

Karczewski Marek, 2021a, Expositio Symboli Apostolorum Jana z Kwidzyna jako źródło 
badań na średniowieczną teologią i egzegezą biblijną, Studia Elbląskie, vol. 22,  
p. 329–346. 

Karczewski Marek, 2021b, Pismo Święte i odwieczne Słowo Boga w Expositio Symboli Apostolorum 
Jana z Kwidzyna, Biblica et Patristica Thoruniensia, vol. 14, no. 3, p. 287–304.

Karczewski Marek, 2022a,  Biblical Sources of Ecclesiology in Expositio Symboli Apostolorum by 
Johannes Marienwerder, Studia Warmińskie, vol. 59, p. 241–260.



Marek Karczewski40

Karczewski Marek, 2022b, Jedność Kościoła w Expositio Symboli Apostolorum Jana z Kwidzyna, 
Studia Elbląskie, vol. 23, p. 173–186.

Kowalczyk Marta, 2014, Charakterystyka doświadczeń mistycznych bł. Doroty z Mątów na 
podstawie historycznych źródeł autorstwa Mistrza Jana z Kwidzyna, Studia Warmińskie,  
vol. 51, p. 95–107. 

Kowalczyk Marta, 2018, Bł. Dorota z Mątów, Flos Carmeli, Poznań. 
Krzyżaniakowa Jadwiga, 1995, Zmierzch średniowiecznej i narodziny nowożytnej Europy, in: 

Franciszek Mincer (ed.), Polska a świat zachodni na przełomie średniowiecza i nowożytności, 
Wyższa Szkoła Pedagogiczna, Zielona Góra 

Krzyżaniakowa Jadwiga, Henryk Totting z Oyty i jego prascy uczniowie, Roczniki Historyczne, vol. 
61, p. 87–109.

Mossman Stephen, 2010, Dorothea von Montau and the Masters of Prague, Oxford German Studies, 
vol. 9/2, s. 106–123.

Müller Urlich, 2008, Dorothea von Montau: historische Gestalt und dichterische Gestaltung 
in Günter Grass „Der Butt“, in: Jarosław Wenta, Siegelinde Hartmann, Gisela Vollmann- 
-Profe (eds.), Mittelalterliche Kultur und Literatur im Deutschordensstaat in Preussen: Leben 
und Nachleben, Sacra Bella Septentrionalna 1, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja 
Kopernika, Toruń, p. 599–613.

Nodl Martin, 2016, Jan Hus a pražská univerzita, in Jan Hus: życie i dzieło w 600. rocznicę śmierci, 
Anna Paner, Marcin Hinz (eds.), Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, Gdańsk, p. 71–81.

Nowakowski Paweł F., 2016, Cechy husyckich polemik religijnych. Zarys zagadnienia, Studia 
Środkowoeuropejskie i Bałkanistyczne, vol. 24, p. 35–44. 

Paner Anna, 2002, Jan Hus, Wydawnictwo Apostolstwa Modlitwy, Kraków. 
Paner Anna, 2016, Kryzys ideologiczny i polityczny w dobie panowania Wacława IV Luksemburskiego, 

in: Anna Paner, Marcin Hinz (eds.), Jan Hus: życie i dzieło w 600. rocznicę śmierci, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Gdańskiego, Gdańsk, p. 13–32.

Parcheniak Małgorzata, 2021, Zmagania błogosławionej Doroty z Mątów Wielkich z oficja- 
łem pomorskim diecezji włocławskiej Henrykiem z Kamienia, Studia Włocławskie, vol. 23,  
p. 495–510. 

Paschovsky Alexander, 1979, Quellen zur böhmischen Inquisition im 14. Jahrhundert, Böhlau, 
Weimar. 

Piasecki Piotr, 2008, Droga do zjednoczenia mistycznego z Bogiem u bł. Jana Taulera, Studia 
Theologica Varasaviensia, vol. 46/2, p. 243–261

Pietras Henryk, 1997, Geneza Symbolu Apostolskiego, in: Ryszard Knapiński (ed.), Symbol 
apostolski w nauczaniu i sztuce Kościoła do Soboru Trydenckiego,  Wydawnictwo Towarzystwo 
Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, p. 63–76.

Rozynkowski Waldemar, 2020, Kult eucharystyczny w Zakonie Krzyżackim, in: Justyna Liguz (ed.), 
Studia z dziejów diecezji pomezańskiej w 775 rocznicę jej utworzenia, Bernardinum, Pelpin,  
p. 119–136.

Starowieyski Marek, 1997, Legenda o powstaniu Symbolu Apostolskiego, in: Ryszard Knapiński (ed.), 
Symbol apostolski w nauczaniu i sztuce Kościoła do Soboru Trydenckiego, Wydawnictwo 
Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, p. 51–62.

Tourn Giorgio, 2003, I valdesi: identità e storia, Claudiana, Torino. 
Wiśniewski Jan, 1998, Średniowieczne synody pomezańskie. Dekanat Sztum (1601–1821), 

Bernardium, Elblag.
Wojtkowski Julian, 2015, Piotr Lombard. Cztery Księgi Sentencji, vol. 2, Archidiecezja Wamińska, 

Olsztyn. 
Wojtkowski Julian, Borzyszkowski Marian, Karczewski Marek, Parzych-Blakiewicz Katarzyna, 

Piechocka-Kłos Maria  (eds.), 2023, Jan z Kwidzyna. Wykład Symbolu Apostolskiego Expositio 



Sacrament of Eucharist according to Expositio Symboli Apostolorum... 41

Symboli Apostolorum. Translation Julian Wojtkowski, Marian Borzyszkowski, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego, Olsztyn.  

Zawadzki Wojciech, 2021, Dzieje kościoła Bożego Ciała w Elblągu do roku 1945, Studia Elbląskie, 
vol. 22, p. 21–32.

Żurek Antoni, 2017, Symbol wiary jako przedmiot Disciplina Arcani w Kościele starożytnym, Vox 
Patrum, vol. 67, p. 789–800.

Websites

Albertus Magnus (1193/1205–1280), Compendium theologicae Veritatis [online], access: 
15.01.2023, <https://archive.org/details/ita-bnc-in1-00000789-001>.

Decretum Gratiani (1140), in: Münchener Digitalisierungs Zentrum – Digitale Bibliothek [online], 
access: 15.01.2023, <https://geschichte.digitale-sammlungen.de/decretum-gratiani/online>.

Joannes Duns Scotus (1266-1308), Quaestiones in quartum librum Sententiarum, in: Heidelberg 
historic literature – digitized [online], access: 15.01.2023, <https://digi.ub.uni-heidelberg.de/
diglit/id00376000/0183/image,info>.

Theodorus Cantuariensis Archiepiscopus (602–709), Poenitentiale, in: Documenta Catholica Omnia 
[online], access: 15.01.2023, <http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_06040690__
Theodorus_Cantuariensis_Archiepiscopus__Poenitentiale__MLT.pdf.htm>.

Thomas Aquinas (1224/1225-1274), Summa Theologica, part III, in: Aquinas 101. The Thomistic 
Institute [online], access: <https://aquinas101.thomisticinstitute.org/st-iiia>.

Thomas Aquinas (1224/1225–1274), Scriptum super Sententiarum, in: Corpus Thomisticum 
[online], access: 15.01.2023, <https://www.corpusthomisticum.org/snp4008.html>. 

Sakrament Eucharystii według Expositio Symboli Apostolorum  
Jana z Kwidzyna

Streszczenie: Podstawowym źródłem badań  jest główne dzieło Jana z Kwidzyna (1342–1417) 
Expositio Symboli Apostolorum (1399/1401). Temat Eucharystii jest interesujący z dwóch przyczyn. 
Po pierwsze, koniec XIV w. to czas, gdy wierni przejawiają różne postawy wobec tego sakramentu: 
pojawiają się liczne postulaty, aby  pogłębiać pobożność eucharystyczną i jednocześnie wykształcają 
się postawy negujące realną obecność Chrystusa w Eucharystii. Po drugie: omówienie poglądów 
Jana z Kwidzyna dotyczących Eucharystii zawartych w Expositio może stanowić uzupełnienie 
opracowań dotyczących pobożności eucharystycznej bł. Doroty z Mątów. W artykule poruszono 
kilka zagadnień. W punkcie pierwszym zaprezentowano stan debaty na temat Eucharystii 
w środowisku praskim w II połowie XIV w. Pojawiały się tu postulaty częstej komunii św.  W tym 
czasie istniały w Pradze prądy negujące katolicką naukę o Eucharystii. W punkcie drugim 
opracowania omówiono teologię Sakramentu Eucharystii zawartą w Expositio. Można ją określić 
jako formę apologii katolickiej nauki o Eucharystii. Ponadto, w Prologu do dzieła Jan z Kwidzyna 
zawarł wiele krótkich wskazówek praktycznych dotyczących głównie sprawowania mszy św. 
Należy wyrazić nadzieję, że treści zawarte w opracowaniu będą przydatne zarówno teologom, jak 
i innym badaczom zajmującym się środowiskiem literackim późnośredniowiecznej Pomezanii, ale 
także epoką przedhusycką. 

Słowa kluczowe: Jan z Kwidzyna, Expositio Symboli Apostolorum, sakrament Eucharystii, sakra- 
	 mentologia średniowieczna.





ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.8442

Tomasz Karol Mantyk*

Università Cattolica Giovanni Paolo II di Lublin (Polonia)

L’USO DELLA TRADIZIONE. SACRI CANONIS MISSAE 
DUPLEX EXPOSITIO DI ODONE CAMERACENSIS  

E FRANCISCUS TITELMANS: IL RIUTILIZZO 
CINQUECENTESCO DELL’OPERA MEDIEVALE

Sommario: L’articolo è dedicato al commento al canone della S. Messa composto dall’opera di 
Odone, vescovo di Cambrai del XII secolo, e ampie aggiunte di Francesco Titelmans, frate 
francescano del XVI secolo. Solleva la domanda sul perché un teologo rinascimentale ha deciso di 
pubblicare l’opera medievale insieme con il proprio commento. Mostra che l’opera di Odone fu tra 
gli ultimi commenti all’Eucaristia ispirati dal pensiero patristico. Si può supporre che Titelmans 
avesse l’intenzione di rinnovare il linguaggio della teologia sacramentaria, attaccata dai riformatori, 
tornando alla terminologia prescolastica. Titelmans, d’altra parte, non prese le distanze dalle 
formulazioni tipicamente scolastiche. Sembra che lui volesse combinare gli elementi scolastici con 
il pensiero patristico per esporre in modo convincente la teologia cattolica del sacramento dell’altare. 

Parole chiave:  Eucaristia, Franciscus Titelmans, Odone di Cambrai, presenza reale, umanesimo  
	 cristiano.

1. L’opera e i suoi autori1

Quest’articolo tratta di un commento al Canone della Messa pubblicato per 
la prima volta nel 1528, e comprende le opere di due autori: un vescovo 
medievale di Cambrai, Odone (c. 1050–1113) e un professore di Lovanio, 
Franciscus Titelmans (1502–1537). Titelmans che si occupò della pubblicazione, 
inserì un proprio commento nell’opera di Odone creando una duplex expositio2. 

* Indirizzo: mgr lic. theol. Tomasz Karol Mantyk, br.tomasz@gmail.com; ORCID: 0000-0002-3554-7079. 
1 L’autore ringrazia i professori A. Bartola, M. Guida e F. Iozzelli per i loro preziosi commenti e la dotto-

ressa F. Rago per le correzioni linguistiche. Il progetto è stato finanziato dal Ministero polacco della scienza  
e dell’istruzione superiore nell’ambito del programma denominato “Regionalna Inicjatywa Doskonałości”  
(Iniziativa regionale di eccellenza) nel 2019–2022, numero del progetto: 028/RID/2018/19, importo del finanzia-
mento: 11 742 500 PLN.

2 Per tutti i riferimenti a quest’opera, abbreviata come “Expositio”, mi sono basato sull’edizione di Parigi 
del 1536, la più antica che ho potuto consultare.



Tomasz Karol Mantyk44

L’elaborato cerca di spiegare come e perché un teologo del XVI secolo utilizzò 
la tradizione medievale nel contesto della riforma protestante.

Né Titelmans né Odone hanno finora suscitato un grande interesse tra gli 
studiosi. Il vescovo di Cambrai è stato analizzato soprattutto da Irven M. Resnick 
(Resnick, 1988, 1990, 1997a e 1997b) e da Mary Schaerfer (Schaerfer, 1982). 
Riguardo a Titelmans abbiamo una biografia piuttosto antica (Paquay, 1906) ed 
alcuni studi relativi alle sue opere filosofiche (Lines, 2008; Schmitt, 2009) e alla 
sua polemica contro Erasmo da Rotterdam (Bentley, 1979 e 1983; Rummel, 
1989; Sartori, 2003 e 2008). Purtroppo, non c’è uno studio del suo commento 
alla Messa né della maggior parte delle altre opere teologiche. Abbiamo, invece, 
a disposizione numerosi studi riguardanti l’Eucaristia nel Medioevo (Rubin, 
1991; Macy, 1992, 1999; Levy, Macy, Van Ausdall, 2012) nel periodo 
dell’Umanesimo (Payne, 1970) e della Riforma protestante (Wandel, 2006; 
Burnett, 2011, 2019).

Titelmans studiò al Collegio di Montaigu a Lovanio, fondato da Jan 
Standonck (Renaudet, 1958, p. 114–161). Terminò il corso di filosofia nel 1521 
e cominciò subito a insegnare la materia (cfr. Paquay, 1906, p. 36). Nel 1523 si 
unì al ramo degli Osservanti dell’Ordine Francescano dove continuò a insegnare 
filosofia e dal 1525, anche la Sacra Scrittura. Fu autore di numerosi commentari 
biblici e di alcuni trattati teologici e filosofici (per l’elenco delle sue opere vedi 
– Troeyer, 1969, p. 87–100). Nel 1536 abbandonò l’attività intellettuale, si recò 
a Roma dove divenne un frate cappuccino. Morì l’anno successivo dopo aver 
condotto una vita austera (cfr. D’Alatri, 1980, p. 7–19).

Sappiamo molto meno di Odone di quanto sappiamo di Titelmans. Le due 
fonti principali riferite alla sua vita sono Herimanni Liber de restauratione 
monasteri Sancti Martini Tornacensis (MGH SS 14, p. 266–360) e De Odonis 
episcopi Cameracensis vita vel moribus (MGH SS 15, p. 942–945). Odone fu 
un insegnante famoso a Tournai, fino al 1092, successivamente la sua carriera 
accademica in rapido sviluppo fu interrotta da un’esperienza di conversione 
(Resnick, 1988, p. 123–124). Fondò un monastero benedettino intitolato  
a S. Martino e nel 1105 fu elevato al vescovado di Cambrai. Si fece 
immediatamente coinvolgere nella disputa sull’investitura dei vescovi e, dopo 
qualche anno di lotta, morì in esilio nel 1113 (Resnick, 1997a, p. 91–98). La sua 
opera più importante è un trattato sul peccato originale nel quale disputava 
contro le nascenti tendenze nominaliste (Odo of Tournai, 2017).

Odone scrisse Expositio in canonem missae tra il 1105 e il 1113 come 
risposta ai dibattiti berengariani (Berengarius Turonensis, 1941; Kilmartin, 
1998, p. 97–102; Macy 1999, p. 59–80). Non si trattò tanto di un’altra 
confutazione degli errori di Berengario, quanto di un tentativo di spiegare 
chiaramente l’Eucaristia ai monaci più giovani. La sua opera era molto popolare 



L’uso della tradizione. Sacri Canonis Missae Duplex Expositio... 45

nel Medioevo: abbiamo 22 manoscritti conservati ed altri 10 che sono andati 
perduti. C’erano anche 10 edizioni stampate del suo testo prima della 
pubblicazione di Titelmans. P. Naedenoen si occupò dell’edizione critica, ma 
non fu mai pubblicata (Odone, 1969).

Il commento sul Canone di Odone è uno degli ultimi commenti che si ispirò 
maggiormente al pensiero patristico che non a quello scolastico (cfr. Schaerfer, 
1982, p. 82–84). Odone si preoccupò poco della figura del sacerdote, ma 
sottolineò comunque l’importanza dei credenti come co-offerenti della Messa 
(Expositio, f. e1v). Credeva fermamente nella reale presenza sacramentale di 
Cristo, ma si accontentava di accostarsi ad essa come un mistero piuttosto che 
sviscerarne il meccanismo, come fecero i teologi universitari un secolo dopo 
(Expositio, f. f4v).

Titelmans pubblicò l’opera di Odone insieme al suo commentario nel 1528 
ad Anversa da Willem Vorsterman. Complessivamente sono note 15 edizioni 
latine del testo, più le traduzioni in italiano e in francese, le quali mostrano la 
continua popolarità del lavoro di Titelmans nel Cinquecento. La Duplex 
expositio fu pubblicata insieme ad altre due opere dell’autore: il Tractatus de 
expositione mysteriorum missae e il Tractatus sanctarum meditationum pro 
cordis in deo constabilitione. Osserviamo ora come Titelmans utilizzò il testo 
odoniano. Prima esamineremo i suoi interventi editoriali e successivamente le 
sue elaborazioni sul testo di Odone. 

2. Interventi editoriali di Titelmans

La pubblicazione del testo di Odone è annotata da Titelmans con alcune 
note a margine. Le note presentano un duplice carattere: individuano nel testo di 
Odone citazioni e allusioni bibliche e riassumono alcune sue argomentazioni 
per facilitare la navigazione nel testo.

Tra i 42 riferimenti biblici individuati da Titelmans vi sono 25 citazioni 
esplicite. Quest’ultime sono tutte precedute dalle parole introduttive: sicut 
scriptum est, unde scriptum est e simili. Le citazioni bibliche vengono 
solitamente utilizzate alla fine di un argomento, come prova finale o illustrazione. 
Solo nella terza sezione del commento c’è un’interazione più profonda con 
i testi citati. Oltre alle citazioni esplicite, Titelmans ne ha segnalate nove 
implicite. Individuò anche otto allusioni e reminiscenze bibliche. Nella maggior 
parte dei casi, con una frase Odone si riferiva ad un intero episodio biblico. Ad 
esempio, Odone scrisse che Cristo era un’ostia “sine viro de sancta virgine 
concepta” e in quelle parole Titelmans riconobbe un riferimento al primo 
capitolo del vangelo di Matteo (Expositio, f. f5v). Alcune reminiscenze sono più 



Tomasz Karol Mantyk46

ambigue. Le parole “In conspectu divinae maiestatis tuae” le identificò come 
alludenti a Matteo 17, ma non è chiaro se si riferisse alla scena della 
Trasfigurazione o a qualche altro episodio (Expositio, f. f7r).

Titelmans si dimostrò un editore abbastanza accurato del testo di Odone: 
identificò la maggior parte delle citazioni e allusioni bibliche presenti nel testo. 
Tuttavia, omise almeno una citazione esplicita (Matth. 18:10 – Expositio, f. f7r). 
Inoltre, alcuni riferimenti biblici da lui forniti sono errati, molto probabilmente 
anche a causa della negligenza da parte dello stampatore. Il Salmo 61 è stato 
erroneamente stampato come 16, mentre il Salmo 148 è diventato per errore 48. 
Altre attribuzioni errate sono più difficili da spiegare. Una citazione del capitolo 
10 del vangelo di Giovanni è attribuita al capitolo 14, mentre due citazioni del 
capitolo 17 sono indicate come provenienti dal capitolo 16.

Inoltre, ci sono 19 commenti marginali che indicano contenuti considerati 
particolarmente importanti da Titelmans. Si contano circa tre blocchi tematici in 
cui è possibile raggruppare la maggior parte delle note di Titelmans. In primo 
luogo, ha sottolineato i passaggi che riguardavano la partecipazione dei laici al 
sacrificio (Expositio, ff. e1v; e2r; f7r; h2r). Riconosceva in questi passaggi dei 
suggerimenti utili per rivalutare la partecipazione dei laici all’Eucaristia.  
I passaggi annotati offrivano una correzione alla teologia scolastica, troppo 
incentrata sul ruolo del sacerdote.

Il secondo ampio gruppo può essere etichettato come note polemiche. 
Titelmans, che da un lato sottolineava l’importanza della partecipazione dei 
laici al sacrificio, dall’altro difendeva la pratica delle Messe private.  
È significativo che abbia inserito nel testo due note a tal proposito (Expositio,  
f. e1v). Altre annotazioni polemiche riguardano il potere pontificio (Expositio, 
f. d2r), il culto dei santi (Expositio, f. e2v) e il carattere ecclesiastico della Messa 
(Expositio, f. f3v). Erano chiaramente intese dal francescano contro i riformatori 
protestanti.

L’ultimo gruppo di annotazioni riguarda il carattere sacramentale della 
Messa. Titelmans ha annotato brani che trattavano del rapporto tra liturgia 
terrena e liturgia celeste (Expositio ff. f5r; f6v; f7v). Ha anche evidenziato la 
dottrina della presenza reale (Expositio f. f4v) e l’identità del sacrificio della 
Messa con quello dell’Ultima Cena (Expositio f. f4r). Nonostante il loro valore 
polemico, questi commenti potrebbero essere anche interpretati come un 
tentativo da parte di Titelmans di ricordare ai suoi lettori cattolici la profondità 
del sacramento e il suo vero valore spirituale.



L’uso della tradizione. Sacri Canonis Missae Duplex Expositio... 47

3.  Le elaborazioni di Titelmans

Semplificazioni

L’autore non spiega i motivi che lo hanno spinto a scegliere il commento di 
Odone né tantomeno le ragioni dell’intreccio con il proprio testo. È solo 
all’inizio della terza sezione del Canone che Titelmans affrontò questa domanda:

Hanc tertiam distinctionem quia prolixe admodum et sublimiter praecedens nos 
Episcopus est interpretatus, idcirco leviori manu duximus pertranseundam. Quia 
tamen ex iis quae posita sunt multa in sublimi versantur intelligentia, pro simpli-
ciorum captu simpliciora quaedam familiariter tractabimus (Expositio f. f8r). 

Titelmans cercò di spiegare in termini più semplici ciò che considerava 
sublime nel testo di Odone. Ne fornì un esemplare subito dopo. Il commento di 
Odone sulle cinque qualità dell’ostia sacrificata era, secondo Titelmans, troppo 
complesso (Expositio f. f2r–f3v). Il francescano propose in alternativa una 
spiegazione basata su Agostino: “Benedicta, eo quod per ipsam participantes 
fideles benedicimur. Ascripta, quia per eam in caelo ascribimur … Rata, quia 
per eam in Christi visceribus censeamur, tamquam membra eius … Rationabilis, 
per quam a bestiali sensu eruamur” (Expositio f. f8r). In altre parole, le qualità 
dell’ostia sono spiegate in riferimento ai suoi effetti sui recipienti.

Un’altra semplificazione è stata fornita da Titelmans nella prima sezione. 
Scrisse: “Quare autem illibata dicantur, supra utcumque expositum est. Clariori 
tamen et simpliciori intelligentia dici possunt illibata, quia immaculata. 
Solemus enim illibatum dicere, quod nullo est contactu vitiatum” (Expositio 
f. d6v). Contrariamente alla sua dichiarazione, però, Titelmans raramente 
riprende in modo esplicito il commento di Odone per semplificarlo. Molto più 
spesso lo estende in vari modi, che passiamo ad esaminare nella prossima 
sezione.

Elaborazioni bibliche

Un altro modo in cui Titelmans amplia il commento di Odone è fornendo 
numerosi riferimenti biblici. Nonostante la sua polemica rivolta alla traduzione 
di Erasmo del Nuovo Testamento, Titelmans condivise con lui il desiderio che 
la Sacra Scrittura svolgesse un ruolo preminente nella vita quotidiana cristiana 
(Cfr. Erasmus, 1704, col. 140C). Paul Arblaster, ha definito “evangelica” la 
Summa mysteriorum Christiane fidei di Titelmans, sottolineando che “le sue 
opere di insegnamento in volgare contengono numerosi riferimenti biblici 
precisi, principalmente ai Vangeli, alle Epistole di Paolo e ai Salmi, che 
incoraggiano i lettori laici a rivolgersi alle sorgenti scritturali degli insegnamenti 



Tomasz Karol Mantyk48

e delle pratiche cattoliche” (Arblaster 2004, p. 24)3. Lo stesso si può dire del suo 
commento al Canone.

All’inizio della prima sezione Titelmans fornisce una serie di citazioni per 
illustrare i poteri mediatori di Cristo (Expositio, ff. d4v–d5r). Osserva anzitutto 
che, per ottenere la grazia di qualcuno, ci serviamo dell’intercessione di coloro 
che gli sono cari. Successivamente fa notare che Gesù è il figlio prediletto di 
Dio e cita tre brani biblici che lo provano (Giov 1; Mat 3; Mat 17). Poi invoca 
Giov 1 per mostrare che, per mezzo di Gesù, abbiamo ricevuto ogni grazia 
e verità e che preghiamo attraverso di Lui, perché Lui stesso ci ha incoraggiato 
a farlo (Giov 14). Gesù è l’unico mediatore tra Dio e l’uomo (1 Ti 2) e non 
abbiamo altro nome con cui cercare la salvezza (At 4). Poi continua a spiegare 
che il nome Cristo significa l’unto, perché lo spirito di Dio lo unse in abbondanza 
(Is 61). Tutti possiamo così partecipare alla pienezza di Cristo, come insegna 
Giov 3. Pertanto, per spiegare il potere mediatore di Cristo, Titelmans fa 
riferimento a dieci passaggi biblici, sette dei Vangeli e uno dei Profeti, degli Atti 
e delle Lettere di Paolo.

Per Titelmans la Bibbia rappresentava anche un deposito di storie da cui 
attingere per illustrare le verità spirituali. Nella seconda sezione viene affrontato 
il tema dei beni spirituali e temporali per i quali il sacerdote prega nel Canone 
(Expositio, ff. e5r–v). Mette inoltre in evidenza il paradosso secondo cui le 
battute d’arresto temporali spesso si traducono in guadagni spirituali e viceversa. 
A Paolo, ad esempio, fu messa una spina nel corpo, affinché non si montasse in 
superbia (2 Co 12:7). D’altra parte, la prosperità divenne una trappola per 
Davide, quando peccò contando il popolo di Dio (2 Sam 24). Pertanto, la Bibbia 
era considerata da Titelmans uno specchio della vita quotidiana; nelle sue storie 
si potevano cogliere delle verità generali, utili per la comprensione della Messa.

In sintesi, nell’esposizione di Titelmans ci sono 171 citazioni e riferimenti 
biblici da lui stesso indicati. Tra questi, 111 provengono dal Nuovo Testamento, 
di cui 61 dal corpus paulinum (Lettera agli Ebrei inclusa) e 38 dai Vangeli. 
Nelle citazioni dell’Antico Testamento, le più numerose sono quelle dei Salmi 
(29) seguite dal libro della Genesi (10). Si tratta di un numero significativamente 
maggiore di riferimenti biblici rispetto al testo di Odone, anche tenendo conto 
della maggiore lunghezza dell’opera di Titelmans. Ciò dimostra l’argomento di 
Arblaster sopraccitato secondo il quale le opere di Titelmans erano da 
considerarsi “evangeliche”.

3 “...his works of vernacular instruction contain numerous precise biblical references, mostly to the 
Gospels, Paul’s Epistles and the Psalms, encouraging lay readers to turn to the scriptural wellsprings of 
Catholic teachings and practices”. (Traduzione dell’autore)



L’uso della tradizione. Sacri Canonis Missae Duplex Expositio... 49

Elaborazioni sulla storia

Il commento di Odone era quasi completamente astorico, ovvero trattava la 
Messa come se fosse immutabile nel tempo, senza rendersi conto del suo 
sviluppo storico (con l’eccezione di Expositio, f. e1v). Titelmans arricchì 
l’aspetto storico del commentario, tuttavia in misura minore rispetto al caso 
delle citazioni bibliche.

Nella seconda sezione Titelmans individua la mancanza di confessori tra 
i santi enumerati (Expositio, ff. e7r–v). Lo spiegò in un duplice modo: storico  
e teologico. Il francescano osservò che il Canone, o almeno la seconda sezione 
dello stesso, fu composto prima che diventasse consuetudine per la Chiesa 
venerare i confessori. Aggiunse poi una spiegazione teologica, suggerendo che 
i martiri corrispondono meglio alla natura della Messa: l’attualizzazione della 
Passione di Gesù sulla croce. Due pagine dopo segue un’altra osservazione 
storica. Titelmans si accorse che tre preghiere furono aggiunte al Canone da 
Gregorio Magno (Expositio, ff. e8v–f1r). Nonostante queste poche osservazioni, 
mostrò scarso interesse per lo sviluppo storico della Messa.

Elaborazioni teologiche

Titelmans fu molto più interessato ad aggiornare il commento di Odone in 
termini di teologia. In alcuni brani del suo commento sviluppa le idee teologiche 
di Odone attraverso l’uso di termini e concetti introdotti dalla teologia 
bassomedievale.

Il termine sconosciuto da Odone, ma basilare per la teologia scolastica 
dell’Eucaristia fu quello della transustanziazione. Per la prima volta il vocabolo 
fu usato nella metà del XII secolo (Yarnold, 2005, p. 382–383). Il IV Concilio 
Lateranense lo adoperò, però, contrariamente alla convinzione comune diffusa 
tra i molti teologi, non ne definì precisamente il significato (Macy, 1994, 
p. 11–23). L’idea che esprimeva, cioè che la sostanza del pane e del vino si fosse 
trasformata nella sostanza del Corpo e del Sangue, mentre gli accidenti sensibili 
restavano immutati, fu affine al pensiero di Odone (Expositio, ff. f3v–f4r). Ciò 
che gli fu estraneo furono le sottigliezze delle distinzioni scolastiche che si 
assommarono attorno al termine nel corso del tempo. Per Titelmans, tuttavia, 
sembrava naturale usare tale termine, cosa che fece costantemente per tutto il 
lavoro (Expositio, ff. d5v; d6r; g2v).

Un altro problema fu il momento preciso della transustanziazione. Odone 
sembrava accontentarsi di una risposta indefinita, che includeva sia la 
benedizione, sia le parole hoc est corpus. Titelmans invece citò la soluzione 
proposta da Lotario di Segni, senza menzionare il suo nome. Scrisse:



Tomasz Karol Mantyk50

Notandum vero: quod licet […] in huius sacramenti institutione ipsaque Christi 
actione, ante prolationem huius sententiae, hoc est corpus meum, dicatur trans-
mutatio sive transsubstantiatio a Christo fuisse perfecta, per invisibilem verbi 
incarnati operationem, sine verborum horum ministerio. In huius tamen sacra-
menti per sacerdotes quotidiana iteratione, credimus virtute dei invisibili interius 
operante, et virtuti verborum Christi quae sacerdos recitat exterius cooperante, 
sacrosancta confici sacramenta, nec sine eorum ministerio per sacerdotis mini-
stros ea confici posse (Expositio, f. g2r–v; cfr. Innocentius III in PL 217, 859B). 

Ciò che fu possibile per il Figlio di Dio, non lo è per i ministri umani, 
concludeva il francescano (Expositio, f. g2v).

Il pensiero di Titelmans fu vicino a quello di Lotario riguardo al ruolo del 
sacerdote. Anche lui, come il papa duecentesco, sottolinea che il prete agisce in 
nomine ecclesiae:

Ubi notandum quod non primum sacerdos pro se ipso solo peculiarem facit ora-
tionem, sed pro tota simul ecclesia, eo quod non particularis ista sit actio, sed 
communis: cum sacerdos quicquid hac in re agit, in persona totius agat ecclesiae 
et omnium simul Christifidelium (Expositio, f. d6v).

Infatti, il sacerdote è un vicarius Christi, che agisce in Sua vece (Expositio, 
f. h7v). Ben diverso è il punto di vista di Odone, che non fece mai il paragone 
tra il sacerdote e Cristo. Secondo lui il sacerdote agiva in nome dell’assemblea 
raccolta intorno a lui. Titelmans, come prima di lui i teologi scolastici, sposta 
l’attenzione da coloro che sono fisicamente presenti all’intera comunità dei 
credenti (Expositio, f. e4r).

Però ciò non vuol dire che Titelmans escludesse completamente i laici dalla 
partecipazione al sacrificio della Messa. Scrisse: “Offerunt simul cum sacerdote 
etiam fideles qui se spiritu cum eo coniungunt sicque ei cooperantur, quanquam 
solus ipse secundum executionem exterius operari videatur sacrificationis 
ministerium” (Expositio, f. e4v). I fedeli partecipano all’offerta della Chiesa 
attraverso la loro devozione. È interessante notare che Titelmans scelse un 
commento prescolastico di Odone che rappresentava la teologia patristica della 
Messa come offerta dell’assemblea fisicamente presente e, allo stesso tempo, lo 
unì alla teologia scolastica della Messa come sacrificio della Chiesa universale. 
Emerge una certa apertura nell’adozione di una pluralità di interpretazioni. 
Invece di optare per un’interpretazione contrapponendola all’altra, preferì 
presentarle entrambe, dal momento che nessuna era contraria all’insegnamento 
della Chiesa.

Titelmans ha seguito Odone nel collegare l’Eucaristia con la creazione 
e l’incarnazione. Sottolineava che, con la stessa potenza creatrice, Dio ha creato 
il mondo, si è incarnato nel grembo virginale ed opera quotidianamente sugli 
altari (Expositio, ff. h7r–v). La potenza creatrice di Dio opera attraverso la 



L’uso della tradizione. Sacri Canonis Missae Duplex Expositio... 51

Chiesa solo quando la Messa è celebrata secondo il diritto della Chiesa. 
Titelmans osservò che i fedeli alla fine del Canone lo approvano con il loro 
“amen”, solo se il sacerdote celebra secondo la consuetudine della Chiesa. 
“Sciunt enim non nisi recta et consentanea illum postulare, nec nisi vera ante 
deum proloqui: eo quod extra Ecclesiasticum Canonem a patribus orthodoxis 
praestitutum loqui illic non debeat” (Expositio, f. i1r). Il sacerdote che celebra 
violando la legge liturgica della Chiesa non offre il sacrificio di Cristo. Vale la 
pena notare che anche Odone insistette molto perché la Messa fosse celebrata 
secondo il testo del Messale Romano (Expositio, f. d2v). Quello che per Odone 
fu un tentativo di accentramento dell’autorità liturgica nelle mani di Roma, per 
Titelmans rientrava nella polemica antiprotestante. Esploreremo ora alcuni 
addendi di Titelmans che erano chiaramente diretti contro le novità teologiche 
della sua epoca.

Addendi antiprotestanti di Titelmans

Lutero considerava il papa come l’anticristo e il suo potere come 
un’usurpazione (Luther 1521). Titelmans difese l’autorità papale sostenendo 
che i fedeli avrebbero dovuto pregare per il potere sia secolare sia spirituale. Tra 
tutti i governanti spirituali il papa era preminente: “Sunt autem in spirituali 
potestate Episcopi omnes constituti, quorum supremus est qui Rhomanae (sic) 
praesidet Ecclesiae: eo quod toti sit ecclesiae universali, omnibusque 
particularibus Ecclesis, a Christo accepta potestate, legitime praelatus” 
(Expositio, f. d7v). Continuava spiegando che il romano pontefice era il padre 
di tutti i vescovi e prelati, per tale motivo si chiamava papa, cioè, il padre dei 
padri (cfr. Ugoccione da Pisa, 2004, p. 898).

Un’altra osservazione chiaramente antiluterana riguardava il libero arbitrio. 
Lutero considerava l’umanità corrotta dal peccato al punto tale che nessuna 
azione veramente libera era possibile. La sua posizione fu attaccata da Erasmo 
da Rotterdam, e diede origine ad uno scambio di opere polemiche tra i due 
famosi studiosi (Augustijn, 1991, p. 135–145; Torzini 2000, Forde 2005). 
Titelmans si schierò con Erasmo contro Lutero su questo tema. Commentando 
le parole tibi reddunt vota sua osservava: “Vota autem haec nostra dicimus, 
propter liberi arbitrii nobis concessi cooperationem” (Expositio, ff. e6r–v). 
L’affermazione del libero arbitrio aveva un grande significato teologico per la 
comprensione della Messa. Se i fedeli fossero stati liberi, i loro pii affetti e le 
loro buone opere avrebbero avuto valore salvifico, specialmente se uniti 
nell’Eucaristia ai meriti della Passione di Cristo. Eppure, Titelmans non cadde 
nella trappola del pelagianesimo; in realtà, lui accusava Erasmo di tale eresia 
(Titelmans, 1529, ff. 113v–135v). Sottolineò che i nostri meriti erano inadeguati 



Tomasz Karol Mantyk52

e non sarebbero stati sufficienti a guadagnarci la salvezza eterna (Expositio,  
ff. h6r–v). Nell’Eucaristia, invece, i nostri piccoli meriti sono stati moltiplicati 
per il merito infinito del sacrificio di Cristo, salvandoci così dai nostri peccati.

Il fatto che le libere azioni umane avessero il valore meritorio, permise  
a Titelmans di difendere anche il culto dei santi. Inizia con un argomento 
scritturale secondo cui i meriti dei padri possono aiutare nella salvezza dei figli. 
Dopotutto, la longevità della dinastia di Davide non era forse basata sui suoi 
meriti, nonostante le trasgressioni dei suoi figli (Expositio, f. e8r)? Allo stesso 
modo dobbiamo contare sull’aiuto dei santi perché i nostri meriti sono 
incommensurabili rispetto ai nostri peccati. “Sanctorum autem – scrisse 
Titelmans – erga nos duplex est auxilium: alterum ex iis quae in hac vita 
peregerunt meritoriis operibus, quorum apud deum nunquam erit oblivio.  
[…] Alterum vero ex eorum precibus, quas pro nobis in gloriam translate 
indesinenter affuderunt” (Expositio, f. e8r). 

Nella teologia medievale il concetto dei meriti era strettamente legato alle 
preghiere per i morti. Titelmans spiegò la ragione delle preghiere per i defunti 
durante la Messa con le seguenti parole:

Qui vero cum isto signo [della fede] discesserunt ab hoc saeculo, pro illis oratio-
nem facimus: ut si forte proper imperfectiones et veniales offensas, aut etiam 
graviora et mortalia peccata, remissa quidem, sed non sufficienti poenitentia pe-
nitus expiata, in purgatione adhuc detineantur: per huius sacrificii placabilitatem 
et sanguinis Christi virtutem, passionis ac mortis eius meritum […] remissione 
omnimoda accepta, in gloriam beatitudinis ante conspectum dei citius introeant 
(Expositio, f. h3v). 

Titelmans ha difeso non solo la nozione di preghiera per i morti, ma anche 
la Messa come la più efficace di tali preghiere (Expositio, f. h5r).

Rispose all’attacco di Lutero sul carattere sacrificale della Messa. Lutero 
scrisse: “Iam et alterum scandalum amovendum est, quod multo grandius est et 
speciosissimum. Id est, quod Missa creditur passim esse sacrificium, quod 
offertur deo” (Luther, 2019, p. 122). Inoltre sottolineò il carattere sacrificale 
della Messa utilizzando il riferimento biblico a Melchisedech fornito dal Canone 
stesso. Nel suo commento ai Salmi collegò esplicitamente Melchisedech con gli 
attacchi di Lutero e dei suoi accoliti (Titelmans, 1531, f. 297v). Loro sostenevano 
che nel testo biblico non ci fosse nessun legame tra i doni che Melchisedech 
aveva offerto ad Abramo e un sacrificio. Erano convinti che l’idea del sacrificio 
di Melchisedech fosse stata inserita all’interno del Canone da parte dei sostenitori 
degli “abusi romani” (cfr. Titelmans, 1531, f. 298r). Secondo Titelmans la 
Scrittura non citava espressamente il sacrificio di Melchisedech, ma al contempo 
non negava nemmeno tale interpretazione. Secondo lui Melchisedech aveva 
prima offerto ciò a Dio, che poi diede da mangiare al popolo. La Messa seguiva 



L’uso della tradizione. Sacri Canonis Missae Duplex Expositio... 53

lo stesso schema: prima c’era il sacrificio, poi la comunione nel pane e nel vino 
consacrati. Nel suo commento al Canone aggiunse un altro argomento secondo 
cui Melchisedech era un sacerdote: “In scriptura expresse inveniatur 
Melchisedech fuisse sacerdos dei excelsi, simul etiam implicite ponatur eius 
sacrificium. Nec enim sine sacrificio sacerdos esse potest, cum omnis pontifex 
ad hoc constituatur […] ut offerat dona et sacrificia pro peccatis populi” 
(Expositio, f. g7r). Così Melchisedech era la figura di Cristo e il suo sacrificio la 
figura del sacrificio di Cristo nella Messa.

I riformatori chiesero anche il calice per i laici. Sebbene tale pratica fosse 
comune ai tempi di Odone, scomparve gradualmente durante il Basso Medioevo. 
I primi a sollevare tale richiesta furono gli Hussiti. La risposta della Chiesa fu 
quella di sottolineare la pienezza di Cristo in ogni particella di pane o goccia di 
sangue. Questa dottrina, chiamata concomitanza, si esprimeva nel decreto del 
Concilio di Costanza del 1415 (Baron, Pietras, 2003, vol. 3, p. 108–110). 
Titelmans riaffermò la dottrina conciliare, che era sotto la nuova minaccia dei 
riformatori evangelici. “Est sub panis specie caro simul et sanguis et sub vini 
specie sanguis simul et caro” (Expositio, f. g1r). Odone rimarcò la pienezza di 
Cristo in ogni particella come risposta alle accuse di Berengario; Titelmans, 
invece, lo fece per difendere la pratica liturgica della Chiesa, sconosciuta al 
tempo di Odone.

Conclusioni

Il quesito al quale resta da rispondere è il motivo per cui Titelmans scelse il 
commento di Odone come base per il proprio commento al Canone. Si può 
sostenere che Titelmans abbia ripreso il commento di Odone per offrire 
un’espressione della teologia cattolica della Messa alternativa a quella scolastica. 
Sebbene avesse a disposizione molti testi scolastici che avrebbe potuto utilizzare, 
scelse un commento che precedeva la scolastica ed esprimeva il pensiero 
patristico. Così facendo, si è ben inscritto nello slogan umanista ad fontes, 
cercando di tornare a fonti più antiche della teologia cristiana. Proprio come 
diversi umanisti in altri campi, non avendo accesso diretto all’antichità, faceva 
affidamento sugli intermediari altomedievali. La pubblicazione di un commento 
non scolastico, ma teologicamente ortodosso, può essere vista come una risposta 
alle critiche sia degli umanisti sia dei protestanti. Tale scelta potrebbe essere 
interpretata come un tentativo di cambiare il linguaggio della teologia senza 
metterne in discussione il contenuto. Pertanto Titelmans può essere considerato 
come un riformatore cattolico e non un conservatore ostinato.



Tomasz Karol Mantyk54

D’altra parte, Titelmans si soffermò poco sugli aspetti patristici del 
commento di Odone. Al contrario, nei punti in cui la teologia di Odone era in 
contrasto con quella della scolastica, il francescano aggiunse anche 
l’interpretazione scolastica della questione data. È possibile mettere in 
discussione il fatto che Titelmans abbia scelto il commento di Odone come 
tentativo consapevole di offrire un’alternativa alla teologia scolastica 
dell’Eucaristia. Si potrebbe sostenere che lo scelse per altri valori e che il 
pensiero patristico gli fosse irrilevante.

Per risolvere questo problema, è utile orientarsi verso altri lavori di 
Titelmans al fine di comprendere meglio il suo pensiero teologico. Il teologo 
fiammingo era un conservatore e compilatore. Considerava di valore tutti 
i concetti teologici che non erano esplicitamente eterodossi, e non cercava di 
conciliarli, nel caso fossero stati contrari. Nei suoi numerosi commentari biblici 
spesso presentava diverse interpretazioni opposte, senza optare per una o l’altra. 
Lo ha spiegato nel suo Commento al Cantico dei Cantici nel quale commentò le 
parole Omnia poma, nova et vetera, dilecte mi, servavi tibi (CC 7:13). Interpretò 
questo versetto identificando le poma con le opere, gli insegnamenti e la dottrina 
dei patriarchi, dei profeti e più in generale dei giusti di tutti i tempi (Titelmans, 
1547, ff. 162v–163r. Cfr. Hieronymus, 1993, p. 134). La sposa, che è la Chiesa, 
porta a Cristo i frutti della teologia ortodossa, nuova e antica. Questo era l’ideale 
che Titelmans professava di seguire, una via di mezzo, una via di moderazione 
(Titelmans, 1547, f. 163v). Sollevò argomenti simili nella sua polemica contro 
Erasmo sulla traduzione della Bibbia. Affermò di non essere contrario alle 
nuove traduzioni in quanto tali, che potrebbero portare “ad pleniorem 
intelligentiam capiendam”, ma si oppose a scartare quelle vecchie (Titelmans, 
1529, f. c7v). Per Titelmans la sana teologia era una sinfonia di vecchie e nuove 
concezioni che armonizzavano insieme per esprimere la verità della fede. In 
altre parole, proprio come l’esegesi premoderna riconosceva molteplici sensi 
della Scrittura, così anche la Messa aveva molteplici sensi. Le intese patristiche 
e scolastiche non si escludevano ma si completavano a vicenda.

Riassumendo, la Duplex expositio di Odone e Titelmans è una testimonianza 
dell’importanza della tradizione medievale nella teologia del XVI secolo. 
Mostra che Titelmans cercava di fondere il vecchio e il nuovo pensiero, 
patristico, scolastico e umanista. Possiamo concludere affermando che Titelmans 
fu un pensatore molto più complesso di quanto alcuni studiosi del passato 
avessero riconosciuto.



L’uso della tradizione. Sacri Canonis Missae Duplex Expositio... 55

Bibliografia

Amandus de Castello, 1887, De Odonis episcopi Cameracensis vita vel moribus, in: Monumenta 
Germaniae Historica. Scriptores (MGH SS), vol. 15, p. 942–945. 

Augustijn Cornelis, 1991, Erasmus: His Life, Works, and Influence, Toronto University Press, 
Toronto.

Bentley Jerry H., 1979, New Testament Scholarship at Louvain in the Early Sixteenth Century, 
Studies in Medieval and Renaissance History, vol. 2, p. 53–79.

Bentley Jerry H., 1983, Humanists and Holy Writ: New Testament Scholarship in the Renaissance, 
Princeton University Press, Princeton.

Berengarius Turonensis, 1941, De sacra coena adversus Lanfrancum, in: De avondmaalsleer van 
Berengarius van Tours, a cura di W. H. Beekenkamp, vol. 2, Nijhoff, ’s-Gravenhage.

D’Alatri Mariano, 1980, Francesco Tittelmans o del lavoro mauale, in: Santi e Santitá nell’ordine 
Capucino, a cura di Mariano D’Alatri, vol. 1, Roma, Postulazione Generale dei Cappuccini,  
p. 7–19.

Erasmus Desiderius, 1704, Paraclesis, in Desiderii Erasmi Opera Omnia, a cura di J. LeClerc,  
vol. V, Lugduni Batavorum, Curâ & impensis Petri Vander Aa, col. 137–144.

Hieronymus, 1993, Commentariorum in Isaiam Prohpetam libri duodeviginti, in: Commentaires de 
Jerôme sur le prophète Isaïe. Livres I–IV, a cura di R. Gryson, Herder, Freibrug, p. 131–459.

Herimannus, 1883, Liber de restauratione monasteri Sancti Martini Tornacensis, in Monumenta 
Germaniae Historica. Scriptores (MGH SS), vol. 14, p. 266–360.

Innocentius III (Lotharius Segninus), De sacro altaris mysterio libri sex, in: PL 217, col. 763–968.
Kilmartin Edward J., 1998, The Eucharist in the West: history and theology, Liturgical Press, 

Collegeville.
Lines David A., 2008, Teaching physics in Louvain and Bologna: Frans Titelmans and Ulisse 

Aldrovandi, in Scholarly Knowledge: Textbooks in Early Modern Europe, a cura di Emidio 
Campi – Simone De Angelis – Anja-Silvia Goening – Anthony T. Grafton, Librairie E. Droz, 
Geneve, p. 183–204.

Luther Martin, 1521, Passional Christi und Antichristi, [Rhau Grunenberg, Wittenberg].
Luther Martin, 2019, De Captivitate Babylonica Ecclesiae, in: Martin Luther’s The church held 

captive in Babylon: a prelude: a new translation with introduction and notes, a cura di Denis 
Janz, Oxford University Press, New York.

Macy Gary, 1994, The Dogma of Transubstantiation in the Middle Ages, Journal of Ecclesiastical 
History, vol. 45, p. 11–41.

Macy Gary, 1999, Berengar’s Legacy as Heresiarch, in: Treasures from the Storeroom. Medieval 
Religion and the Eucharist, a cura di G. Macy, The Liturgical Press, Collegeville, p. 59–80.

Odon de Cambrai, 1969, Traité sur le canon de la messe, a cura di Paul Naedenoen, tesi di laurea, 
Louvain.

Odo of Tournai, 2017, On Original Sin and A Disputation with the Jew, Leo, Concerning the Advent 
of Christ, the Son of God: Two Theological Treatises, a cura di Irven M. Resnick, University of 
Pennsylvania Press, Philadelphia.

Paquay Alfons, 1906, Frans Tittelmans van Hasselt (Franciscus Tittelmanus Hasselensis): 
Opzoekingen over zijn leven, zijne werken an zijne familie, Boek – en steen – drukkerij  
M. Ceysens, Hasselt.

Resnick Irven M., 1988, Odo of Tournai and Peter Damian. Poverty and Crisis in the Eleventh 
Century, Revue Benedictine, vol. 98, p. 114–140.

Resnick Irven M., 1990, Attitudes Towards Philosophy and Dialectic During the Gregorian Reform, 
The Journal of Religious History, vol. 16, p. 115–125.



Tomasz Karol Mantyk56

Resnick Irven M., 1997a, Odo of Cambrai and the Investiture Crisis in the Early Twelfth Century, 
Viator, vol. 28, p. 83–98.

Resnick Irven M., 1997b, Odo of Tournai, the Phoenix, and the Problem of Universals, Journal of 
the History of Philosophy, vol. 34, p. 355–374.

Rummel Erica, 1989, Erasmus and his Catholic Critics, Graaf, Nieuwkoop.
Sartori Paolo, 2003, La Controversia Neotestamentaria Tra Frans Titelmans ed Erasmo da 

Rotterdam (1527–1530 CA.): Linee di Sviluppo e Contenuti, Humanistica Lovaniensia, vol. 52, 
p. 77–135.

Sartori Paolo, 2008, Frans Titelmans, the Congregation of Montaigu, and Biblical Scholarship, 
in: Biblical Humanism and Scholasticism in the Age of Erasmus, a cura di Erica Rummel, Brill, 
Leiden, p. 215–223.

Schaefer Mary M., 1982, Twelfth Century Latin Commentaries on the Mass: The relationship of the 
Priest to Christ and to the People, Studia Liturgica, vol. 15, p. 76–86.

Schmitt Charles B., 2009, The Rise of the Philosophical Textbook, in: The Cambridge History  
of Renaissance Philosophy, a cura di Charles B. Schmitt – Quentin Skinner – Eckhard Keßler – 
Jill Kraye, Cambridge University Press, Cambridge, p. 792–804.

Titelmans Franciscus, 1529, Collationes quinque super Epistolam ad Romanos beati Pauli Apostoli, 
apud Guilielmum Vorstermannum, Antuerpiae.

Titelmans Franciscus, 1531, Elucidatio in omnes psalmos iuxta veritatem vulgatae, apud Martinum 
Caesarem, Antuerpia.

Titelmans Franciscus, 1536, Tractatus de expositione mysteriorum missae, apud Hieronymum 
Gormontium, Parisiis. 

Titelmans Franciscus, 1547, Doctissimi commentarii in Cantica Canticorum Salominis, in aedibus 
Ioan. Steelsii, Antuerpiae.

Troeyer Benjamin de, 1969, Bio-bibliographia Franciscana Neerlandica saeculi XVI, B. de Graaf, 
Nieuwkoop, 1969.

Ugoccione da Pisa, 2004, Derivationes. Edizione critica princeps, a cura di Enzo Cecchini, Firenze, 
SISMEL. 

Yarnold Edward, 2005, Transsubstantiation, in The Eucharist in Theology and Philosophy. Issues 
of Doctrinal History in East and West from the Patristic Age to the Reformation, a cura di Istvan 
Peczel – Reka Forrai – Gyorgy Gereby, Leuven University Press, Leuven, p. 381–391.

Użytek z tradycji. Sacri Canonis Missae Duplex Expositio  
Odona z Cambrai i Franciszka Titelmansa: szesnastowieczne 

wykorzystanie średniowiecznego dzieła

Streszczenie: Artykuł jest poświęcony komentarzowi do Kanonu Mszy Świętej złożonego z sie-
demnastowiecznego dzieła Odona, biskupa Cambrai, i obszernych dodatków autorstwa Franciszka 
Titelmansa, szesnatowiecznego franciszkanina. Autor stawia pytanie, dlaczego renesansowy teolog 
postanowił opublikować średniowieczne dzieło wraz ze swoim komentarzem.  Dzieło Odona było 
jednym z ostatnich komentarzy do Eucharystii inspirowanych myślą patrystyczną. Dlatego też 
Titelmans mógł dążyć do odnowy języka teologii sakramentalnej, atakowanej przez reformatorów, 
odwołując się do terminologii przedscholastycznej. Titelmans nie unikał jednak sformuło- 
wań typowo scholastycznych. Wydaje się, że chciał niejako połączyć elementy scholastyczne  
z patrystycznymi, aby przekonująco wyłożyć katolicką teologię Sakramentu Ołtarza. 

Słowa kluczowe: Eucharystia, Franciszek Titelmans, Odon z Cambrai, rzeczywista obecność,  
		  humanizm chrześcijański.



L’uso della tradizione. Sacri Canonis Missae Duplex Expositio... 57

The use of tradition. Sacri Canonis Missae Duplex Expositio 
by Odo of Cambrai and Franciscus Titelmans: the sixteenth-century 

reuse of a medieval work

Summary: The article is devoted to the commentary on the canon of the Holy Mass composed of 
the twelfth-century work of Odo, Bishop of Cambrai, and extensive additions by Francis Titelmans, 
a sixteenth-century Franciscan friar. It raises the question as to why the Renaissance theologian 
decided to publish the medieval work with his own commentary. It shows that Odo’s work was one 
of the last commentaries on the Eucharist inspired by patristic thought. This indicates that Titelmans 
may have intended to renew the language of sacramental theology, attacked by the reformers, by 
returning to pre-scholastic terminology. On the other hand, Titelmans did not avoid typical scholastic 
formulations. It seems that he wanted to combine the scholastic elements with patristic thought in 
order to convincingly expound the Catholic theology of the sacrament of the altar.

Keywords: Eucharist, Franciscus Titelmans, Odo of Cambrai, real presence, Christian humanism.

Revisione da parte di un madrelingua: Agnieszka Gatti

Weryfikacja artykułu – finansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie 
umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.; kwota środków finansowych stanowiących 

pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.





ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.8036 

Beata Abdallah-Krzepkowska*

Uniwersytet Śląski, Wydział Humanistyczny (Polska)

Katarzyna Górak-Sosnowska**

Szkoła Główna Handlowa w Warszawie, Zakład Bliskiego Wschodu i Azji Środkowej (Polska)

TŁUMACZENIA KORANU W RECEPCJI POLSKICH 
KONWERTYTÓW NA ISLAM

Streszczenie: Koran, święta księga islamu, doczekał się przynajmniej sześciu pełnych tłumaczeń na 
język polski, które są obecnie dostępne w obiegu publikacyjnym. W środowisku naukowym 
najczęściej wykorzystywany jest przekład Józefa Bielawskiego – arabisty, który jako jedyny dokonał 
tłumaczenia bezpośrednio z języka arabskiego. Celem artykułu jest analiza recepcji tłumaczeń 
Koranu na język polski przede wszystkim wśród – polskich konwertytów na islam. Badanie łączy  
w sobie perspektywę lingwistyczną i socjologiczną. Tłumaczenia te są osadzone w analizie języka 
religijnego polskich konwertytów na islam, w tym jego źródłach sprzed i po konwersji. Recepcja 
poszczególnych tłumaczeń zostanie omówiona na podstawie badania ilościowego zrealizowanego 
w kwietniu 2022 r.. Badaniem objęto tłumaczenia Koranu na język polski autorstwa J. Bielawskiego, 
A. Ünala/J. Surdela, R. Bergera, M. Czachorowskiego, J. Tarak-Buczackiego i zmodyfikowane 
tłumaczenie J. Bielawskiego wydane przez Fundację Sakinah. Pierwsze tłumaczenia były mocno 
osadzone w chrześcijańskiej stylistyce i frazeologii. Tłumaczenie Bielawskiego – choć dało 
fundament pod polskie słownictwo islamistyczne – jednak spotkało się ze sporą krytyką polskich 
wyznawców islamu. Być może znaczenie ma tu jego naukowy charakter, który zdaje się nie łączyć 
z wymiarem teologicznym świętej księgi muzułmanów. Pozostałe tłumaczenia zostały przygotowane 
przez muzułmanów, co daje im większą wiarygodność jako tekstom przełożonym przez muzułmanów 
dla muzułmanów. Traktowane są jako uzupełnienie głównie dla angielskojęzycznych źródeł, 
z których korzystają polscy konwertyci.

Słowa kluczowe: islam, konwertyci na islam, Koran, tłumaczenie, język religijny.

Wprowadzenie

Koran, święta księga islamu, doczekał się co najmniej sześciu, obecnie 
dostępnych, pełnych tłumaczeń na język polski. W środowisku naukowym naj-
częściej wykorzystywany jest przekład Józefa Bielawskiego – arabisty, który 

  *Adres: dr Beata Abdallah-Krzepkowska; praskowia@gmail.com; ORCID: 0000-0003-4370-8095.
**Adres: dr hab. Katarzyna Górak-Sosnowska; kgorak@sgh.waw.pl; ORCID: 0000–0002-1121–6240.



Beata Abdallah-Krzepkowska, Katarzyna Górak-Sosnowska60

prawdopodobnie jako jedyny dokonał tłumaczenia bezpośrednio z języka arab-
skiego1. Celem artykułu jest analiza recepcji tłumaczeń Koranu na język polski 
wśród jego czytelników, zwłaszcza polskich konwertytów na islam.

Recepcja poszczególnych tłumaczeń zostanie omówiona na podstawie ba-
dania ilościowego zrealizowanego w kwietniu 2022 r. wśród polskich konwer-
tytów na islam. Tłumaczenia Koranu stanowią jedno ze źródeł ich języka reli-
gijnego2. Język w postaci zarówno pisanej, jak mówionej, którym się oni 
posługują w odniesieniu do kwestii religijnych, nazywać będziemy językiem 
religijnym polskich muzułmanów. Przyjmujemy, że język religijny to taki, któ-
ry „[jest] nastawiony na poszukiwanie transcendencji i odnajdywanie jej po-
przez nadanie innego wymiaru empirycznie doświadczanej rzeczywistości, 
podmiotowej i przedmiotowej’’ (Termińska, 2015, s. 187). Język ten jest odmia-
ną języka ogólnego, ,,pograniczną odmianą, którą wyróżniamy apriorycznie nie 
na zasadzie formy, lecz na zasadzie f unkc j i , jaką pełni ta odmiana w życiu 
społecznym. Funkcję tę stanowi służenie tej kategorii życia społecznego, którą 
określamy jako życie religijne, a więc życie skupione około problemów kontak-
tu ze światem nadprzyrodzonym.’’ (Bajerowa, 1994, s. 11).

Polscy konwertyci na islam, chcąc mówić o religii, mogą wykorzystać bli-
ski im i dobrze znany ojczysty język religijny, ufundowany na tekstach Kościo-
ła katolickiego, mogą też odwołać się do terminologii polskich Tatarów oraz 
polskiej terminologii z zakresu islamistyki, jednak często wykraczają poza te 
źródła, tworząc własne formy językowe. W przypadku tłumaczeń Koranu znaj-
duje to odzwierciedlenie w preferencji tłumaczeń dokonywanych przez muzuł-
manów nad akademickie tłumaczenie autorstwa arabisty. 

Socjalizacja językowa polskich konwertytów na islam.  
Źródła języka religijnego

Proces socjalizacji religijnej i związanej z nią socjalizacji językowej adeptów 
nowej religii nie przebiega tak sprawnie i naturalnie, jak dzieje się to np. w proce-
sie socjalizacji dziecka wychowującego się w środowisku społecznym wyznaw-
ców danej religii. Socjalizacja taka polega na przekazywaniu z pokolenia na po-
kolenie kulturowego dziedzictwa religijnego (Piwowarski, 1996, s. 102). Zaczyna 
się wraz z narodzinami członka wspólnoty religijnej i ma charakter ciągły. Miej-
scem socjalizacji jest najpierw rodzina, a później inne grupy (Zaręba, 2000, s. 71). 

1 Istnieje hipoteza, że Tatarzy polscy także korzystali z oryginału, natomiast zostało udowodnione, że 
sięgali do arabskich i tureckich tafsirów jako źródeł do przekładu, w tym egzegezy Koranu (Kulwicka-Kamiń-
ska, 2013, s. 65).

2 Omówienie cech języka polskich konwertytów na islam m.in. w pracy Abdallah-Krzepkowska, B. i in. 
(2023). 



Tłumaczenia Koranu w recepcji polskich konwertytów na islam 61

Socjalizacja konwertyty jest zjawiskiem o dużej intensywności i dynamice, 
odbywa się w sposób wielotorowy, często chaotyczny, i przypadkowy (Abdal-
lah-Krzepkowska i in. 2023, Piela i in. 2022). Uwarunkowana jest czynnikami 
obiektywnymi, takimi jak w przypadku polskich muzułmanów: brakiem dostę-
pu do meczetów, brakiem kontaktów z innymi muzułmanami i czynnikami in-
dywidualnymi – subiektywnymi preferencjami i wyborami wiernych. Kontakty 
z rozproszonymi źródłami nowego języka religijnego mają charakter indywidu-
alny, polegający na samodzielnej aktywności – kontakty z ummą, tj. społeczno-
ścią muzułmańską w Polsce i na świecie, wybór lektur, ale przede wszystkim 
wykorzystywanie zasobów Internetu (Piela i in., 2022). Mniejszy zasięg ma so-
cjalizacja „systemowa” (udział w zorganizowanym przez muzułmańskie organi-
zacje i związki wyznaniowe życiu polskiej ummy: – lekcje, wykłady, kursy, pu-
blikacje, kazania piątkowe). Takie rozproszenie jest typowe dla poszukiwań 
współczesnych konwertytów, mających w dobie globalizacji i Internetu możli-
wość wyboru wielu źródeł, zarówno profesjonalnych i kompetentnych, jak  
i amatorskich treści, którymi dzielą się w sieci muzułmańscy internauci. 

Jednym z podstawowych źródeł, z których czerpie język religijny polskich 
konwertytów jest język pierwszej religii nowych muzułmanów, czyli w naszym 
przypadku polski język religijny. Źródłem dodatkowym, pomocniczym i wyko-
rzystywanym w dość ograniczonym zakresie będą islamizmy z zasobów rodzi-
mej leksyki, zadomowione już w polszczyźnie (na które z kolei miał wpływ 
język Tatarów polskich), z którymi konwertyci mogli się zetknąć przed przyję-
ciem islamu poprzez literaturę naukową i popularnonaukową, a także teksty 
kultury w mediach i edukacji szkolnej. Potencjalnie jednym ze źródeł mogłoby 
się stać współczesne piśmiennictwo religijne polskich Tatarów, muzułmanów 
obecnych na ziemiach polskich od sześciu wieków, jednak tak się nie stało, 
ponieważ Tatarzy nie uczestniczą w procesie socjalizacji nowych polskich mu-
zułmanów. Te trzy źródła zostaną pokrótce omówione poniżej.

Najbliższy polskim muzułmanom jest polski język religijny, czyli język 
Kościoła katolickiego, który jest obecny nie tylko w zamkniętym kręgu wspól-
noty wyznaniowej Kościoła, ale także w polskim życiu publicznym (Bajerowa, 
1994, s. 11). Zdecydowana większość polskich konwertytów na islam odebrała 
wychowanie katolickie i została objęta nauczaniem religijnym w szkole, duża 
część z nich była praktykującymi katolikami, co oznacza m.in. uczestnictwo co 
najmniej raz w tygodniu we mszy św., czasem też udział we wspólnotach kato-
lickich (Abdallah-Krzepkowska i in., 2022). 

Pomocniczym źródłem zasobów semantycznych dla języka nowych muzuł-
manów mogłyby stać się funkcjonujące w polszczyźnie islamizmy – głównie 
turcyzmy i arabizmy, zapośredniczone początkowo (XVI–XVII w.), jak to okre-
śla Wacław P. Turek, ,,drogą wschodnią” z języka tureckiego, później zaś  



Beata Abdallah-Krzepkowska, Katarzyna Górak-Sosnowska62

,,drogą zachodnią’’ – za pośrednictwem języków europejskich (Turek, 2001,  
s. 15–20). Według Jowanny Kulwickiej-Kamińskiej (2004, s. 13) terminy z za-
kresu islamu są w polszczyźnie raczej wyrazami obcymi (genetycznie oriental-
nymi), wykorzystywanymi w określonym kontekście na gruncie języka pol-
skiego niż zapożyczeniami właściwymi. Duża grupa islamizmów ma charakter 
okresowy i reprezentuje peryferyjne kręgi polskiego słownictwa. Większość 
islamizmów została zaadaptowana do systemu gramatyczno-leksykalnego pol-
szczyzny, ulegając procesom slawizacyjnym. Udział mniej lub bardziej za- 
domowionych w polszczyźnie islamizmów w tworzeniu języka religijnego za-
leży od świadomości językowej polskich muzułmanów, ich zaplecza kulturo-
wego, jak również od chęci włączenia tej leksyki do zasobu własnego Słownic-
twa religijnego, co wiąże się. z procesami psychologicznymi i odczuciami 
religijnymi.

Potencjalnym źródłem języka religijnego polskich konwertytów na islam 
mógłby być język Tatarów polsko-litewskich, którzy od swojego osiedlenia 
w XIV w. (na terenie Wielkiego Księstwa Litewskiego) do drugiej połowy  
XX w. byli praktycznie jedynymi muzułmańskimi mieszkańcami Polski (Kono-
packi, 2010, s. 83–119). Początki piśmiennictwa religijnego Tatarów sięgają 
XVI w. i są związane z osadnictwem tatarskim na terenie I Rzeczypospolitej 
(Kulwicka-Kamińska, 2013, s. 55). Bazę języka stanowiło słownictwo muzuł-
mańskie, z czasem też widoczne były wpływy polskiego języka chrześcijań-
skiego, powstałego dzięki przekładom Biblii i literatury biblijno-psałterzowej, 
będącego również trzonem terminologii innych wyznań i punktem odniesienia 
dla nich. Tatarzy jednak starali się nie tłumaczyć podstawowej terminologii mu-
zułmańskiej na język polski i posługiwali się alfabetem arabskim. 

Obie odmiany polskiego języka religijnego – język chrześcijan i muzułma-
nów – zaczęły się dynamicznie rozwijać w okresie reformacji i pod jej wpły-
wem, a polemiki międzywyznaniowe sprzyjały przenikaniu się zjawisk języko-
wych (Kulwicka-Kamińska, 2013, s. 77–85). Choć zapis alfabetem arabskim 
czynił początkowo twórczość Tatarów polsko-litewskich hermetyczną i prze-
znaczoną dla małej społeczności (Kulwicka-Kamińska, 2013, s. 29), to jednak 
z języka tej grupy etnokonfesjonalnej przeniknęły do języka polskiego liczne 
leksemy związane z islamem, przez co wywarł on niebagatelny wpływ na 
kształtowanie się języka religijnego (Kulwicka-Kamińska, 2004). Tatarzy two-
rzą autochtoniczną i najstarszą z grup muzułmańskich żyjących w naszym kra-
ju. Warto też wspomnieć, że społeczność tatarska zamieszkuje przede wszyst-
kim województwo podlaskie i jest to grupa dość aktywna twórczo. Wydają 
liczne publikacje, jak również dokonali co najmniej dwóch przekładów Koranu 
na język polski. Pomimo rozwiniętego piśmiennictwa religijnego i działalności 
religijno-społecznej współczesne publikacje Tatarów polskich nie stały się pod-



Tłumaczenia Koranu w recepcji polskich konwertytów na islam 63

stawą, czy choćby inspiracją dla nowych muzułmanów, ponieważ polscy kon-
wertyci nie traktowali swoich tatarskich współwyznawców jako nauczycieli 
nowej religii. W efekcie, zdarza się, że polscy Tatarzy i polscy konwertyci spo-
tykając się czasami przy okazji świąt, czy muzułmańskich zjazdów używają 
nieco innego słownictwa dotyczącego podstawowych praktyk (jak choćby na-
maz czy Kurban Bajram). Czasami jest to tylko odmienna wymowa arabskich 
nazw przez Tatarów, która wynika z ,,tureckiej proweniencji polskiego islamu, 
a także wpływu polskiej i białoruskiej kultury” (Łyszczarz, 2013, s. 252). Młod-
sze pokolenie Tatarów poprzez nauczanie (Łyszczarz, 2013, s. 237–255; Ra-
dłowska, 2020, s. 140) ma kontakt z językiem arabskim, który nie jest znie-
kształcony przez pośrednictwo innego języka.

Tłumaczenia Koranu na język polski

Dzięki obecności Tatarów na polskich ziemiach stosunkowo wcześnie po-
wstało pierwsze tłumaczenie Koranu na język polski. Jest nim tatarski tefsir, 
który pochodzi z XVI w. i jest uznawany za pierwszy przekład Koranu na język 
słowiański i trzeci na język europejski (Kulwicka-Kamińska, 2013, s. 44; Kul-
wicka-Kamińska, Łapicz, 2022). Zarówno język tego przekładu, jak i pozosta-
łych zabytków piśmiennictwa tatarskiego, wykazuje widoczny wpływ leksyki 
i frazeologii chrześcijańskiej. Ilustruje proces przenikania się i wpływania na 
siebie dwóch monoteistycznych religii w warunkach kilkuwiekowej ich koegzy-
stencji w środowisku chrześcijańskim (Kulwicka-Kamińska, 2013, s. 131–138). 
Mówiąc i pisząc o islamie w szesnastowiecznej polszczyźnie (a także później), 
tłumacząc swe religijne teksty, muzułmanie litewsko-polscy nie mieli innej 
możliwości, jak tylko adaptować religijną terminologię chrześcijańską o pro-
weniencji biblijnej do wyrażania wyznaniowych treści muzułmańskich (Łapicz, 
2007, s. 113–115). Ich tłumaczenie Koranu bardziej opiera się na analogii trans-
lacyjnej niż zgodności z dogmatami islamu. Charakteryzuje je daleko posunięta 
wierność wobec oryginału przy równoczesnym zachowaniu wielu cech typo-
wych dla przekładu swobodnego, mającego na celu przybliżenie słowiańskim 
muzułmanom, nieznającym języka arabskiego, treści świętej księgi islamu 
(Kulwicka-Kamińska, 2013, s. 171). W tefsirach oprócz innych typów przekła-
du występuje też przekład komunikatywny, polegający m.in. na eliminowaniu 
kontekstu kulturowego oryginału, gdy jest on niezrozumiały dla czytelnika, 
wprowadzaniu analogicznych zjawisk z otaczającej rzeczywistości, a więc  
w tym wypadku kultury i religii chrześcijańskiej (Kulwicka-Kamińska, 2013,  
s. 259).



Beata Abdallah-Krzepkowska, Katarzyna Górak-Sosnowska64

W 1858 r. w Warszawie ukazał się przekład Koranu, którego autorem miał 
być Tatar z Podlasia – Jan Murza Tarak-Buczacki. Dopiero w latach dziewięć-
dziesiątych XX w. polscy badacze dokonali odkrycia tej motywowanej poli-
tycznie mistyfikacji i wykazali, że prawdziwymi autorami byli dwaj wileńscy 
filomaci – ks. Dionizy Chlewiński i Ignacy Domeyko (Wójcik 1995; Drozd, 
1997; Łapicz, 2013). Tłumacze zastosowali strategię adaptacji, chcąc przybli-
żyć islam słowiańskim muzułmanom poprzez odwołanie się do tego, co jest im 
znane. Frazeologię koraniczną oddawali za pomocą frazeologii zaczerpnię- 
tej z ksiąg biblijnych i tradycji chrześcijańskiej (Kulwicka-Kamińska, 2013,  
s. 268–269). Dawniej powszechnie zwany „Koranem Buczackiego”, a dziś 
,,Koranem Filomatów” przekład jest dostępny online na popularnej wśród pol-
skich muzułmanów stronie http://planetaislam.com/. W 1988 r. wydano też re-
print, jednak przekład ten nigdy nie cieszył się popularnością wśród polskich mu-
zułmanów i nie był znany ogółowi czytelników. Pomimo to został on w 2015 r. 
wybrany przez brytyjskie stowarzyszenie Nottingham Islam Information Point 
do wydania go w formie bezpłatnych egzemplarzy dla celów misyjnych (Not-
tingham Islam, b.r.w.). 

Najczęściej czytanym, a przez to i mającym największy wpływ na język 
polskiego islamu tłumaczeniem Koranu jest wydany po raz pierwszy w 1986 r. 
przekład pióra polskiego arabisty Józefa Bielawskiego. Przekład ten odznacza 
się dużą rzetelnością i wiernością oryginałowi, jednak krytycy zarzucają mu, że 
nie oddaje piękna arabskiego tekstu, jak również podnoszą zarzut niedostatecz-
nej podniosłości stylu. Do popularności tego przekładu przyczyniły się nie tyl-
ko wznowienia, ale też umieszczenie wersji online na jednej z najstarszych  
i najpopularniejszych polskich stron internetowych o islamie ,,Planeta islam”, 
prowadzonej przez polskiego konwertytę mieszkającego w Szwecji (por.  
Tłumaczenie znaczenia Świętego Koranu według Józefa Bielawskiego, 1986). 
Na niezwykle popularnej stronie quran.com umieszczono go jako jedyne pol-
skie tłumaczenie (por. Quran.com, b.r.w.). Przekład ten wysoko ocenia J. Kul-
wicka-Kamińska, uznając go za znaczący w „procesie konstytuowania zasobu 
frazeologii koranicznej”. Badaczka ceni tłumaczenie Bielawskiego za ,,wier-
ność tekstowi arabskiemu i jasność myśli”. Wierność tę tłumacz uzyskuje m.in. 
przez zachowanie wielu terminów w postaci zaadaptowanej, stosowanie kalek 
gramatycznych i stylistycznych, wybór prozy poetyckiej jako formy przekładu 
(Kulwicka-Kamińska, 2013, s. 258, 269). 

W roku 1990 Stowarzyszenie Ahmadijja wydało w Londynie tłumaczenie 
Koranu z języka angielskiego pióra Malika Ghulama Farida na język polski 
(zatytułowano je Święty Koran), zawierające też tekst arabski. Przekładu tego 
dokonał szyicki imam Mahmud Taha Żuk we współpracy z Władysławem Woj-
ciechowskim. W publikacji nie podano jednak nazwisk tłumaczy. Kulwicka-



Tłumaczenia Koranu w recepcji polskich konwertytów na islam 65

-Kamińska (2013, s. 270) widzi w tym przekładzie wyraźnie nawiązanie do 
tłumaczenia Bielawskiego, zwłaszcza w warstwie leksykalnej. Cechą charakte-
rystyczną tego przekładu jest m.in. to, że nazwy oryginalne, koraniczne są 
translokowane, a te wspólne obu tradycjom obecne są często w wersji zeslawi-
zowanej. 

W 2011 r. Thugra Books wydało w New Jersey Koran w języku polskim, 
arabskim i angielskim. Przekład z oryginału na angielski jest dziełem Alego 
Ünala, a na język polski został przetłumaczony przez Jarosława Surdela, zwią-
zanego z warszawską Fundacją Mevlana. Przekład ten, cieszący się niezwy-
kłym powodzeniem, wznowiony został w 2013 r. pod nazwą Koran: z interpre-
tacją i przypisami w języku polskim przez Wydawnictwo Akademickie „Dialog”.

W 2018 r. ukazało się w wydawnictwie Muzułmańskiego Związku Religij-
nego w RP (MZR) tłumaczenie Koranu pióra Musy Çaxarxana Czachorowskie-
go, polskiego Tatara, poety i pisarza, wieloletniego rzecznika MZR. Tłumacze-
nie to nie jest przekładem z oryginału, ale opiera się na przekładach Koranu na 
język rosyjski (tłumaczenie Ignacego Kraczkowskiego), czeski (tłumaczenie 
Ivana Hrbeka) oraz polski (tłumaczenie Józefa Bielawskiego). W 2021 r. wyda-
no je ponownie w wersji polsko-arabskiej. Trzy lata później, staraniem Stowa-
rzyszenia Jedności Muzułmańskiej, wyszedł przekład autorstwa szyickiego 
imama, Rafała Bergera, opatrzony przypisami odzwierciedlającymi stanowisko 
szkoły szyickiej. Tłumacz opierał się głównie na przekładach rosyjskich, posił-
kując się niemieckimi, angielskimi i przekładem czeskim. 

Od prawie 20 lat zespół powołany przez Ligę Muzułmańską pracuje nad 
nowym tłumaczeniem Koranu. Miał on być kontrpropozycją do najpopularniej-
szego tłumaczenia Koranu pióra Józefa Bielawskiego, będącego, w opinii dzia-
łaczy Ligi Muzułmańskiej, przekładem nieudanym ze względu m.in. na nie-
możność oddania terminów koranicznych: nowością w tym tłumaczeniu3 miało 
być np. pozostawienie wielu terminów w oryginale. Tłumaczenie nie zostało do 
tej pory ukończone, jednak z prezentowanych fragmentów wynika, że głównym 
zabiegiem translacyjnym jest egzotyzacja. 

Poza wymienionymi polskie piśmiennictwo współczesne odnotowuje też 
inne, mało znane i dostępne próby tłumaczenia Koranu lub jego fragmentów4.

3 Taka strategia tłumaczeniowa jest nowością w polskich współczesnych tłumaczeniach Koranu, 
czytanych przez konwertytów, występuje za to w tatarskich tefsirach (Kulwicka-Kamińska, 2013, 
s. 259–260).

4 Szczegółowo współczesne tłumaczenia i wydania Koranu omawia M. Çaxarxan Czachorowski 
(2022) i R. Berger (2016).



Beata Abdallah-Krzepkowska, Katarzyna Górak-Sosnowska66

Recepcja tłumaczeń Koranu wśród polskich konwertytów na islam

Tłumaczeń Koranu na język polski jest stosunkowo wiele, zestawiając je  
z liczebnością społeczności muzułmańskiej posługującą się polskim jako języ-
kiem ojczystym. Oznacza to, że polscy konwertyci na islam mają dużą swobodę 
w zakresie wyboru przekładu Koranu. Dotychczasowe badania koncentrowały 
się przede wszystkim na analizie tłumaczeń tekstu koranicznego, a zatem źródła 
religijnego. W prowadzonych badaniach autorki skupiły się na przedstawieniu, 
w jaki sposób postrzegane są tłumaczenia Koranu z perspektywy odbiorców,  
tj. wyznawców islamu. Głównym materiałem źródłowym jest badanie ankieto-
we zrealizowane wśród 37 konwertytów na islam. Źródłem pomocniczym są 
wywiady przeprowadzone wśród polskich konwertytek na islam w ramach 
szerszego projektu badawczego oraz dyskusje na forach internetowych polskich 
muzułmanów. 

Badanie przeprowadzono w kwietniu 2022 r. w formie kwestionariusza. 
Udział w nim wzięło 26 kobiet i 9 mężczyzn, a dwie osoby nie podały swojej 
płci. Większość badanych to osoby w wieku od 30 do 45 lat (20 osób), dziewięć 
osób jest młodszych, a siedem – starszych. Większość respondentów przeszła 
na islam ponad 4 lata temu (15 osób), w tym 10 ma 15-letni staż w islamie. 
Pozostałe 7 osób przeszło na islam do 3 lat temu, w tym dwie są muzułmanami 
mniej niż rok. Badanie ma charakter eksploracyjny, a zaobserwowane w anali-
zie zależności i obserwacje wzmacniane są danymi ze źródeł pomocniczych. 

Jednym z głównych źródeł zasilających nowy język religijny polskich kon-
wertytów są tłumaczenia Koranu. Wskazuje na to język, w którym czytają Ko-
ran – wszyscy, oprócz jednej osoby czytają Koran w języku polskim. Zarazem 
20 badanych czyta Koran także w innym języku niż polski – większość po an-
gielsku (17 osób), część po arabsku (13), a także po kilka osób w języku nie-
mieckim i rosyjskim. Trudno określić zakres korzystania z niepolskich wersji 
językowych przez konwertytów, można jednak stwierdzić, że deklarują oni sto-
sunkowo często dobrą znajomość języków obcych, wielu z nich deklaruje po-
sługiwanie się kilkoma językami obcymi. Polscy konwertyci na islam znają 
różne tłumaczenia Koranu na język polski – średnio około trzech, spośród sze-
ściu wyszczególnionych w kwestionariuszu. 

Najbardziej znane jest tłumaczenie Józefa Bielawskiego, którego znajo-
mość deklaruje 35 respondentów. Niewiele mniejszą popularnością cieszy się 
tłumaczenie Alego Ünala i Jarosława Surdela (27 wskazań). Pozostałe tłuma-
czenia są zdecydowanie słabiej znane – przekłady Murzy Tarak-Buczackiego, 
Musy Czachorowskiego i Rafała Bergera uzyskały po 12–16 wskazań, a prze-
kład firmowany przez Fundację Sakinah – 7. W dalszej części artykułu zostaną 
omówione poszczególne tłumaczenia z perspektywy polskich konwertytów na 



Tłumaczenia Koranu w recepcji polskich konwertytów na islam 67

islam w kolejności, w jakiej są znane. Warto dodać, że jedynie trzy osoby nie 
mają swojego ulubionego tłumaczenia, choć żadna z nich nie wskazała na to, że 
Koranu nie można przetłumaczyć, co wynika z jego nienaśladowalności  
(ar. Idżaz al-Kuran) (Danecki, 1997, s. 22; Martin, 2001, s. 526–536). 

Najbardziej rozpowszechnione – jak zostało to już wskazane – jest tłuma-
czenie Koranu autorstwa Józefa Bielawskiego. Przekład ten w dużej mierze 
może pełnić funkcję konstytutywną dla języka polskich muzułmanów, m.in. 
przez wprowadzenie terminów, które przyjęły się w polskiej literaturze orienta-
listycznej (jak np. hanif), użycie islamizmów już w polszczyźnie funkcjonują-
cych (jak sura), przytaczanie oryginalnych nazw własnych (jak Sidżdżin) czy 
wierne tłumaczenie koranicznych frazeologizmów będących nośnikami kultury 
i symboli, których przekład jest równoznaczny z transferem kulturowym (Kul-
wicka-Kamińska, 2013, s. 269–270).

Wśród respondentów tłumaczenie Bielawskiego cieszy się małą popularno-
ścią w stosunku do jego rozpowszechnienia. Jako ulubione tłumaczenie Koranu 
wybrało je 8 osób. Respondenci, uzasadniając swój wybór, podają oryginalne 
tafsiry, jasny i zrozumiały przekaz oraz obszerne komentarze. Tłumaczenie 
Bielawskiego budzi także sporo kontrowersji. Wielu konwertytów twierdzi, że 
czyta Koran w tłumaczeniu Bielawskiego jedynie z konieczności, część z nich 
czyta wyłącznie tłumaczenia w języku angielskim, inni wspomagają się przy 
lekturze polskiego przekładu tłumaczeniami na angielski. Wielu polskim mu-
zułmanom nie podobają się przypisy zamieszczone w tłumaczeniu. Krytykują 
je jako antyteistyczne, krytyczne wobec islamu, pisane z pozycji uczonego – 
ateisty i sceptyka. Według obiegowej opinii panującej wśród polskich konwer-
tytów – wyrażanej na muzułmańskich forach internetowych – jest to tłumacze-
nie niedokładne i pełne błędów (co jest dość ciekawym spostrzeżeniem, 
zważywszy na to, że większość konwertytów na islam nie ma wykształcenia 
arabistycznego). Część jednak z naszych respondentek docenia „surowe pięk-
no” tego przekładu, jedna z nich stwierdza: „mimo błędów zachowuje poetyc-
kość i rytmikę”. Jeden z ankietujących zarzuca Bielawskiemu ignorowanie wie-
loznaczności koranicznych wersetów. Nie zmienia to faktu, że konwertyci – ucząc 
się modlitw – korzystają z tłumaczenia Bielawskiego. Przekład jest też wyko-
rzystywany nie tylko w pracach naukowych, popularnonaukowych, ale również 
w mediach, a przede wszystkim w mediach społecznościowych, gdzie jest naj-
częściej cytowanym przekładem (również w licznych memach muzułmań-
skich). Trudno więc przecenić wpływ tego niechcianego i oficjalnie nielubiane-
go przekładu Bielawskiego na kształtowanie się języka polskiego islamu. 

Początkowo tłumaczenie Bielawskiego, jako praktycznie jedyne dostępne, 
było też jedynym używanym przez polskich muzułmanów. Obecnie najchętniej 
sięgają po przekład Alego Ünala i Jarosława Surdela. Jako ulubiony przekład 



Beata Abdallah-Krzepkowska, Katarzyna Górak-Sosnowska68

Koranu wybrało go 16 respondentów. Wśród cech pozytywnych tego przekładu 
wymienili przypisy, łatwość w odbiorze, ważną zwłaszcza dla początkujących, 
współczesny i przystępny język oraz piękną, „poetycką” polszczyznę. Te dwa 
tłumaczenia Koranu – Bielawskiego i Ünala/Surdela są ze sobą porównywane 
ze względu na swoją popularność, co ilustrują dwie wypowiedzi z indywidual-
nych wywiadów pogłębionych z polskimi konwertytkami na islam:

[...] na tamten czas Bielawski był dla mnie rzeczą bardzo ciężką. Do tej pory tak 
jest, cieszę się, że wyszedł ten drugi Koran. On jest zupełnie inny. Gdybym ja 
wtedy miała Koran Alego Ünala to moje życie byłoby dużo łatwiejsze. To jest to, 
że te przepisy są od razu, że ja nie muszę tego szukać (kobieta 1)

Osobiście bardzo mi się nie podoba tłumaczenie Bielawskiego, nie lubię [...] 
tego tłumaczenia [...]. Mam tłumaczenie Alego Ünala [...] i z niego bardzo czę-
sto korzystam, bo jest po prostu bardzo dużo przypisów i bardzo dużo objaśnień 
do... i nawet jak jest słowo, które może znaczyć różne rzeczy to tam jest w na-
wiasach dopisane przy wersetach […] nie polecam zaczynać od tego czytania 
Koranu, bo tego się nie da. [W tłumaczeniu Ünala] też jest kontekst dopisany 
i też to jaka jest różnica między tym, a pismem świętym, co się zmieniło, a co 
było inaczej i dlaczego (kobieta 2) 

W opinii wielu polskich muzułmanów przekład Koranu Ünala/Surdela jest 
najbardziej wartościowy. Zapewne nie bez znaczenia pozostaje fakt, że obaj 
tłumacze są muzułmanami. Pomimo wysokiej ceny jego pierwsze wydanie ro-
zeszło się w błyskawicznym tempie. Pozostałe tłumaczenia Koranu są zdecydo-
wanie mniej popularne. Tłumaczenie Rafała Bergera zostało wskazane jako 
ulubione przez 5 respondentów. Jego mocną stroną jest, według respondentek, 
przystępny język, bogactwo przypisów, a także szyickie komentarze (autor 
przekładu jest bowiem szyitą). Tłumaczenie Musy Czachorowskiego zostało 
wskazane przez 2 osoby. Nie jest to tłumaczenie popularne ani dobrze znane  
w środowisku polskich muzułmanów, czego powodem może być fakt, że jest 
stosunkowo nowe, jak i niedostateczne rozreklamowano go w środowisku pol-
skich konwertytów. Zapewne ulegnie to niebawem zmianie, ponieważ oba 
przekłady są od niedawna dostępne online, a Fundacja Sakinah wydała audio-
book pod tytułem Szlachetny Koran, gdzie można wysłuchać tekstu w tłuma-
czeniu Czachorowskiego i w wykonaniu aktora Rocha Siemianowskiego. Prze-
kłady Tarak-Buczackiego (chwalone przez niektóre z naszych respondentek za 
piękny język, ale ganione za niedokładność) i Fundacji Sakinah uzyskały po 
jednym wskazaniu. Przekład przygotowany przez Fundację wymaga nieco 
szerszego opisu, ponieważ jego powstanie wiąże się z krytyką tłumaczenia Bie-
lawskiego w środowisku konwertytów na islam. Jest to „poprawiona” przez 
anonimowych autorów wersja tłumaczenia Bielawskiego. Według informacji ze 
strony Fundacji są to „polscy bracia muzułmanie, którzy są tłumaczami języka 

*******************************************



Tłumaczenia Koranu w recepcji polskich konwertytów na islam 69

arabskiego lub język arabski jest rodzimym językiem”. Fundacja zdaje się za-
tem prezentować pogląd wielu polskich muzułmanów, że wystarczy być rodzi-
mym użytkownikiem języka arabskiego (co w przypadku tego języka już jest 
mocno problematyczne), aby dobrze przetłumaczyć Koran. Jednocześnie Fun-
dacja zachęca, żeby czytelnicy (czyli osoby bez odpowiednich kompetencji) 
przysyłali listę błędów w tłumaczeniu Bielawskiego, które uważają za właściwe 
poprawić i informują, że poprawiają tekst w drodze „dyskusji między braćmi”. 
Jedna z wersji tłumaczenia jest dostępna bezpłatnie na stronie internetowej Fun-
dacji. Możemy mówić o bezprecedensowym tłumaczeniu „otwartym” czy też 
„ludowym”, gdzie poprawek dokonują niespecjaliści, zgłaszający swoje „trans-
lacyjne życzenia” drogą internetową. Działacze Fundacji dość specyficznie po-
strzegają kwestie integralności dzieła tłumacza, piszą na swojej stronie: „Jeśli 
ktoś upiecze tort, a ktoś położy na nim wisienkę, to kto jest autorem?” (Funda-
cja Sakinah Europe, b.r.w.). Fundacja przyznaje też, że na etapie korekty poja-
wiły się w przekładzie błędy. Niedawno ukazało się trzecie wydanie, z kolejny-
mi zmianami. 

Wnioski i dyskusja

Język polskich konwertytów na islam jest silnie zakorzeniony w polskim 
języku religijnym, ale też mocno ulegający wpływom innych języków – w du-
żej mierze arabskiego i angielskiego, jest niewątpliwie językiem żywym. Pol-
scy konwertyci są aktywnymi odbiorcami tekstów o charakterze religijnym 
i twórcami własnego języka religii. Przestrzenią wspólną spotkań polskich mu-
zułmanów i miejscem tworzenia się tego języka jest Internet. Wielu muzułma-
nów podejmuje się zarówno tłumaczeń tekstów pisanych, memów, wykładów, 
hadisów, tekstów (głównie z angielskojęzycznych stron internetowych,  
w o wiele mniejszym zakresie z języka niemieckiego i arabskiego), jak i two-
rzenia własnych tekstów, które mogą być kompilacjami lub oryginalnymi prze-
myśleniami. Podejmują też żywy dialog ze świętą księgą, a raczej z jej interpre-
tacją w ojczystym języku. Czytają polski Koran krytycznie, stosując jako 
kryterium wierność oryginałowi, ale także doceniają piękno frazy języka. Tłu-
maczenie Bielawskiego – choć położyło fundament pod polskie słownictwo 
muzułmańskie i jest najbardziej znane wśród polskich wyznawców islamu – 
spotyka się ze sporą krytyką z ich strony. Być może znaczenie odgrywa tu jego 
odczuwalny naukowy charakter, który zdaje się nie współgrać z wymiarem teo-
logicznym świętej księgi muzułmanów. Pozostałe tłumaczenia, które zostały 
dokonane przez muzułmanów dla muzułmanów, co daje im większą wiarygod-
ność, nie wzbudzają takich emocji i nie spotykają się z negatywnym osądem. 



Beata Abdallah-Krzepkowska, Katarzyna Górak-Sosnowska70

Stanowią one uzupełnienie głównie dla angielskojęzycznych źródeł, z których 
korzystają polscy muzułmanie. 

Ten żywy dialog to także oddolne próby poprawiania istniejących tłuma-
czeń czy obfita twórczość internetowa polskich konwertytów, w której cytaty 
z polskich przekładów Koranu zajmują ważne miejsce. Co ciekawe, nie są one 
ujednolicone, obok przekładów Bielawskiego czy Alego Ünala/Jarosława Sur-
dela można spotkać amatorskie tłumaczenie koranicznych wersetów dokonane 
na podstawie przekładów angielskich. Oprócz tych amatorskich, najczęściej 
mocno nieudanych prób, w przestrzeni polskiego Internetu znajdujemy intere-
sujące próby przekładu fragmentów Koranu na gwarę kaszubską i język śląski. 
Szczególnie ciekawy jest Facebookowy fanpejdż „Islam dla Śląska” i mimo że 
ma on humorystyczny charakter, można znaleźć tam ciekawe propozycje trans-
lacyjne, jak przekład szahady (wyznania wiary) czy sury Al-Fatiha na śląski.

Bibliografia

Abdallah-Krzepkowska Beata, Górak-Sosnowska Katarzyna, Krotofil Joanna, Piela Anna, 2023, 
Managing spoiled identity. The case of Polish female converts to Islam, Brill, Leiden.

Bajerowa Irena, 1994, Swoistość języka religijnego i niektóre problemy jego skuteczności, Łódzkie 
Studia Teologiczne, nr 3.

Berger Rafał, 2016, Polskie przekłady Koranu, Magazyn Muzułmański Al.-Islam 26.04.2016 
[online], dostęp: 6.10.2020, <http://strefa-islam.pl/2016/04/polskie-przeklady-koranu/>.

Çaxarxan Czachorowski, Musa, 2021, Polskie tłumaczenia Koranu, Nurt SVD, t. 150, nr 2, s. 138–158.
Danecki, Janusz, 1997, Podstawowe wiadomości o islamie, Wydawnictwo Akademickie Dialog, 

Warszawa.
Drozd Andrzej, 1998, W sprawie autorstwa „Koranu Buczackiego”, w: Henryk Jankowski (red.), 

Z Mekki do Poznania. Materiały 5. Ogólnopolskiej Konferencji Arabistycznej, Poznań 9–10 
czerwca 1997, Poznań.

Fundacja Sakinah Europe [online], dostęp: 21.06.2023, <facebook.com/sakinah.eu>.
Konopacki Artur, 2010, Życie religijne Tatarów na ziemiach Wielkiego Księstwa Litewskiego  

w XVI–XIX wieku, Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa.
Koran z interpretacją i przypisami w języku polskim, 2011, przekład z języka arabskiego na język 

angielski Ali Ünal, przekład z języka angielskiego na język polski Jarosław Surdel, Tughra 
Books, New Jersey. 

Koran, 1986, tłum. Józef Bielawski, PWN, Warszawa.
Koran, 1988, tłum. Jan Murza Tarak Buczacki, reprint wydania z z roku 1858, WAiF, Warszawa.
Koran, 2018, tłum. Musa Çaxarxan Czachorowski, Muzułmański Związek Religijny w RP 

Najwyższe Kolegium Muzułmańskie, Białystok.
Koran, 2021, tłum. Rafał Berger, Stowarzyszenie Jedności Muzułmańskiej, Bydgoszcz.
Koran. Interpretacja znaczenia według Józefa Bielawskiego, 2020, Fundacja Sakinah, Goodword, 

New Delhi–Birmingham.
Koran. Przekład filomatów, 2010, tłum. Dionizy Chlewiński, Ignacy Domeyko, Armoryka, 

Sandomierz.
Kulwicka-Kamińska Joanna, 2013, Przekład terminologii religijnej islamu w polskich tłumaczeniach 

Koranu na tle biblijnej tradycji translatorycznej, Wydawnictwo UMK, Toruń.



Tłumaczenia Koranu w recepcji polskich konwertytów na islam 71

Kulwicka-Kamińska  Joanna, 2004, Kształtowanie się polskiej terminologii islamistycznej, 
Wydawnictwo UMK, Toruń.

Kulwicka-Kamińska  Joanna, Łapicz Czesław (red.), 2022, Tefsir Tatarów Wielkiego Księstwa 
Litewskiego: XVI-wieczny przekład Koranu na język polski. Wydanie krytyczne zabytku polskiej 
kultury narodowej, t. 1: Komentarz filologiczno-historyczny, Wydawnictwo Naukowe UMK, 
Toruń.

Kulwicka-Kamińska  Joanna, Łapicz Czesław (red.), 2022, Tefsir Tatarów Wielkiego Księstwa 
Litewskiego: XVI-wieczny przekład Koranu na język polski. Wydanie krytyczne zabytku polskiej 
kultury narodowej, t. 3: Faksymile, Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń.

Kulwicka-Kamińska  Joanna, Łapicz Czesław (red.), 2022, Tefsir Tatarów Wielkiego Księstwa 
Litewskiego: XVI-wieczny przekład Koranu na język polski. Wydanie krytyczne zabytku polskiej 
kultury narodowej, t. 3: Transliteracja, Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń.

Łapicz Czesław, 2013, Niezwykłe losy pierwszego drukowanego przekładu Koranu na język 
polski, Poznańskie Studia Polonistyczne Seria Językoznawcza, t. 20(40), z. 2, s. 129–143; 
doi.org/10.14746/pspsj.2013.20.2.12.

Łyszczarz Michał, 2013, Młode pokolenie polskich Tatarów. Studium przemian generacyjnych 
młodzieży w kontekście religijności muzułmańskiej oraz tożsamości etnicznej, Uniwersytet 
Warmińsko-Mazurski, Muzułmański Związek Religijny w RP, Olsztyn–Białystok. 

Martin Richard C., 2001, Inamitability, w: Jane Dammen McAuliffe (red.), Encyclopaedia of the 
Quran, Georgetown University, Washington DC.

Nottingham Islam. Information point [online], dostęp: 21.06.2023, <www.nottinghamislam.com>.
Piela Anna, Krotofil Joanna, Górak-Sosnowska Katarzyna, Abdallah-Krzepkowska Beata, 2022, 

Learning to be Muslim in Online Spaces: The Religious Subjectivation of Polish Female 
Converts to Islam, CyberOrient, t. 16(1), s. 35–66.

Piwowarski Władysław, 1996, Socjologia religii, Katolicki Uniwersytet Lubelski, Lublin.
Quran.com [online], dostęp: 21.06.2023, <https://quran.com/>.
Radłowska Karolina, 2020, Tatarzy polscy. Ciągłość i zmiana, Fundacja Sąsiedzi, Białystok, 
Święty Koran, 1990, tekst arabski i tłumaczenie polskie, wydany pod patronatem Hazrat Mirza Tahir 

Ahmad, Islam International Publications LTD., Islamabad.
Święty Koran. Noble Qur’an translated to Polish, Przekład na język polski, 2015, Nottingham Islam 

Information Point, Nottingham.
Termińska Kamilla, 2015, Studia z hebrajszczyzny biblijnej. Niedoczytanie moje, Wydawnictwo 

Uniwersytetu Śląskiego, Katowice.
Tłumaczenie znaczenia Świętego Koranu według Józefa Bielawskiego, 1986, Źródło: PIW, 

Warszawa, [online], dostęp: 21.06.2023, <http://www.planetaislam.com/koran_bielawski.html>.
Turek Wacław, P. 2001, Słownik zapożyczeń pochodzenia arabskiego w polszczyźnie, Universitas, 

Kraków.
Wartościowy Koran. Przybliżone znaczenie Koranu w języku polskim, 2015, Lies!, Kolonia.
Wójcik Zbigniew, 1995, Filomacki przekład Alkoranu dla Tatarów nowogródzkich, Literatura 

Ludowa, t. 39, nr 3, s. 15–28.
Zaręba Sławomir, 2000, Laicy – Kobiety – Młodzież, w: Witold Zdaniewicz, Tadeusz Zembrzuski (red.), 

Kościół i religijność Polaków 1945–1999, Instytut Statystyki Kościoła Katolickiego SAC, 
Warszawa. 



Beata Abdallah-Krzepkowska, Katarzyna Górak-Sosnowska72

Reception of translations of the Qur’an by Polish converts to Islam

Summary: The Qur’an, Islamic Holy Book, has a record of at least six full translations into Polish, 
which are available in the publication circulation. Among the academics, the most frequently used 
translation is the one by Józef Bielawski – an Arabist who was the only one to translate The Qur’an 
directly from the Arabic language. The aim of the article is to analyze the reception of the translations 
of the Qur’an into Polish by Polish converts to Islam. The study combines a linguistic and 
a sociological perspective. Translations of the Qur’an into Polish will be embedded in the analysis 
of the religious language of Polish converts to Islam, including its sources before and after the 
conversion. The reception of individual translations will be discussed on the basis of a quantitative 
study carried out in April 2022 among Polish converts to Islam. The study included six translations 
of the Qur’an into Polish by J. Bielawski, A. Ünal / J. Surdel, R. Berger, M. Czachorowski, J. Tarak- 
-Buczacki and a modified translation of J. Bielawski published by the Sakinah Foundation. The 
initial, historical translations were firmly rooted in Christian stylistics and phraseology. Bielawski’s 
translation – although it laid the foundations for the Polish Islamic vocabulary – was met with 
considerable criticism by Polish Muslims. Perhaps its scientific character plays a significant role 
here, which does not seem to correspond with the theological dimension of the holy book of 
Muslims. The remaining translations were made by Muslims, which gives them more credibility as 
translated texts by Muslims for Muslims. They complement the mainly English-language sources 
used by Polish Muslims.

Keywords: islam, converts to Islam, Qur’an, translation, religious language.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9460 

Janusz Bujak*

University of Szczecin (Poland)

MISSION OF THE THESSALONIKI BROTHERS  
AS THE EXAMPLE OF THE INCULTURATION  

OF THE CHRISTIAN FAITH IN THE TEACHING  
OF JOHN PAUL II

Summary: The purpose of the article is to show the teaching of St. John Paul II on the Thessaloniki  
Brothers and their missionary ministry in the dimension of faith inculturation. Constantine (826–869) 
and Michael (c. 815–885), i.e. Saints Cyril and Methodius – were brothers who came from 
Thessaloniki, Greece, and are figures who still continue to arouse a great interest because of their 
contribution to the evangelization of some Slavic people and their cultural development through the 
creation of the alphabet, a written language in which they were able to learn about the Christian faith 
and the heritage of ancient Greece and Byzantium. The two Brothers are revered by both Orthodox 
Christians and Catholics because of their missionary ministry. It was carried out in unity with both 
the Patriarchate of Constantinople, which they belonged to, and Rome, as the popes gave their 
blessing and support to their ministry and the methods they used to preach the Gospel to the Slavs. 
Saint John Paul II, from the beginning of his pontificate, referred to the figures of Cyril and 
Methodius, emphasizing their ability to adapt their mission work to the mentality of the Slavs. He 
also declared them co-patrons of Europe that should breathe with „two lungs” – the western and 
eastern.

The article is divided into three parts. In the first part, we learn about the historical background 
of their missionary expeditions. The second part presents the development of Cyrillo-Methodian 
thought in the teaching of John Paul II. The final part includes the Slavic Pope’s statements on the 
merits of the Holy Brothers for the spread of the Gospel among the Slavs and for the development 
of their culture. 

Keywords: Cyril, Methods, inculturation, John Paul II, culture, Slavs.

Constantine (826–869) and Michael (ca. 815–885), i.e. Saints Cyril and 
Methodius, brothers from Thessaloniki in Greece, are figures who still arouse 
great interest because of their contribution to the work of evangelization of 
some Slavic peoples and the development of their culture by creating the 
alphabet, the written language in which they could learn about the Christian 

*Addresse: rev. prof. dr habil. Janusz Bujak, bujak@koszalin.opoka.org.pl; ORCID: 0000-0001-8881-3134.



Janusz Bujak74

faith, the heritage of ancient Greece and Byzantium. Both the Orthodox and 
Catholic Christians venerate the Thessaloniki Brothers due to the fact that their 
missionary activity was carried out in unity not only with the Patriarchate of 
Constantinople, which sent them on missions to the Great Moravian State but 
also with Rome, whose popes blessed and supported their missionary activity 
and the methods they used to reach the Slavs with the Gospel. Saint John Paul II 
– from the beginning of his pontificate – referred to Cyril and Methodius, 
underlining the ability to adapt their missionary activity to the mentality of the 
Slavic peoples. He also announced them – along with Saint Benedict – 
co-patrons of the Church and Europe, which should breathe with “two lungs”, 
western and eastern. 

The purpose of this article is to show the teaching of St. John Paul II on the 
subject of the Thessaloniki Brothers and their missionary activity in the 
dimension of inculturation of the faith. The first part will feature a display of 
their missionary activity. The second part will explore the development of the 
Cyril-Methodian idea as it was taught by John Paul II. Finally, in the third part, 
the significance of the Holy Brothers for the process of inculturating the Gospel 
among the Slavs will be discussed, as highlighted by the statements made by the 
Slavic Pope.

1.  Historical context of the mission of the Thessaloniki Brothers

Slavs in Great Moravia (the hodiernal northern part of Lower Austria, 
eastern Czech Republic (Moravia) and most of Slovakia) were present from the 
5th–6th century, depending on the Avar Khaganate. The latter were defeated by 
Charles the Great at the end of the 8th century. In 796, a synod of bishops 
gathered on the Danube declared that the territory taken from the Avars would 
be Christianized. In the first 30 years of the 9th century, Moravia was reigned by 
Mojmir, and Pribina reigned in Nitra. Around 835, Mojmir captured the Duchy 
of Nitra. His principality was called Great Moravia or the Great Moravian State. 
The first missions, led by Bavarian missionaries, mainly from Salzburg, 
Regensburg and Passau, took place during the reign of Mojmir and Pribina 
(Marsina, 2015, p. 37–39; Judák, 2014, p. 19–21; Leśny, 1987, p. 42–43; Ożóg, 
2016, p. 22).

From the beginning of the 9th century, the Great Moravian state had difficult 
relations with the kingdom of the Franks, especially with the East Franks, who, 
on the one hand, evangelized the Slavs living there, and on the other hand, tried 
to subjugate them, also using the Church. The successor to the throne of Mojmir 
I and, at the same time, his nephew, Prince Rostislav, wishing to become 



Mission of the Thessaloniki Brothers as the Example of the Inculturation... 75

independent from the Franks both from the ecclesiastical and political point of 
view, in 861 or 862 asked Pope Nicholas I to send missionaries who could teach 
the people in their language. When he refused, pleading lack of Slavic-speaking 
priests, in 862, Rostislav asked the Byzantine emperor Michael III to send him 
a missionary bishop who knew the Slavic language.

The emperor, probably together with the patriarch Photius, chose two 
brothers for this mission: the priest Constantine, known as the Philosopher, and 
his older brother Methodius, at that time the superior of the monastery. Both 
brothers had previous missionary experience, having been sent first to the 
Muslim Arabs and then to the Khazars in the Crimea. They knew the Slavic 
language thanks to the presence of Slavs in Thessaloniki (Budniak, 2009,  
p. 24–28)1.

In the autumn of 863, Cyril and Methodius arrived in Moravia, ceremonially 
received by Prince Rostislav. Before they got there, Cyril created an alphabet 
that was specially adapted to Slavic speech and translated part of the Holy 
Scripture (Ryguła, 2014, p. 109–123; Leśniewski, 2021, p. 33–41)2.

Thus, when the Thessaloniki Brothers arrived in Moravia, missionary 
activity had been going on there for over 50 years. There were church 
organization structures and even native priests educated in Passau (Kumor, 
2001, p. 111–112)3.

Staying in the duchy of Rostislav, they founded a school where they trained 
future priests and taught them the Slavic language. However, they did not 
achieve much success there, also because of the indecisive attitude of Prince 
Rostislav, who, fearing the German reaction, did not lend both Brothers adequate 
support. Therefore, after three years of intensive missionary work, they left 
Great Moravia to go to Constantinople (Marsina, 2015, p. 37–43; Leśny, 1987, 
p. 4447). On the way, they stayed for almost a year with Prince Kocel in 
Pannonia, who was a great supporter of the Slavic liturgy. Contact with Kocel 
turned out to be very useful in the future (Lehr-Spławiński, 1954, p. 150–151; 
Vavřínek, p. 116–148).

1 Leśny included information on the origin and youth of Constantine (Cyril) and Methodius, 
described their first missions, Constantine’s work on the Slavic alphabet and the first translations in this 
language, and the beginnings of the mission in Moravia (Leśny, 1987, p. 28–42).

2 Sławski writes, that even before the expedition to Great Moravia, the necessary translations of the 
Holy Scriptures and liturgical texts needed for missionary and evangelizing work had to be made. It is not 
hard to guess the difficulties encountered by translators attempting to transfer Biblical and liturgical texts 
from Greek, a language with a rich literary tradition, into a completely unformed Slavic language. Con-
stantine–Cyril coped very well with this difficult task. He was not only a good translator, but also the first 
Slavic poet (Sławski, 1991, p. 23).

3 Ożóg writes that according to the note in the Annals of Fulda in 845, 14 Czech tribal leaders with 
their entourage turned to Ludwig the German with a request for baptism, which was given to them in 
Regensburg (Ożóg, 2016, p. 22–23).



Janusz Bujak76

They then came to Venice. There, while waiting for a ship to Constantinople, 
they took part in a dispute with theologians, supporters of only three liturgical 
languages, which today we refer to as the “three-language heresy” (Hebrew, 
Greek, Latin) or “Pilationian”. In the face of accusations that they celebrated the 
liturgy in a Slavic language, which does not belong to the three “sacred 
languages” in which Pilate’s titulus of Jesus’ guilt was written: Jesus Christ the 
King of the Jews, the Thessaloniki Brothers replied that God wants to be praised 
in all languages, and the supporters of limiting only three of them were referred 
to as “pilatians”, i.e. followers of Pilate (Lehr-Spławiński, 1954, p. 151–152; 
Lehr-Spławiński, Moszyński, 1988, p. 8–13; Judák, 2014, p. 24).

Because there was a coup in Constantinople – Emperor Michael III was 
killed, and Patriarch Photius dismissed from office – at the invitation of Pope 
Nicholas I, who learned that the Brothers had the relics of St. Clement, the 
fourth pope, they went to Rome.

While they were on their way, the pope died, and they were greeted by 
another one, Hadrian II, who blessed the liturgical texts and the Holy Scripture 
translated into Slavic in the Basilica of Saint Mary Major and ordered the 
ordainment of the disciples of Constantine and Methodius. From that moment, 
the mission among the Slavs was under the direct care of the Pope (Budniak, 
2009, p. 29–30).

The Brothers stayed longer in Rome because of the illness of Constantine, 
who took the habit of a monk and the name Cyril, and died three months later, 
on February 14, 869 and was buried in the Basilica of St. Clement. A few months 
after that, the Pope ordained Methodius a bishop and gave him the title  
of Archbishop of Sirmium (today Sremska Mitrovica in Serbia) (Vavřínek,  
p. 149–192).

On his way back to Great Moravia in 870, he was arrested upon the order of 
the Bavarian bishops. He was prosecuted and accused of acting on territory that 
did not belong to him. Methodius argued that it belonged directly to the Holy 
See, which had sent him there. The next pope, John VIII, learned about the 
capture, interrogation and conviction of the archbishop in Rome only in 872, 
which led to the release of Methodius in 873 (Marsina, 2015, p. 43–47; Lehr- 
-Spławiński 1988, Moszyński, p. 17–47). 18; Leśny 1987, p. 49–62).

Methodius continued the work started with his brother and tried to celebrate 
the liturgy among the Slavs in Great Moravia in their language. German 
missionaries protested against this and kept Rome informed. As a result of these 
intrigues and denunciations, Pope John VIII in 879 forbade Methodius from 
using the Slavonic language in the liturgy, but he allowed the readings and 
sermons in this language. However, after Methodius’ visit to Rome in 880 and 
his explanation, the pope allowed the Slavonic language in the liturgy, but 



Mission of the Thessaloniki Brothers as the Example of the Inculturation... 77

without excluding Latin. The “German party” headed by Bishop Wiching, the 
Bishop of Nitra, did not give up on its plans and incited Svätopluk, Rostislav’s 
nephew and his successor, and the Pope against Methodius and the Slavic 
language. This made Pope Stephen V write a letter in 885 against the Slavic 
language in the liturgy and Methodius, who had been dead for half a year already 
(Leśny, 1987, p. 64–73; Lehr-Spławiński, Moszyński 1988, p. 19–27; Kumor, 
2001, p. 113).

To sum up, the use of the Slavic language in the liturgy was first approved 
by Pope Hadrian II in the bull of 869–870 Gloria in excelsis Deo. In 873, Pope 
John VIII, through his legate Peter of Ancona, forbade the use of the Slavic 
language, which was confirmed in 879. However, thanks to the personal 
intervention of Methodius in 880 in the bull Industriae tuae, John VIII allowed 
the use of the Slavic language in the liturgy on condition that The Gospel was 
read first in Latin, then in Slavic. The Liturgy should be celebrated in Latin 
there, where the faithful wish it. Incited by Bishop Wiching and Prince 
Svätopluk, Pope Stephen V in 885 forbade the use of the Slavic language in the 
liturgy on pain of excommunication (Marsina, 2015, p. 48–56).

The mission of Saints Cyril and Methodius lasted in the years 863–885,  
and it seemed that after the death of Methodius, the Thessaloniki Brothers’ 
intention to incorporate the Christian faith into the language of the Slavs 
collapsed and would not return. After the death of Methodius, his disciples had 
to leave Great Moravia, which was the main area of activity of Saints Cyril and 
Methodius, and found shelter and conditions for development in Bulgaria. 
Thanks to the priests educated by Methodius, The slavization of the liturgical 
rite and language took place. Bulgaria then became an important center for the 
development of Christianity with the Slavic liturgy (Ożóg, 2016, p. 28–29; 
Moszyński, 1991, p. 42–43; Leśny, 1987, p. 82–87). The development of the 
Slavic language and the liturgy in this language took place together with their 
adoption, thanks to the activity of Bulgarian missionaries by Kyivan Rus’, 
several dozen years after the baptism from Constantinople (Leśny, 1987,  
p. 92–95)4.

Both in the Christian East and the West, the figures of St. Cyril and 
Methodius have been largely forgotten. A renewal of interest in the Thessaloniki 
Brothers and their work and topicality took place in the 19th century when 
national movements began to emerge among the Slavs. Anniversaries related to 
the activities of the Brothers (963 – the arrival in Moravia, 869 – the death of 
Constantine-Cyril, 885 – the death of Methodius) led to the organization of 

4 Tamborra claims that the entry of Kievan Rus into the Cyrillo-Methodian community gave a Euro-
pean dimension to the world which, if it remained limited to Bulgaria and Macedonia, would become only 
a linguistic and ethnographic curiosity (Tamborra, 1992, p. 289).



Janusz Bujak78

scientific conferences in Velehrad and to the increase of pilgrimages to the tomb 
of St. Methodius (Budniak, 2009, p. 39–43).

The figures of St. Cyril and Methodius were also within the sphere of 
interest of Russian Occidentalists and Slavophiles. Occidentalist Aleksandr 
Herzen saw their mission in a European context: the alphabet they created gave 
the Slavic peoples access to civilization. Slavophiles saw in the Thessaloniki 
Brothers and Russian Orthodoxy a manifestation of the superiority of the East 
over the West and of the Orthodox Slavs over Western Europe. In 1846, 
a secret Fraternity of Saints Cyril and Methodius was established in Kyiv, 
whose aim was to unite the Slavs and liberate them from foreign subjugation. 
The fraternity referred to the mission of the Thessaloniki Brothers amongst all 
Slavs.

In the mid-nineteenth century, the Catholic Church also recognized the 
importance of St. Cyril and Methodius for the unity of Christians and winning 
over the Slavs to the Catholic faith. In 1855, the organization L’Oeuvre  
de St. Cyrille et de St. Methode, led by three Russian Jesuits: Ivan Gagarin  
(1814–1882), Ivan Martynov (1821–1894) and Evgenij Balabin (1815–1895). 
L’Oeuvre’s task was to prepare missionaries to work on converting Orthodox 
Slavs to Catholicism. The patronage of the two apostles of the Slavs was to 
indicate the unity of the Church in the times of their activity. However, since the 
Orthodox portrayed Rome as the persecutors of Cyril and Methodius, it was 
necessary to show how it really was and to convince them of the pope’s amity 
towards the Slavic peoples.

Thanks to Pope Leo XIII, the missionary work of Cyril and Methodius 
regained its rightful place. It was he who broke the silence prevailing in the 
West about the Brothers for almost ten centuries. The tribute for them from the 
Western Church stopped at Pope John VIII, who, in 880, in the letter Industriae 
tuae, wrote that Methodius was a right-believing saint. The benevolence of the 
popes towards Cyril and Methodius and the Slavonic liturgy were forgotten by 
the Roman Church for many centuries. Only after the encyclical of Leo XIII, 
Grande munus Christiani nominis propagandi of September 30, 1880, did the 
Catholics and the entire Christian West draw attention to the evangelizing 
activity of the Thessaloniki Brothers. In it, the Pope underlined their missionary 
activity, placing both Brothers on an equal footing with other great missionaries. 
The Pope emphasized their attachment to the Roman Church. He wrote that the 
mission initiated by the will of the Byzantine emperor received its seal in the 
Holy See, which approved the usage of the Slavic language in preaching and 
translating sacred texts. Due to this work, the Slavic peoples have always held 
great reverence for the two Saint Brothers. The Roman Church also honored 
them during their activity, especially since Cyril was buried in the Church 



Mission of the Thessaloniki Brothers as the Example of the Inculturation... 79

of St. Clement in Rome, which made the communion between the Holy See and 
both apostles of the Slavs even more clear (Tolomeo, 2015, p. 207–213).

Since the encyclical of Leo XIII, each successive pope: Benedict XV, Pius 
XI, John XXIII, Paul VI, spoke about the importance of St. Cyril and Methodius 
for the evangelization and unity of the Church. A special title for this was given 
to St. John Paul II, the first Slav on the Holy See.

2.  The development of the Cyril-Methodian idea in the magisterium  
of John Paul II

Emilia Hrabovec notes that the Cyril-Methodian thought of John Paul II 
should be placed in the broader context of his vision of rebuilding the unity of 
Europe, divided at the beginning of his pontificate into two blocs – eastern and 
western. This unity was originally based on the following pillars:
●  Europe was born and created on the Christian faith, which is the „soul” of 

Europe and its lifeblood. Christianity is the true spring of unity among the 
peoples of Europe. Economics and politics alone cannot build true European 
unity;

●  Slavic peoples, who entered the stage of history by becoming baptized, have 
been an integral part of Europe for over a thousand years. In order to rebuild 
the unity of the continent, it is necessary to give voice to the Slavic peoples, 
often marginalized and forgotten, and to make their spiritual riches available to 
the entire continent. In this sense, the Pope considered the choice of the Slavic 
Pope as providential (Hrabovec, 2015, p. 322; Kopiec, 2019, p. 364–370).

While Wojtyła’s European thought was the fruit of a long reflection, which 
matured even before his election to the See of Peter, it seems that the Cyril- 
-Methodian vision took concrete shape only a few months after his accession to 
the throne of Peter.

Right during his first pastoral visit to his homeland, in a sermon preached in 
Gniezno on June 3, 1979, the Pope, although briefly, mentioned the evangelizing 
mission of the Saint Thessaloniki Brothers: „On the occasion of the baptism of 
Poland we must call to mind the Christianization of the Slavs […] that of the 
Moravians and Slovaks, who were reached by missionaries before 850 and then 
in 863 by Saint Cyril and Saint Methodius, who came to Greater Moravia to 
consolidate the faith of the young communities; that of the Czechs, whose 
Prince Borivoj was baptized by Saint Methodius. The field of the evangelizing 
influence of Saint Methodius and his disciples also included the Vislans and the 
Slavs living in Serbia” (John Paul II, 1979). 



Janusz Bujak80

The Cyril-Methodian idea was more clearly visible in the following year, 
1980, when there were two anniversaries: the publication of John VIII’s bull 
Industriae tuae (880), in which the Pope confirmed the use of the Old Slavonic 
language in the liturgy and the centenary of Leo XIII’s encyclical Grande munus 
(1880) in which he extended the cult of Cyril and Methodius to the whole 
Church and showed subsequent popes the path of appreciation of Slavic 
Christianity to rebuild Europe unity and achieve reconciliation with Orthodox 
Churches.

On May 31, 1980 in Paris, during the meeting with representatives of non- 
-Catholic Christian denominations, the Pope spoke for the first time about the 
two spiritual lungs of Europe, referring to the words of the Russian poet and 
convert from Orthodoxy to Catholicism, Vyacheslav Ivanov (Jean-Paul II, 
1980).

The first mature speech of John Paul II about Cyril and Methodius took 
place in 1980 on the occasion of anniversaries related to them. Then the 
document Egregiae virtutis was created, in which the Pope declared both 
saints, along with St. Benedict, co-patrons of Europe (Jan Paweł II, 1997,  
p. 451–455). In this way, the Pope wanted to restore to the Slavic peoples their 
spiritual memory and to do justice to their contribution to the common European 
heritage. which is almost completely unknown in the West. In the first  
place, however, the Pope wanted to underline the symbolic dimension of  
the two saints and the topicality of their evangelizing and civilizational work 
for every contemporary European. The message of Cyril and Methodius  
was able to propose to him the discovery of common Christian roots and 
renewal while respecting the complementary diversity of cultures and rights  
of each nation, the true unity of nations and the Church (Hrabovec, 2015,  
p. 323–326).

Hrabovec emphasizes that the raising of the Cyril-Methodian heritage to 
the European and universal Church level gave Catholics from Slavic countries 
the courage to discover and appreciate their own historical heritage much older 
than communism and to strengthen resistance against persecution. At the same 
time, the West of the Old Continent was too accustomed to identifying Europe 
with itself and identified Eastern Europe with the Third World countries, not 
seeing in it the eastern part of its own continent. In this context, the papal 
document barely broke through the mental closure and the tendency to treat it as 
a nice but meaningless gesture of the Slavic Pope towards the Slavic nations, 
without any specific meaning for Western countries. For this reason, in order to 
reach the consciousness of the West more effectively, John Paul II made the 
Cyril-Methodian message the leitmotif of many speeches and homilies delivered 
in 1981 and put in motion many scientific and academic initiatives on this 



Mission of the Thessaloniki Brothers as the Example of the Inculturation... 81

subject. On February 14, 1981, the Pope, surrounded by cardinals, bishops and 
priests of various nationalities, presided over the first Holy Mass in the memory 
of the Thessaloniki Brothers after raising their memory to the rank of a solemnity 
(Jan Paweł II, 1981, p. 4; Hrabovec, 2015, p. 326–327).

On the occasion of the 1100th anniversary of the death of Methodius in 885, 
John Paul II announced a jubilee year, during which (June 2, 1985) he issued the 
encyclical Slavorum Apostoli (John Paul II, 1985). The document is a synthesis 
of the Pope’s Cyril-Methodian thought. John Paul II presents Cyril and 
Methodius as a bridge between East and West and precursors of ecumenism, as 
they are the last generation of saints venerated in the East and West, from the 
period when the Church was still one, although conflicts were already emerging 
that heralded its division. Nevertheless, they were able to maintain fidelity as 
well as spiritual and canonical communion both with the Mother Church of 
Constantinople, which had sent them and with the Roman Church, whose 
primacy Constantine defended in his Scholion, written in Rome in 868, which 
appointed Methodius archbishop and legate ad gentes, as well as with the young 
Moravian-Slovak Church of which they were the founding fathers (Hrabovec, 
2015, p. 323–333).

The Pope devoted a lot of space to “inculturation”, related to the Second 
Vatican Council and modern theology, present in the mission of the Thessaloniki 
Brothers. They became „Slavs in their hearts”. They were convinced that the 
heresy, attributed to them by the Latin clergy, did not involve the use of the 
mother tongue in liturgical texts. Rather, they believed it was about creating 
obstacles to understanding the Gospel. To address this issue, they translated the 
Sacred Scriptures into the language of the people, adapted liturgical and Greco- 
-Roman legal texts to their language and mindset, and made a significant 
contribution to the culture and social life of the Moravian-Slovak people. This 
contribution indirectly benefited other Slavs as well. Their efforts not only made 
them pioneers of the modern missionary method but also inspired others to join 
the mission. The main topic of the encyclical is the example of the life of the 
Brothers themselves: their farsightedness, doctrinal orthodoxy, fidelity, apostolic 
zeal, generosity, love, respect for people and nations, selfless concern for their 
true good, but also perseverance and a spirit of sacrifice.

Unlike the years 1980–1981, the Methodian Jubilee and the encyclical 
Slavorum Apostoli met with a strong response in the form of many religious, 
academic and cultural initiatives in various European countries (Hrabovec, 
2015, p. 336–337; Berg, 1987, p. 351 )5.

5 One of the important events of the 1100th anniversary of the death of St. Methodius was the request 
of the Bavarian bishops for forgiveness for the wrongs done to St. Methodius, who was imprisoned  



Janusz Bujak82

Hrabovec accentuates the fact that after the fall of communism, the ideal of 
European unity did not disappear from the teachings of John Paul II, who was a 
great supporter of the accession of Poland and other Eastern European countries 
to the European Union with the mission of evangelizing Europe (Hrabovec, 
2015, p. 347).

Further statements of John Paul II on the importance of the mission of St. 
Cyril and Methodius can be found in the apostolic letter Orientale lumen signed 
on May 2, 1995 (John Paul II, 1995a)6 and in the encyclical Ut unum sint, 
published on May 25, 1995 (John Paul II, 1995b). In the third point of the first 
document, Orientale lumen, the Pope puts great emphasis on the fact that Saints 
Cyril and Methodius are the patrons of the unity of the Church and can be role 
models for us in this regard today as well. In point number 16, Ut unum sint, the 
Pope recalled his encyclical Slavorum Apostoli, published on the occasion of 
the 1,100th anniversary of the evangelization mission of the Thessaloniki 
Brothers7.

3.  The Thessaloniki Brothers as the fathers of the faith and culture  
of the Eastern Slavic nations in the teaching of John Paul II

The main work of the Thessaloniki Brothers was the creation of the alphabet, 
called the Glagolitic alphabet.

Dimitri Salachas (Greek Catholic priest of the Byzantine Rite, Apostolic 
Exarch of Greece in 2008–2016) emphasizes that in the magisterium of John 
Paul II, Saints Cyril and Methodius remain a living model for the Church and 
missionaries of all times. They did not force their very rich Greek culture on the 
Slavic nations and they translated the Holy Scripture and liturgical texts into the 
Slavic language for this purpose (Salachas, 2014, p. 159; Colzani, 2014,  
p. 189).

A similar statement is made Zygfryd Glaeser when he writes that in their 
missionary activity, there are no signs of contempt or superiority towards the 
Slavs. They certainly tried to spread what was best and most valuable in their 

for more than two and a half years and tortured, addressed to the Orthodox bishops of Bulgaria on Sep-
tember 21, 1985 (Berg 1987, p. 351).

6 “A Pope, son of a Slav people, is particularly moved by the call of those peoples to whom the two 
saintly brothers Cyril and Methodius went. They were a glorious example of apostles of unity who were 
able to proclaim Christ in their search for communion between East and West amid the difficulties which 
sometimes set the two worlds against one another. Several times I have reflected on the example of their 
activity, also addressing those who are their children in faith and culture” (John Paul II, 1995a, n. 3).

7 “With regard to the Catholic Church, I have frequently recalled these obligations and perspectives, 
as for example on the anniversary of the Baptism of Kievan Rus’ or in commemorating the eleven hundred 
years since the evangelizing activity of Saints Cyril and Methodius” (John Paul II, 1995b, n. 16).



Mission of the Thessaloniki Brothers as the Example of the Inculturation... 83

culture. First, they became acquainted with the culture of the people to whom 
they were sent and which they wanted to develop further. So Cyril, together 
with his students, developed the Slavic alphabet and translated the Bible and 
liturgical books into the Old Slavic language. This made it possible to celebrate 
the liturgy in a language understandable to the Slavs. Thanks to the translation 
of ideas, theological and philosophical concepts into the Slavic language, they 
transferred elements of Greek culture to Slavic territories and gave rise to the 
development of Slavic culture. The program of Cyril and Methodius proclaimed 
the right to its own autonomous culture and Church, and thus rejected any 
discrimination between nations. Following Saint Paul (cf. Gal 3:26), they 
believed that there were no better or worse nations (Glaeser, 2014, p. 33–34.46; 
Górka, 1991, p. 187).

Beginning in 1980, Pope John Paul II spoke many times about the importance 
of the Brothers of Thessaloniki for the faith and culture of the Slavs.

In the apostolic letter Egregiae virtutis of 1980, which announced Saints 
Cyril and Methodius, along with St. Benedict, Patrons of Europe, John Paul II 
emphasized that in order to fulfill their mission among the Slavic peoples, they 
translated the sacred Books into Slavic language for liturgical and catechetical 
purposes, thus laying the foundations for all their writings. Rightly, therefore, 
Saints Cyril and Methodius were at an early date recognized by the family of 
Slav peoples as the fathers of both their Christianity and their culture among all 
peoples and nations, for whom the first record of the Slavic language still 
remains the basic point of reference in the history of their literature (cf. Jan 
Paweł II, 1997, n. 1). 

In a homily delivered on February 14, 1981 in the Basilica of St. Clement 
in Rome, John Paul II emphasized that the translation of the sacred liturgical 
and catechetical books into the language of the people makes Saints Cyril and 
Methodius not only the apostles of the Slavic nations but also the fathers of their 
culture. For Saints Cyril and Methodius, this meant giving priority to the 
preaching of the Gospel: this proclamation did not kill, did not destroy, did not 
eliminate; on the contrary, it consolidated, exalted and underscored the authentic 
human and cultural values typical for the character of the evangelized countries, 
contributing to the opening and solidarity, thanks to which it was possible to 
overcome antagonisms and create a common spiritual and cultural heritage. 
This laid the solid foundations of justice and peace” (cf. Jan Paweł II, 1981).

Also, in a speech to the participants of the international colloquium 
„Common Roots of the Christian Nations of Europe” given on November 6, 
1981, the Slavic Pope said that Cyril and Methodius preached the truth, salvation, 
peace. This is why they respected the spiritual and cultural riches of each people, 
convinced that the grace given by Christ does not destroy nature but elevates 



Janusz Bujak84

and transforms it. It was for fidelity to the Gospel and local cultures that they 
invented the alphabet to enable the transcription of the sacred Books in the 
language of the Slavic peoples, and thus, despite the protests of those who 
treated the three sacred languages: Hebrew, Greek and Latin as a kind of dogma 
(pilatiani – followers of Pilate – as St. Cyril called them), introduced the Slavic 
language also to the liturgy, with the official approval of the Pope, and translated 
the prologue of St. Cyril’s Gospel as the first message. John. Greeks by origin, 
Slavs by heart, sent from Rome on a canonical mission, they are a shining 
example of Christian universalism that breaks down barriers, extinguishes 
hatred and unites everyone in the love of Christ, the Universal Redeemer  
(cf. Jan Paweł II, 1991, p. 151).

A kind of culmination, but also an extension of the teaching of Pope John 
Paul II on the original method of evangelization used by the Thessaloniki 
Brothers was the encyclical Slavorum Apostoli of June 2, 1985 (John Paul II, 
1985; Górski, 2014, p. 63–67; Kopiec, 2019, p. 357–359). The Pope underlines 
there that by preaching the Gospel to the Slavs, “they desired to become similar 
in every aspect to those to whom they were bringing the Gospel; they wished to 
become part of those peoples and to share their lot in everything” (John Paul II, 
1985, n. 9). “For the purposes of evangelization, the two holy Brothers – as their 
biographies indicate – undertook the difficult task of translating the texts of the 
Sacred Scriptures, which they knew in Greek, into the language of the Slav 
population which had settled along the borders of their own region and native 
city. Making use of their own Greek language and culture for this arduous and 
unusual enterprise, they set themselves to understanding and penetrating the 
language, customs and traditions of the Slav peoples, faithfully interpreting the 
aspirations and human values which were present and expressed therein” (John 
Paul II, 1985, n. 10).

Conclusion

During his pontificate, Pope John Paul II repeatedly recalled his Slavic 
origin, which he considered a gift of Providence. In his teaching, he willingly 
referred to the metaphor of Europe’s “two lungs”, which represents Eastern and 
Western Christianity, but also to the Slavic nations and those living in Western 
Europe. European identity consists not only of the Western tradition, symbolized 
by St. Benedict, but also the Eastern tradition, represented by St. Cyril and 
Methodius, whom the Slavic Pope announced co-patrons of Europe, along with 
St. Benedict. The Polish Pope, in many documents, especially in the apostolic 
letter Egregiae virtutis and in the encyclical Slavorum Apostoli, pointed to the 



Mission of the Thessaloniki Brothers as the Example of the Inculturation... 85

merits of the Thessaloniki Brothers for the evangelization and culture of the 
Slavic nations. The key turned out to be the Slavic language, which was 
introduced to the liturgy by the Thessaloniki Brothers. However, their importance 
is not limited to the past. Their missionary method, which the Pope calls 
inculturation, is also a model for the contemporary Church in proclaiming the 
Gospel not only to people who do not yet know Christ but also to those, 
especially in Europe, who have abandoned the Christian faith. Saints Cyril and 
Methodius, according to John Paul II, encourage the hodiernal Church not only 
for the mission but also for the new evangelization, for the search for a language, 
in the metaphorical sense as well, in which the modern man will accept the 
verity of the Gospel.

Bibliography

Berg Karl, 1987, Pontifikalliturgie im Dom zu Salzburg zum Anlaß des 1100. Todestages des 
hl. Methodios am 21. Sept. 1985, Schuldbekenntnis gegenüber dem hl. Method, in: Theodor  
Perčevič, Alfred Stirnemann (ed.), Der Heilige Method, Salzburg und die Slawenmission. 
Heraus-gegeben im Auftrag des Stiftungsfonds PRO ORIENTE, Wien, Innsbruck–Wien 1987, 
p. 351.

Budniak Józef, 2009, Jednoczeni w różnorodności. Tradycja cyrylo-metodiańska jako paradygmat 
procesu pojednania Kościołów, kultur i narodów, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 
Katowice.

Colzani Gianni, 2014, L’inculturazione nell’opera dei SS. Cirillo e Metodio e i metodi missionari 
d’oggi, in: Jozef Card. Tomko, + Cyril Vasil’ SJ (ed.), SS. Cirillo e Metodio tra i Popoli Slavi. 
1150 anni dall’inizio della missione. Atti del Congresso, Roma, 25–26 febbraio 2013, Valore 
Italiano, Roma, p. 185–204.

Glaeser Zygfryd, 2014, Znaczenie tradycji cyrylo-metodiańskiej dla jedności Europy w świetle 
encykliki Slavorum Apostoli Jana Pawła II, in: Józef Budniak, Andrzej Kasperek (ed.), 
Intelektualne i duchowe dziedzictwo Cyryla i Metodego. Historia i aktualność tradycji cyrylo-
metodiańskiej, Polska Akademia Nauk. Studio NOA, Katowice, p. 29–48.

Górka Leonard, 1991, Trwałe wartości tradycji cyrylo-metodiańskiej. W 1100-lecie śmierci  
św. Metodego, in: Jan Sergiusz Gajek MIC, Leonard Górka SVD (eds.), Cyryl i Metody Apo-
stołowie i Nauczyciele Słowian. Studia i dokumenty. Część 1: Studia, Redakcja Wydawnictw 
KUL, Lublin, p. 185–194.

Górski Jan, 2014, Aktualność metody misyjnej Świętych Cyryla i Metodego, in: Józef Budniak, Andrzej 
Kasperek (ed.), Intelektualne i duchowe dziedzictwo Cyryla i Metodego. Historia i aktualność 
tradycji cyrylo-metodiańskiej, Polska Akademia Nauk. Studio NOA, Katowice, p. 63–70.

Hrabovec Emilia, 2015, Giovanni Paolo II, il culto cirillo-metodiano e la visione europea, in: Emilia 
Hrabovec, Pierantonio Piatti, Rita Tolomeo (ed.), I santi Cirillo e Metodio e la loro eredità 
religiosa e culturale ponte tra Oriente e Occidente. Raccolta di studi in occasione del 1150° 
anniversario della missione dei santi Cirillo e Metodio nella Grande Moravia (863–2013), 
Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, p. 319–347.

Jan Paweł II, 1981, Homilia wygłoszona podczas Mszy św. w bazylice św. Klemensa w Rzymie 
14 lutego 1981 r. Patronowie wspólnego dziedzictwa kontynentu europejskiego, L’Osservatore 
Romano, polish edition, 2, p. 4.



Janusz Bujak86

Jan Paweł II, 1991, Przemówienie Jana Pawła II do uczestników międzynarodowego kolokwium 
„Wspólne korzenie chrześcijańskie narodów Europy” w dniu 6 listopada 1981, in: Jan Sergiusz 
Gajek MIC, Leonard Górka SVD (eds.), Cyryl i Metody Apostołowie i Nauczyciele Słowian. 
Część 2: Dokumenty, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1991, p. 150–153.

Jan Paweł II, 1997, List apostolski motu proprio Egregiae virtutis ogłaszający świętych Cyryla  
i Metodego patronami Europy (31.12.1980), in: Listy pasterskie Ojca Świętego Jana Pawła II, 
Wydawnictwo Znak, Kraków, p. 451–455.

Jan VIII, 1991, List papieża Jana VIII „Industriae tuae” (czerwiec 880 r.) do Świętopełka, księcia 
Moraw, in: Jan Sergiusz Gajek MIC, Leonard Górka SVD (eds.), Cyryl i Metody Apostołowie 
i Nauczyciele Słowian. Studia i dokumenty. Część 2: Dokumenty, Redakcja Wydawnictw KUL, 
Lublin, p. 94–96.

Jean-Paul II, 1980, Discours du Pape Jean-Paul II aux raprésentants des autres confessions 
chrétiennes, Paris, Samedi (31.05.1980), in: The Holy See [online], access: 28.06.2023, 
<https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1980/may/documents/hf_jp-ii_
spe_19800531_altre-confessioni.html>.

John Paul II, 1979, Homily of His Holiness John Paul II, Cathedral of Gniezno (3.06.1979), in: 
The Holy See [online], access: 28.06.2023, <https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/
homilies/1979/documents/hf_jp-ii_hom_19790603_polonia-gniezno-cattedrale.html>.

John Paul II, 1985, Encyclical Slavorum Apostoli (2.06.1985), in. The Holy See [online], access: 
28.06.2023, <https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_
enc_19850602_slavorum-apostoli.html>.

John Paul II, 1995a, Apostolic letter Orientale lumen (2.05.1995), in: The Holy See [online], access: 
28.06.2023, <https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/apost_letters/1995/documents/
hf_jp-ii_apl_19950502_orientale-lumen.html>.

John Paul II, 1995b, Encyclical Ut unum sint (25.05.1995), in: The Holy See [online], access: 
28.06.2023, <https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_
enc_25051995_ut-unum-sint.html>.

Judák Viliam, 2014, Il contesto storico-politico della missione tra gli slavi dei SS. Cirillo  
e Metodio, in: Jozef Card. Tomko, + Cyril Vasil’ SJ (ed.), SS. Cirillo e Metodio tra i Popoli Slavi. 
1150 anni dall’inizio della missione. Atti del Congresso, Roma, 25–26 febbraio 2013, Valore 
Italiano, Roma 2014, p. 17–42.

Kopiec Maksym Adam, 2019, L’evangelizzazione nell’enciclica Slavorum Apostoli e l’impegno 
di Giovanni Paolo II per l’identità europea e l’unità dei cristiani, Studia Elbląskie, vol. 20, 
p. 351–376.

Kumor Bolesław, 2001, Historia Kościoła, vol. 2, Wczesne średniowiecze chrześcijańskie, Katolicki 
Uniwersytet Lubelski, Lublin.

Lehr-Spławiński Tadeusz, 1954, Rozprawy i szkice z dziejów kultury Słowian, Instytut Wydawniczy 
PAX, Warszawa.

Lehr-Spławiński Tadeusz, Moszyński Leszek, 1988, Apostołowie Słowian. Żywoty Konstantyna 
i Metodego, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa.

Leon XIII, 1991, Encyklika Ojca Św. Leona XIII „Grande munus” skierowana w dniu 30 września 
1880 r. do patriarchów, prymasów, arcybiskupów i biskupów świata katolickiego łaskę i wspólnotę 
ze Stolicą Apostolską utrzymujących dotycząca czci Apostołów Słowiańszczyzny świętych Cyryla  
i Metodego, in: Jan Sergiusz Gajek MIC, Leonard Górka SVD (eds.), Cyryl i Metody Apostołowie 
i Nauczyciele Słowian. Studia i dokumenty. Część 2: Dokumenty, Lublin, p. 106–112.

Leśniewski Krzysztof, 2021, Słowo Boże, wiara, kult i kultura w misji świętych Cyryla i Metodego, 
in: Krzysztof Leśniewski, Beatus Widmann (ed.), W poszukiwaniu tego, co łączy. 25 lat 
partnerstwa Prawosławnej Diecezji Lubelsko-Chełmskiej i Ewangelickiego Okręgu Kościelnego 
Balingen, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin, p. 33–41.



Mission of the Thessaloniki Brothers as the Example of the Inculturation... 87

Leśny Jan, 1987, Konstantyn i Metody Apostołowie Słowian. Dzieło i jego losy, Wydawnictwo 
Święty Wojciech, Poznań.

Marsina Richard, 2015, La Sede Apostolica e l’utilizzo della lingua slava nella liturgia nella Grande 
Moravia (863–885), w: Emilia Hrabovec, Pierantonio Piatti, Rita Tolomeo (ed.), I santi Cirillo 
e Metodio e la loro eredità religiosa e culturale ponte tra Oriente e Occidente. Raccolta di studi 
in occasione del 1150° anniversario della missione dei santi Cirillo e Metodio nella Grande 
Moravia (863–2013), Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, p. 37–58.

Moszyński Leszek, 1991, Między patriarchatem w Konstantynopolu a arcybiskupstwem w Salzburgu, 
in: Jan Sergiusz Gajek MIC, Leonard Górka SVD (eds.), Cyryl i Metody Apostołowie i Nauczy-
ciele Słowian. Studia i dokumenty. Część 1: Studia, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin, p. 35–44.

Ożóg Krzysztof, 2016, 966. Chrzest Polski, Wydawnictwo Biały Kruk, Kraków.
Ryguła Piotr, 2014, Wkład św. Cyryla i Metodego w proces kształtowania się tożsamości 

europejskiej, in: Józef Budniak, Andrzej Kasperek (ed.), Intelektualne i duchowe dziedzictwo 
Cyryla i Metodego. Historia i aktualność tradycji cyrylo-metodiańskiej, Polska Akademia Nauk. 
Studio NOA, Katowice, p. 109–123.

Salachas Dimitrios, 2014, Santi Cirillo e Metodio nel Magistero del beato Giovanni Paolo II: 
Egregiae virtutis (30.12.1980) e Slavorum apostoli (02.06.1985), in: Jozef Card. Tomko, + Cyril 
Vasil’ SJ (ed.), SS. Cirillo e Metodio tra i Popoli Slavi. 1150 anni dall’inizio della missione. Atti 
del Congresso, Roma, 25–26 febbraio 2013, Valore Italiano, Roma, p. 149–172.

Sławski Franciszek, 1991, Święci Cyryl i Metody – życie i dzieło, in: Jan Sergiusz Gajek MIC, 
Leonard Górka SVD (eds.), Cyryl i Metody Apostołowie i Nauczyciele Słowian. Studia  
i dokumenty. Część 1: Studia, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin, p. 21–25.

Tamborra Angelo, 1992, Chiesa cattolica e Ortodossia russa. Due secoli di confronto e dialogo. 
Dalla Santa Alleanza ai nostri giorni, Edizioni Paoline, Cinisello Balsamo (Milano).

Tolomeo Rita, 2015, La visione slava di Leone XIII e il culto cirillo-metodiano, in: Emilia Hrabovec, 
Pierantonio Piatti, Rita Tolomeo (ed.), I santi Cirillo e Metodio e la loro eredità religiosa  
e culturale ponte tra Oriente e Occidente. Raccolta di studi in occasione del 1150° anniversario 
della missione dei santi Cirillo e Metodio nella Grande Moravia (863–2013), Libreria Editrice 
Vaticana, Città del Vaticano, p. 203–221.

Misja Braci Sołuńskich jako przykład inkulturacji wiary chrześcijańskiej 
w nauczaniu Jana Pawła II

Streszczenie: Celem artykułu jest ukazanie nauczania św. Jana Pawła II na temat Braci Sołuńskich 
i ich działalności misyjnej w wymiarze inkulturacji wiary. Konstantyn (826–869) i Michał 
(ok. 815-885), czyli święci Cyryl i Metody, bracia pochodzący z Salonik w Grecji, są postaciami, 
które wciąż budzą wielkie zainteresowanie ze względu na ich wkład w dzieło ewangelizacji części 
ludów słowiańskich i rozwój kultury dzięki stworzeniu alfabetu słowiańskiego, języka pisanego,  
w którym mogli poznawać wiarę chrześcijańską, dziedzictwo starożytnej Grecji i Bizancjum. Bracia 
Sołuńscy są czczeni zarówno przez chrześcijan prawosławnych, jak i katolików ze względu na to, 
że ich działalność misyjna odbywała się w jedności zarówno z patriarchatem Konstantynopola, do 
którego należeli, jak i z Rzymem, którego papieże udzielili błogosławieństwa i wsparcia ich 
działalności misyjnej oraz metodom, które stosowali, by dotrzeć z Ewangelią do Słowian. Święty 
Jan Paweł II od początku swego pontyfikatu nawiązywał do postaci Cyryla i Metodego, podkreślając 
ich umiejętność dostosowania się w działalności misyjnej do mentalności ludów słowiańskich. 
Ogłosił ich również współpatronami Europy, która powinna oddychać „dwoma płucami” – 
zachodnim i wschodnim.



Janusz Bujak88

Artykuł składa się z trzech części. W pierwszej poznajemy tło historyczne wypraw misyjnych 
Cyryla i Metodego, w drugiej rozwój myśli cyrylo-metodiańskiej w nauczaniu Jana Pawła II,  
w trzeciej – wypowiedzi papieża na temat zasług świętych Braci dla szerzenia Ewangelii wśród 
Słowian i dla rozwoju ich kultury.  

Słowa kluczowe: Cyryl, Metody, inkulturacja, Jan Paweł II, kultura, Słowianie.

Language proofreading by a native speaker: Mark Jensen

Weryfikacja artykułu – finansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie 
umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.; kwota środków finansowych stanowiących 

pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9462 

Olena Volodymyrivna Shimko*

Użhorodska Ukraińska Akademia Teologiczna (Użgorod, Ukraina)

DZIEDZICTWO CYRYLA I METODEGO JAKO FUNDAMENT 
KOMUNIKACJI MIĘDZYKULTUROWEJ

Streszczenie: Artykuł jest kontynuacją studiów autorki nad powstaniem i rozprzestrzenianiem się 
tradycji bibliograficznej wśród Słowian. Autorka poddała analizie ideę stworzenia i rozpo-
wszechnienia wspólnego języka kulturowego Słowian, który istniał od dawna, począwszy od 
morawskiej misji Cyryla i Metodego. Ponadto rozwija tezę, że język stworzony przez braci  
z Tesaloniki na potrzeby kultu od samego początku stał się czynnikiem silnie jednoczącym 
narodowościowo – swego rodzaju filozofią słowiańskiej jedności. Historia rozprzestrzeniania się 
tradycji Cyryla i Metodego wśród Słowian zachodnich, południowych i wschodnich została ukazana 
w kontekście idei wspólnego języka kulturowego.

Słowa kluczowe: tradycja Cyryla i Metodego, wspólny język kulturowy, język starosłowiański, język  
	 cerkiewnosłowiański, Slavia Orthodoxa.

Filologiczne dzieło pierwszych nauczycieli słowiańskich świętych Cyryla 
i Metodego było w pierwotnej formie przede wszystkim opus magnum 
religijnym i kulturalnym. Święci stworzyli pierwszy alfabet słowiański, 
przetłumaczyli liturgię na język słowiański, utworzyli pierwszy zbiór ksiąg 
biblijnych, ułożyli pierwsze modlitwy i zapoczątkowali poezję religijną, a także 
filozofię i polemiki w języku słowiańskim. Cyryl i Metody stworzyli pierwszy 
język literacki Słowian – cerkiewnosłowiański. „Przekład zaś Ksiąg świętych, 
dokonany następnie przez Cyryla i Metodego oraz ich uczniów, nadał moc  
i godność kulturową staro-cerkiewnosłowiańskiemu językowi liturgicznemu, 
który na długie wieki stał się nie tylko językiem kościelnym, ale także 
urzędowym i literackim, a nawet potocznym językiem warstw oświeconych 
większej części narodów słowiańskich – zwłaszcza wszystkich Słowian 
obrządku wschodniego” (Jan Paweł II, 1985, n. 21). Podkreślał to także prof. 
Józef Budniak, który opierając się na słowach Jana Pawła II pisał: „Święci 
Cyryl i Metody, nie tylko uważani są za apostołów, nauczycieli i misjonarzy 

*Adres: prof. Olena Shymko; e-mail: lenashimko26@gmail.com; ORCID: 0000-0002-3359-7136



Olena Volodymyrivna Shimko90

Słowian, lecz również […] za »ojców kultury wszystkich ludów i narodów, dla 
których pierwszy zapis języka słowiańskiego nie przestaje być podstawowym 
punktem odniesienia w dziejach ich literatury«… ” (Budniak, 2014, s. 14).

Jak pisze Yuliya Yusyp-Yakymovich:

„Виникнувши в 60-х роках IX століття, до 
кінця X століття церковнослов’янська мова 
пройшла три етапи розвитку: 1) Солунський, 
коли були зроблені перші переклади з гре
цької мови на слов’янську на основі солун-
сько-македонського діалекту староболгар
ської мови – мовлення міста та передмістя 
Солуня, де народилися й виросли Костянтин 
та Мефодій; 2) Мораво-паннонський (у мі-
сії у Великій Моравії Костянтин та Мефодій 
відредагували свої перші переклади, врахо-
вуючи особливості мови місцевого насе-
лення); 3) Болгаро-македонський (після 
смерті Мефодія його учні змушені були 
емігрувати в Хорватію та Болгарське цар-
ство і продовжити там справу своїх учите-
лів)” (Yusyp-Yakymovych, 2009, s. 42).

‘Pojawiający się w latach sześćdziesiątych  
IX wieku, do końca X wieku język cerkiewno- 
słowiański przeszedł trzy etapy rozwoju:  
1) Tesaloniki, kiedy pojawiły się pierwsze 
przekłady z greckiego na Słowiańskie, powsta-
ły w oparciu o dialekt tesalonicko-macedoński 
języka starobułgarskiego – mowę miasta  
i przedmieść Salonik, gdzie urodzili się  
i dorastali Konstanty i Metody; 2) morawsko- 
-panoński (w misji na Wielkich Morawach 
Konstantyn i Metody zredagowali swoje 
pierwsze przekłady, uwzględniając specyfikę 
języka miejscowej ludności); 3) bułgarsko- 
-macedoński (po śmierci Metodego jego 
uczniowie zostali zmuszeni do emigracji do 
Chorwacji i królestwa bułgarskiego i kon-
tynuowania tam pracy swoich nauczycieli)’ 
[przekład własny].

W złotym wieku cyrylo-metodiańskiej literatury słowiańskiej (m.in. szkoły 
literackie pierwszego biskupa języka bułgarskiego Klemensa Ochrydzkiego, 
Jana Egzarchy Bułgarii i cara Symeona) kwestie językowe stały się istotnym 
wsparciem dla życia kościelnego i kultury literackiej w społeczeństwie 
przyjmującym chrześcijaństwo. Trudności z tłumaczeniem Pisma Świętego na 
nowy język związane były z odzwierciedleniem innego obrazu świata, który 
wymagał nowego słownictwa, gramatyki, stylistyki, nowego alfabetu. Swój 
udział miały też zakłócenia w rozprzestrzenianiu się chrześcijaństwa w nowym 
środowisku etnokulturowym.

Początek tej tradycji to epoka pisarstwa słowiańskiego Cyryla i Metodego, 
kiedy to powstało pismo głagolicy oraz przekłady i dzieła pierwszych 
nauczycieli, a także pierwsze żywoty słowiańskie, przebłagania, nabożeństwa 
czy pierwsze utwory poetyckie („Проглас” / „Przepowiadanie” Ewangelii 
i „Похвала” / „Pochwała” Grzegorza Teologa od Konstantyna Filozofa, modlitwy 
alfabetyczne), a także pierwszy tekst prawny „Закон судний людям” / „Prawo 
sądownictwem dla ludu” czy pierwsze dzieła nauki słowiańskiej: spór między 
Konstantynem a Cyrylem ze zwolennikami tzw. dogmatu trójjęzycznego, 
zawarty później w jego „Żywocie”; ponadto namysł nad tłumaczeniem listu 
cyrylicą macedońską oraz w „Prologu” Jana Egzarchy Bułgarii; przeprosiny za 



Dziedzictwo Cyryla i Metodego jako fundament komunikacji międzykulturowej 91

‘wyczyn’ braci z Tesaloniki, traktat „O pismach” Chornorizetsa Hrabry – koniec 
IX–początek X w.; monumentalna antologia źródeł spoza dzieł kultury, 
przetłumaczona na początku X w., na rozkaz cara Symeona).

W dziejach języka cerkiewnosłowiańskiego główny nacisk położono na 
jego badanie jako pierwszego ‘wspólnego’ języka liturgicznego Słowian, 
którego losy przenikały przestrzeń kulturowo-językową Slavia Orthodoxa  
i Slavia Latina. Pomimo bacznej uwagi badaczy, studiowaniu różnych prób 
stworzenia ‘wspólnego’ języka liturgicznego dla obszaru Slavia Orthodoxa, ich 
opis ogranicza się w większości do cząstkowej analizy takiej czy innej wersji 
sztucznego języka a posteriori, w ramach którego w taki czy inny sposób 
elementy języka cerkiewnosłowiańskiego zostały stworzone przez Cyryla  
i Metodego1.

Celem artykułu jest analiza idei wspólnego języka liturgicznego obszaru 
Slavia Ortodoxa – języka cerkiewnosłowiańskiego stworzonego przez Cyryla  
i Metodego jako języka słowiańskiej służby Bożej i od samego początku 
definiowanego w słowiańskiej przestrzeni kulturowo-językowej. Realizacja 
zamierzonego celu weryfikuje tezę o tym, że idea języka cerkiewno-
słowiańskiego jako „wszechsłowiańskiego” przewija się przez całą jego historię 
(od jego początków do XVIII w.) i opiera się na pewnych typach refleksji 
językowej uwarunkowanej wymogami czasu, a mianowicie: 1) wymogiem 
zrozumiałości; 2) wymogiem poprawności; 3) wymogiem uniwersalizmu 
religijnego; 4) wymogiem uniwersalizmu etnicznego.

„Realizując własny charyzmat Cyryl i Metody wnieśli decydujący wkład  
w budowę Europy nie tylko jako wspólnoty wiary chrześcijańskiej, ale także 
jako organizmu państwowego i kulturowego” (Jan Paweł II, 1985, n. 27). Ta 
teza wynika z faktu, że najważniejszym czynnikiem kulturowym, który 
zjednoczył wszystkich Słowian na pewien czas, było pojawienie się sło-
wiańskiego języka literackiego i przyjęcie przez wszystkich Słowian 
chrześcijaństwa z kultem w języku słowiańskim. Stopniowo język ten stawał 
się nie tylko językiem liturgicznym, cerkiewnym, ale także językiem literackim 
całego świata słowiańskiego. Już pod koniec X i w XI w. pisano i czytano  
w języku słowiańskim w Perejasławiu, Ochrydzie, Welegradzie nad Sazawą, 
Kijowie i Nowogrodzie. Dzieła były pisane i kopiowane oraz czytane zarówno 
w Czechach, jak i na Bałkanach (por. Durnovo, 2020, s. 637). Od czasu 
pojawienia się języka cerkiewnosłowiańskiego na terenie Slavii nie ustały 
próby stworzenia wspólnego języka kulturowego Słowian, czemu sprzyjała 

1 Temat ten podejmowany jest przez wielu autorów, np. zob. prace: B. Kumerdei, Ya. Dobrovskyi, 
Ya. Herkel, Ya. Jungman, L. Stur, F. Levstik, M. Pletersznik, K. Sladkovskyi, E. Gregr, M. Mayar, 
D. Trstenyak, R. Razlag, A. Einspiller, A. Janezhych Markevich 1876, Pervolf 1888, Badalié 1958, Golub 
1986, Mechkovskaya 1974, 2001, Dulychenko 1995, 2002.



Olena Volodymyrivna Shimko92

bliskość i zrozumiałość języków słowiańskich między sobą. Z badań lingwistów 
wynika, że ​​w języku najstarszych przekładów słowiańskich słownictwo 
pospolite i gwarowe łącznie stanowi około połowy słownika, łącząc nazwy 
zjawisk otaczającego środowiska i relacje zachodzące w życiu codziennym. 
Andrey Stepanovich Lwow zauważa, że prawie 50% słownictwa starosło-
wiańskiego pochodzi z greki, a przede wszystkim są to neologizmy Cyryla  
i Metodego, które były niezbędne do przekazania abstrakcyjnych znaczeń 
oryginalnej terminologii greckiej (por. Lvov, 1975, s. 31–32).

Dzięki misji Cyryla i Metodego w Europie pojawił się trzeci makroobszar 
kulturowy (Slavia Ortodoxa), który graniczył z obszarem rzymsko-germańskim 
(Slavia Latina) i położył gruntowny fundament pod słowiańską samoświadomość 
i słowiańskie chrześcijaństwo (por. Tolstoy, 1998, s. 44). Według terminologii 
Nikity Ilicha Tołstoja, celem tłumaczenia liturgii na język słowiański było 
zrozumienie Słowa Bożego. Konstantyn Filozof (Cyryl) zwrócił uwagę na to, 
że jest dwanaście narodów, które rozmawiają z Bogiem we własnym języku i że  

„«…краще сказати в церкві 5 слів зрозу-
мілою мовою, ніж тисячу незрозумілою»: 
Безкнижна людська душа мертва... Слуха-
ти слова чужої мови байдуже, що слухати 
мідний дзвін... Народи, які не мають книг, 
є голими, беззахисними, бо вони не можуть 
боротися з ворогами наших душ” (Toporov, 
1979, s. 28)

‘…lepiej powiedzieć w Kościele pięć słów 
jasnym językiem niż tysiąc niezrozumiałych’: 
dusza ludzka pozbawiona księgi jest martwa... 
Słuchając słów obcego języka, to jakbyś słu-
chał mosiężnego dzwonka... Ludy, które nie 
mają książek są nagie, bezbronne, tymcza-
sem nie możemy walczyć z wrogami ludzkich 
dusz’. [przekład własny]

Wypowiadając się na ten temat Mykoła Hłybokowski w swojej pracy 
pt. Słowiańska Biblia konkluduje, że idea stworzenia pisma słowiańskiego 
zawiera się w słowach: „Будемо єдині і вільні ” / ‘Będziemy zjednoczeni i wolni’ 
(Hlubokovskyy, 1933, s. 349).

Oceniając działalność edukacyjną Cyryla i Metodego, uznajemy fakt, że 
był to swoisty debiut, pierwsze pojawienie się cywilizacji cyrylicy na scenie 
historycznej. Cywilizacja ta opiera się na konkretnej idei – słowiańskiej jedności 
i gotowości przyjęcia każdego ludu przy jednoczesnym zachowaniu jego 
tożsamości narodowej, języka, mentalności i sposobu życia. Na przykład 
archimandryta Platon (Igumnow) podkreślał, że Cyryl i Metody budowali 
„мости християнської єдності там, де світ їх епохи копав провалля 
розбрату…” / mosty jedności chrześcijan tam, gdzie ówczesny świat wykopał 
dół niezgody… (Platon (Igumnov), arkhim, 2019, s. 183).

Powstały język od samego początku był i pozostał językiem sztucznym – 
ani do końca żywym, ani do końca martwym: nigdy nie był zrozumiały przez 
ogół społeczeństwa, ale też nigdy nie było tak, że jego ekstatyczność nie była 



Dziedzictwo Cyryla i Metodego jako fundament komunikacji międzykulturowej 93

niezrozumiała. Badacze uważają, że nikt nigdy tak nie mówił, a na pewno nie 
myślał: ludzie świata cerkiewnego rozmawiali między sobą w swoim ojczystym 
języku, z domieszką słowiańszczyzny, jak mówią nawet teraz, a cerkiewno-
słowiański „залишалася мовою богослужбовою, проповідницькою і в ши-
рокому сенсі – дидактичною…” / ‘pozostawał językiem kultu, przepowiadania 
i w szerokim sensie był dydaktyczny…’ (Fedotov, 1998). Jednak to właśnie ta 
sytuacja przyczyniła się do tego, że język cerkiewnosłowiański pełnił funkcję 
wspólnego języka kulturowego, a sama idea wspólnego języka kulturowego 
była konsekwentnie obecna w mentalności Słowian od wieków.

W średniowiecznej kulturze prawosławnego obszaru słowiańskiego, której 
główną cechą jest oparcie na fundamentach i wartościach chrześcijańskich, 
język cerkiewnosłowiański współistniał z językami potocznymi – serbskim, 
bułgarskim, macedońskim, czeskim i rosyjskim. Rozróżnienia między nimi 
dokonano według następujących kryteriów:

a)  sfera pisma – wykorzystanie jako środka komunikacji werbalnej;
b)  kodyfikacja – brak standaryzacji;
c)  stosunek do sfery sacrum i profanum.
Wspomniane systemy językowe w kulturze średniowiecznej nie były 

jednak uważane za ściśle rozgraniczone, a wręcz przeciwnie, uznano, że są to 
warianty języka cerkiewnosłowiańskiego, które naturalnie i funkcjonalnie się 
uzupełniają. O ich opozycji decydują kryteria aksjologiczne: według 
średniowiecznych poglądów niedopuszczalne jest tłumaczenie tekstu sakralnego 
na język potoczny, ponieważ sam język cerkiewnosłowiański jest z natury 
„благодатна” / ‘błogosławiony’ i „рятівна” / ‘zbawiający’. Wszelkie użycie 
języka cerkiewnosłowiańskiego w nieodpowiednich sytuacjach (np. w życiu 
codziennym) uznano za bluźnierstwo (Uspenskiy, 1994, s. 239). Postawa ta 
najdobitniej znalazła odzwierciedlenie w teorii świętego języka, opracowanej 
specjalnie na obszarze Slavia Ortodoxa, w której „душа” / ‘dusza’, „слово” / 
‘słowo’ i „розум” / ‘umysł’ tworzą nierozerwalną całość, a zatem właściwa 
myśl ma jedyny słuszny sposób wyrażania się, od którego niedopuszczalne jest 
odstępstwo. Porównajmy np. powiedzenie diakona Teodora: „Нам… всім 
православним християнам личить вмирати за один аз, його ж окаянний 
ворог викинув із символу” / ‘Powinniśmy… wszyscy prawosławni umrzeć za 
jedno az, które nędzny wróg wyrzucił z symbolu’ (Uspenskiy, 1996, s. 38). Nie 
tylko i nawet nie tyle treść, co forma jest święta.

Dominantą duchową komunikacji międzykulturowej i idei wspólnego 
języka kulturowego od XIII do XV w. był uniwersalizm religijny, który opierał 
się na „спільну мову богослужіння” – ‘wspólnym języku kultu’. Jej istota 
polegała na wyznaniowym podporządkowaniu greckiej przestrzeni kulturowej  
i liturgicznej przestrzeni łacińskiej. Rzym wysunął ideę „глобальної унії” – 



Olena Volodymyrivna Shimko94

‘unii globalnej’, która miała być realizowana poprzez tzw. „слов’янську унію” 
– ‘unię słowiańską’. Pomimo dość ograniczonego rozpowszechnienia  
(w porównaniu z łaciną) kult w języku cerkiewnosłowiańskim świadczył  
o powszechnym użyciu cerkiewnym. W szczególności na terenie Slavia Latina:

–  w 1248 r. papież Innocenty IV nadał biskupowi św. Filipowi prawo 
sprawowania liturgii w języku słowiańskim;

–  w 1344 r. Karol IV sprowadził chorwackich mnichów do klasztoru 
Emaus w Pradze, aby przywrócić kult w języku słowiańskim;

–  w IV w. odprawiano w Krakowie mszę świętą słowiańską;
–  w 1355 r. próbowano nakłonić serbskiego króla Duszana Mocnego do 

przystąpienia do unii kościelnej, powołując się na jego „сопричасність до 
єдиного слов’янського нарєчія” – ‘udział w ujednoliconej gwarze 
słowiańskiej’.

W XVII w. znaczące miejsce w komunikacji międzykulturowej zajął 
„проста мова” – ‘prosty język’ południowo-zachodniej Rosji, który uznano za 
istotny czynnik w kontekście dokumentów przygotowawczych do unii brzeskiej. 
W tym czasie Ruś Południowo-Zachodnia była graniczną przestrzenią kulturową 
i językową, mając kluczowe znaczenie jednoczące: „Якщо Литовська Русь 
з’єднається з апостольським престолом, це може привести до унії з ним 
Великого князівства Московського… оскільки в богослужінні москвитяни 
використовують одну мову з руською” / ‘Jeżeli Ruś Litewska zjednoczy się 
ze Stolicą Apostolską, może to doprowadzić do zjednoczenia z nią Wielkiego 
Księstwa Moskiewskiego… Moskale używają tego samego języka co rosyjski’ 
(Kartashev, 1991, s. 656). Po podpisaniu miejscowej unii brzeskiej rozpoczęto 
przygotowania do wspólnej unii słowiańskiej. Przygotowanie to polegało na 
opracowaniu jednego wydania języka cerkiewnosłowiańskiego, który powinien 
być zrozumiały dla wszystkich Słowian, zarówno grecko-słowiańskiej, jak 
i łacińsko-słowiańskiej przestrzeni kulturowej.

W związku z tym w latach trzydziestych i czterdziestych XVII w. stosowano 
także unifikację ksiąg chorwackich na wzór ksiąg południowo-zachodniej Rusi. 
Rafael Lewakowicz i Metody Terletskyi – główni redaktorzy wydań książkowych 
– jako przykład wybrali tekst ksiąg Rusi Południowo-Zachodniej i opowiadali się 
za konsekwentnym usuwaniem „чужих долмацких слів” – ‘obcych słów 
dolmackich’. Po raz pierwszy w historii języka cerkiewnosłowiańskiego idea 
‘świętości’ przestała być kojarzona ze środkami mowy – to samo znaczenie 
(„єдин разум” – ‘jeden umysł’) może być wyrażane zarówno w języku cerkiewno-
słowiańskim, jak i w „простою речию” – ‘prostej mowie’. Na przykład Peter 
Mohyla w przedmowie do Trebnika w 1646 r. specjalnie podkreślał, że jeśli 
w tekście są jakieś błędy i pomyłki, to w ogóle nie szkodzą, „не знищують 
чистоти, сили, матерії і плодів святих таїнств” – ‘nie niszczą czystości, mocy, 



Dziedzictwo Cyryla i Metodego jako fundament komunikacji międzykulturowej 95

materii i owoców sakramenty święte’ (Uspenskiy, 1996, s. 39). Nosiciele 
południowo-zachodniej kultury barokowej oddzielali słowo od jego znaczenia, 
co w ostatecznym układzie pozwala na wyrażanie treści sakralnych w różnych 
językach, umożliwia tłumaczenie tekstów sakralnych i ich doskonalenie. 
Znamienne jest, że teksty ksiąg poprawionych i wydanych przez Lewakowicza 
– Миссала римскаго мовою славенською – ‘Mszał rzymski w języku 
słowiańskim’ (1631) i Часослова римскаго славенською мовою – ‘Kroniki 
rzymskie w języku słowiańskim’ – zostały zatwierdzone przez samego papieża 
Innocentego X.

Innym przykładem realizacji idei wspólnego języka kulturowego Słowian 
posłużył się Jurij Kryzhanovich. Jego refleksja nad wspólnym językiem 
słowiańskim opierała się na fakcie, że każdy z języków słowiańskich traktowany 
był jedynie jako lokalna odmiana wspólnego języka słowiańskiego. W swojej 
pracy Kryzhanovich poprawiał wyrazy i formy, które uważał za obce – grekizmy 
i polonizmy (nadużycie języka greckiego i skazy lechickie), korygował 
homonimami i/lub synonimami (wbrew rozsądkowi… w nadmiarze) (por. 
Zapolskaya, 2001). W wyniku przeprowadzonych poprawek Kryzhanovich 
stworzył język o strukturze hybrydowej, zorientowany funkcjonalnie na nowe 
języki europejskie – „прості мови” – ‘języki proste’, przeznaczony dla prostych, 
niepiśmiennych ludzi, którzy łatwo mogli je zrozumieć. Trzeba przyznać, że ani 
próba Lewakowicza, ani próba Kryzhanovicha nie powiodły się.

Dominantą duchową słowiańskiej jedności kulturowej i językowej  
XVIII–XIX w. jest uniwersalizm etniczny. Zgodnie z założeniami filozoficznymi 
proklamowana w tym okresie idea wspólnego języka sprowadzała się albo do 
podniesienia jednego języka słowiańskiego do rangi wspólnego kulturowego, 
albo do stworzenia sztucznego „спільнослов’янської” –‘pospolitego języka’, 
poprzez łączenie elementów zgodnych kulturowo języków literackich, przede 
wszystkim – liturgicznych. W tej roli wyznaczono historycznie umotywowany 
język cerkiewnosłowiański. Idea uniwersalizmu etnicznego przejawiała się 
najjaśniej w tzw. „третьому південнослов’янському впливі” – ‘trzecim 
wpływie południowosłowiańskim’. Problem trzeciego wpływu południo-
wosłowiańskiego nie jest zasadniczo nowy. Boris Uspienski wprowadził tę 
koncepcję do obiegu naukowego, rozważając i oceniając zmiany, jakie zaszły  
w języku literackim na początku XVIII w., a mianowicie wpływ tradycji 
piśmienniczej południowo-zachodniej Rosji na tradycję piśmienniczą, która  
w drugiej połowie XVII w. przybrała charakter masowej ekspansji południowo- 
-zachodniej kultury rosyjskiej na terytorium Wielkorusów. Współistnienie 
języka cerkiewnosłowiańskiego wydania południowo-zachodniego i języka 
cerkiewnosłowiańskiego wydania północno-wschodniego w jednej przestrzeni 
kulturowej determinuje bezpośredni wpływ pierwszego na drugi. Procesy te 



Olena Volodymyrivna Shimko96

znalazły wyraźne odzwierciedlenie w reformie Nikona. Główną ideą reformy 
było zachowanie piękna języka cerkiewnosłowiańskiego – „благолепия”, 
dążenie do ponownego zjednoczenia wszystkich kościołów słowiańskich  
i sprowadzenie wszystkich ksiąg liturgicznych do jednego wzoru: „якщо не 
виправити книг, не приєднаються до нас інші метрополії…” – ‘jeśli księgi 
nie zostaną poprawione, inne metropolie do nas nie dołączą...’ – twierdził Nikon 
(Filippov, 1992, s. 6). Jednak obiektywnie, począwszy od XVI w., język 
cerkiewnosłowiański południowo-zachodniej Rosji i obszaru Slavia Ortodoxa 
rozwijał się na różne sposoby, a ich różnica stała się niezwykle głęboka.

Można zatem jednoznacznie stwierdzić, że ruch pisma słowiańskiego  
z Bizancjum na Morawy, Panonię, Bułgarię, a później na znaczną część innych 
ziem słowiańskich jest zwycięstwem kulturalnej misji Cyryla i Metodego. Jak 
zaznacza prof. Górka: „Niezależnie od kontrowersyjnych opinii historyków 
dzieło Cyryla i Metodego uczy nas dzisiaj jednego – umiejętnego dialogu kultur, 
niemniej ważnego niż partnerstwo doktrynalne przedstawicieli chrześcijańskiego 
Wschodu i Zachodu […]. Dzieło świętych Nauczycieli Słowian Cyryla i Meto- 
dego jest dziś dla nas znakiem, symbolem i świadectwem bezkompromisowego 
i odważnego przepowiadania orędzia ewangelicznego, które posiada moc 
scalania i odnawiania tego, co chore i rozbite” (Górka, 1991, s. 194). Wszystko, 
co czynili i czego dokonali św. Cyryl i Metody, było przepojone „глибоким 
почуттям любові до Бога, але, можливо, переважно – любов’ю до людства 
(і конкретніше, до слов’янства взагалі)” – ‘głębokim uczuciem miłości do 
Boga, ale być może przede wszystkim miłością do ludzkości (a dokładniej do 
Słowian w ogóle)’ (Ilievska, b.r.w., s. 227). Osiągnięcia kultury słowiańskiej 
polegają na tym, że nie tylko kontynuowała i rozwijała ona tradycje Bizancjum, 
ale także odcisnęła swoje piętno w tym zakresie na przyszłych pokoleniach. 
Przez wieki zwolennicy wspólnego języka Słowian opierali się na specyfice 
słowiańskiej sytuacji językowej, której wyznacznikiem była jednolita przeszłość 
językowa i literacka jako swoisty geniusz języka słowiańskiego. Idea stworzenia 
wspólnego języka Słowian odzwierciedlała refleksję mowy średniowiecza. 
Jednak w czasach nowożytnych ignorowanie różnic historycznych, politycznych 
i wyznaniowych ludów słowiańskich okazało się niemożliwe, a idea wspólnego 
języka kulturowego Słowian stopniowo przekształciła się w językową utopię.

Bibliografia

Budniak Józef, 2014, Bracia Sołuńscy Cyryl i Metody w liturgii i modlitwie, w: Józef Budniak, 
Andrzej Kasperek (red.), Intelektualnei duchowe dziedzictwo Cyryla i Metodego. Historia  
i aktualność tradycji cyrylo-metodiańskiej, Studio NOA, Katowice, s. 13–28.

Durnovo Nikolaĭ Nikolayevich, 2020, Obrani tvory po istoriyi rosiysʹkoyi movy, Moskva.



Dziedzictwo Cyryla i Metodego jako fundament komunikacji międzykulturowej 97

Fedotov Georgiy Petrovich, 1998, Slavyanskiy ili russkiy yazyk v bogosluzhenii (1998), w: azbyka.
ru [obline], dostęp: 5.12.2022, <https://azbyka.ru/otechnik/Georgij_Fedotov/slavjanskij-ili-
russkij-jazyk-v-bogosluzhenii/>.

Filippov Mikhail Avraamovich, 1992, Patriarkh Nikon: V dvukh chastyakh, Moskva.
Górka Leonard, 1991, Trwałe wartości tradycji cyrylo-metodiańskiej. W 1100-lecie śmierci  

św. Metodego, w: Jan Sergiusz Gajek, Leonard Górka (red.), Cyryl i Metody – apostołowie  
i nauczyciele Słowian. Część 1: Studia, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin, s. 185–194.

Hlubokovskyy Nikolaĭ Nikanorovich, 1933, Slavyanskaya Byblyyai, w: Sbornyk v chest na prof. 
Lyubomyr Myletych za 70 hod. ot rozhdenyetomu, Sofyya.

Ilievska Krasimira, b.r.w., Yedinstvo starotserkovnoslavyanskogo yazyka v dialektnom mnogoobrazii, 
s. 223–228, w: CyberLeninka [online], dostęp: 5.12.2022, <https://cyberleninka.ru/article/n/
edinstvo-starotserkovnoslavyanskogo-yazyka-v-dialektnom-mnogoobrazii/viewer>.

Jan Paweł II, 1985, Encyklika „Slavorum Apostoli” (2.06.1985), Watykan.
Jan Paweł II, 1995, Encyklika „Ut unum sint” (25.05.1995), Watykan.
Kartashev Anton Vladimirovich, 1991. Ocherki po istorii russkoy tserkvi, Moskva, t. 2.
Lvov Andrey Stepanovich, 1975, Izucheniye praslavyanskogo sloya staroslavyanskoy leksiki,  

w: Problemy slavyanskoy istoricheskoy leksikologii i leksikografii. Tezisy konferentsii 
«Slavyanskaya istoricheskaya leksikologiya (knizhnaya i narodnaya leksika v istorii slavyanskikh 
literaturnykh yazykov)», t. 1, Moskva, s. 31–34.

Platon (Igumnov), arkhim, 2019, Apostol’skaya missiya svyatykh Kirilla i Mefodiya v paradigme 
tsivilizatsionnogo kul’turno-istoricheskogo protsessa, Bogoslovskiy Vestnik, t. 34, nr 3, s. 173–192. 

Tolstoy Nikita Ilich, 1998, Izbrannyye trudy, t. 2, Moskva.
Toporov Vladimir Nikolayevich 1979, «Proglas» Konstantina Filosofa kak obrazets staroslavyanskoy 

poezii. Slavyanskoye i Balkanskoye Yazykoznaniye, Moskva.
Uspenskiy Boris Andreyevich, 1996, Yazykovaya situatsiya i yazykovoye soznaniye Moskovskoy 

Rusi: vospriyatiye tserkovno-slavyanskogo i russkogo yazyka, w: Uspenskiy Boris Andreyevich, 
Izbrannyye trudy, t. 2, Moskva, s. 29–58.

Uspenskiy Boris Andreyevich., 1994, Kratkiy ocherk istorii russkogo literaturnogo yazyka (XI–XIX 
vv.), „Progress”, Moskva.

Yusyp-Yakymovich Yuliya, 2009, Kyrylo-mefodiyivsʹka dukhovna spadshchyna: mova u pravo-
slavniy bohosluzhbi, Visnyk Uzhhorodsʹkoho universytetu Seriya: Filolohiya, Vypusk, t. 21,  
s. 42–49.

Zapolskaya Natalya Nikolayevna, 2001, K probleme yazykovoy refleksii XVIII veka. Slavyanskiy 
al’manakh. 2000, Izdvo «Indrik», Moskva.

The legacy of Cyril and Methodius as the foundation of intercultural 
communication

Summary: This article is a continuation of the author’s studies on the emergence and spread of the 
bibliographic tradition among the Slavs. It analyzes the idea of creating and disseminating a common 
cultural language of the Slavs, which existed for a long time, starting with the Moravian mission of 
Cyril and Methodius. The author develops the thesis that the language created by the brothers from 
Thessalonica for the purposes of worship has, from the very beginning, become a factor that strongly 
unifies nationalities – a kind of philosophy of Slavic unity. The history of the spread of the tradition 
of Cyril and Methodius among the Western, Southern and Eastern Slavs is presented by the author 
in the context of the idea of a common cultural language.

Keywords: tradition of Cyril and Methodius, common cultural language, Old Slavic language,  
	 Church Slavonic language, Slavia Orthodoxa.





ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9463 

Peter Žeňuch*

Wydział Pedagogiczny Uniwersytetu Komeńskiego w Bratysławie (Słowacja)

ŚWIĘCI BRACIA Z SALONIK I ICH SPUŚCIZNA W SŁOWACKIEJ 
KULTURZE DUCHOWEJ: TRADYCJA, ADAPTACJA, 

RÓŻNORODNOŚĆ**

Streszczenie: W artykule podjęto temat dotyczący spuścizny świętych Cyryla i Metodego 
w słowackiej kulturze duchowej. Wykazano wpływ dorobku życiowego Braci z Salonik na słowacką 
tradycję oraz na różnorodność i otwartość kulturową. W badaniach przyjęto założenie, że tłumaczenia 
Pisma Świętego na język narodowy uważa się za najistotniejszy przejaw dojrzałości i zaawansowania 
języka. W ten sposób najstarszy słowiański język literacki – starosłowiański – stał się tym, który  
w ówczesnym świecie zachodnim osiągnął poziom kulturowego języka Europy obok łaciny i greki. 
Autor zajął się zagadnieniami, które otwierają dyskurs naukowy nad przemianami i kontekstami 
tożsamości kulturowej w enklawie i diasporze na przykładzie Słowaków i Rusinów, stąd w artykule 
wykorzystano przykład słowackiego środowiska językowo-kulturowego, aby wyjaśnić kulturowe 
i językowe zagadnienia relacji między wspólnotą a tożsamością językową w kontekście narodowym 
i szerszym słowiańskim. Różnorodność słowackiej konfesyjności zawiera w sobie ciągłość 
chrześcijańskiej myśli językowej Słowaków, a tym samym ciągłość dziedzictwa duchowego tradycji 
i kultury cyrylo-metodiańskiej. Wynika to z faktu, że przez wprowadzenie do praktyk kościelnych 
języka słowiańskiego, obok łaciny i greki, Słowianie i Słowacy łatwiej dostosowali się do 
mentalności kulturowej łacińsko- czy greckojęzycznych elit. Na kulturę Słowian miała wpływ także 
kultura bizantyjska. Bizantyńsko-słowiańska tradycja duchowa, literacka i liturgiczna pozostawała  
i nadal pozostaje w bliskim związku z zachodnią tradycją kulturową i konfesyjną.

Słowa kluczowe: język, tożsamość, komunikacja, język prasłowiański, język starosłowiański,  
	  Wielkie Morawy.

„Czy deszcz Boży nie spływa na wszystkich jednakowo? i czyż 
słońce nie świeci wszystkim jednakowo? Czy nie oddychamy 
wszyscy tym samym powietrzem? Czy nie wstydzicie się uznawać 
tylko trzy języki, a wszystkim innym narodom i plemionom naka-
zujecie być ślepymi i głuchymi? Powiedz mi, czy robisz Boga  
 

  * Adres: prof. dr dr Peter Žeňuch; e-mail: slavpeze@gmail.com; ORCID: 0000-0002-5108-5425.
** Artykuł jest częścią projektu VEGA 2/0045/23 „Transformations and contexts of cultural identity in the 
enclave and diaspora: on the example of Slovaks and Rusnaks in the Lowlands.



Peter Žeňuch100

bezradnym, że nie może go dać, czy zazdrosnym, że nie da? 
Ale znamy wiele narodów, które mają Pismo Święte i chwalą Boga 
każdy w swoim języku”1. 

Święty Konstantyn-Cyryl podczas dysputy w Wenecji z trójjęzycznikami  
w 867 r. pytał o to, czy można wielbić Boga tylko w trzech językach: po hebraj-
sku, grecku i łacinie? I zdecydowanie opowiadał się za tłumaczeniem liturgii  
i Biblii na język starosłowiański, język literacki i wernakularny mieszkańców 
Wielkich Moraw. 

*

Święci Cyryl i Metody zapisali się w dziejach jako prekursorzy ewangeli-
zacji, która stała się fundamentem kultury narodów słowiańskich. Dając począ-
tek alfabetowi słowiańskiemu, zainicjowali rozwój piśmiennictwa kościelnego 
i świeckiego. Dzieje kultury narodów słowiańskich ukazują rozwój dziedzictwa 
cyrylo-metodiańskiego od czasów misji Braci Sołuńskich do współczesności. 
Celem niniejszego artykułu jest sformułowanie przyczynku do badań nad prze-
mianami i kontekstami tożsamości kulturowej w enklawie i diasporze na przy-
kładzie Słowaków i Rusinów. Badania te wyjaśnią, na czym polega wartość 
języka słowiańskiego w zestawieniu z łaciną i greką jako językami wiodącymi 
w cywilizowanym świecie zachodnim epoki starożytnej.

1.  Kulturowa i chrześcijańska tożsamość Słowian

Kult Cyryla i Metodego jest w całości wpisany w kalendarz kościelny tak 
w Kościele katolickim, jak i prawosławnym. Postrzegany jest jako tradycja apo-
stolska, dzięki której Słowianom przekazano to, co otrzymaliśmy od Cyryla 
i Metodego w zrozumiałym języku właśnie z nauki Jezusa. Potwierdza to aspekt 
pneumatologiczny w dziedzictwie cyrylo-metodiańskim, związany z doświad-
czeniem obecności i działania Ducha Świętego, a przejawiający się w propago-
waniu i praktykowaniu wiary chrześcijańskiej w różnych językach. „Dzięki 
dziełu Świętych Cyryla i Metodego, Chrystus zagościł na stałe w dziejach Sło-
wian i sprawił, że wstąpili ono na scenę kultury europejskiej ze swą tożsamo-
ścią i wiarą” (Budniak, 2014, s. 27).

1 Tłumaczenie własne. Transkrypcja oryginalnego tektu starocerkiewnosłowiańskiego: …nʼe idʼet 
lʼi dozhdʼ otʼʼ boga ravno na vsen, ilʼi slʼʼnce takozhe nʼe sijajetʼʼ na vsen, nʼi lʼi dyhajemʼʼ na aerʼʼ ravno 
vsi? Tako vy sen nʼe stydʼitʼe, tri jazyky tokmo mnʼenshe, a prochimʼʼ vsʼemʼʼ jazykomʼʼ i plʼemʼenomʼʼ 
slʼepymʼʼ velʼenshe bytʼi i gluhimʼʼ? Skazhitʼe mi, boga hotʼenshchen datʼi, ilʼi zavistlʼiva, nʼe hotenshcha 
datʼi? My zhe mnogy rody znajemʼʼ, knʼigy omʼejushcha i  bogu slavu vʼʼzdajushcha svojimʼʼ kozhdo 
(Lavrov, 1930, s. 30). Transkrypcja cytatów z tekstów starocerkiewnosłowiańskich, przytoczonych w ar-
tykule, jest dokonana zgodnie z międzynarodowymi zasadami IPA.



Święci Bracia z Salonik i ich spuścizna w słowackiej kulturze duchowej... 101

Przekaz kulturowy i duchowy Cyryla i Metodego rozciąga się na wszystkie 
obszary słowiańskiej komunikacji kulturowej, ponieważ język starosłowiański, 
jako kultywowany język liturgiczny i biblijny, wykorzystywany był nie tylko do 
komunikacji z Bogiem, ale także występował w szerokim zakresie tekstów nie-
liturgicznych mających charakter literacki (pisany) w rozmaitych gatunkach, 
jak np. pisane zabytki prawnicze i administracyjne, a także stanowił ważny ele-
ment kultywowanego nauczania kaznodziejskiego i literatury artystycznej. 
Właśnie najwcześniejsze dzieła starosłowiańskiej, a następnie nieprzerwanie 
kontynuowanej cerkiewnosłowiańskiej kultury piśmiennej przyczyniły się do 
ugruntowania językowego i kulturowego dziedzictwa Cyryla i Metodego 
w kontekście słowiańskim.

W kontekście aksjologicznym językowo-kulturowej komunikacji Słowian 
należy przede wszystkim upatrywać początków apostolatu świętych Cyryla  
i Metodego, którego celem była wernakularyzacja przesłania duchowego Biblii, 
co zostało również przeobrażone w żywą wiarę ludową w prawosławnej  
i łacińskiej tradycji konfesyjnej. Od czasu przybycia Świętych Braci do regionu 
środkowego Dunaju aż po czasy współczesne, zrozumiałe komunikowanie  
z Bogiem jest przedstawiane jako idea cyrylo-metodiańska, która stanowi rów-
nież główną platformę kulturowo-komunikacyjną dla współczesnego słowiań-
skiego chrześcijaństwa. „Cyrylo-metodiański sposób przeprowadzania ewan-
gelizacji wśród Słowian charakteryzuje […] apostolski uniwersalizm, który 
dzięki swej charyzmatycznej naturze pozwalał na przenikanie różnorodnych 
tradycji, kultur i jednał ludzi z braterstwie” (Górka, 1991, s. 188).

2.  Język jako źródło tożsamości narodowej chrześcijańskiej wspólnoty

Badania nad komunikacją duchową i międzyreligijną mogą być pomocne  
w identyfikacji procesów, które nadal wywierają wpływ na rozwój cywilizacyjny 
poszczególnych wspólnot narodowych w europejskiej i szerszej międzynarodo-
wej przestrzeni kulturowo-historycznej. Wysiłki zmierzające do zrozumienia 
procesów komunikacji kulturowej wynikają dziś w szczególności z konieczno-
ści zachowania, a  następnie też dalszego rozwoju tradycyjnych europejskich 
wartości kulturowych, których wyznacznikiem jest chrześcijaństwo, a także 
utrzymania specyfiki językowej i kulturowej, która stworzyła podstawy euro-
pejskiej jedności w różnorodności.

Pamięć historyczna każdej kultury jest podtrzymywana i rozwijana przez 
język, zwłaszcza język kultywowany, czyli literacki, który bierze udział  
w tworzeniu piśmiennictwa i kultury pisemnej. Znaczącą funkcję w tym rozwo-
ju kulturowym pełni jednak język, za pomocą którego człowiek komunikuje się 



Peter Žeňuch102

z Bogiem. Język jest antropologicznym środkiem komunikacji, tak samo jak 
język modlitwy, liturgii, język Biblii (Žeňuch–Šašerina, 2021, s. 79–83), gdyż 
jest on zrozumiały dla wszystkich jego użytkowników, żyjących w poszczegól-
nych wspólnotach narodowych i konfesyjnych. Tego wymagała już działalność 
misyjna prowadzona przez zakonników z Cesarstwa Franków (regula  
Admonitio generalis z 789 r.), dbająca w pewnym stopniu o to, by katechumen 
nie tylko na głos wyznawał wiarę i odmawiał obowiązkowe modlitwy, ale mu-
siał także umieć poprawnie je wytłumaczyć swoim dzieciom, członkom rodziny 
czy wspólnoty.

Dla współczesnego człowieka jest naturalne, że język wspólnoty stanowi 
istotną część jego tożsamości konfesyjnej i kulturowej, funkcjonującej nie tylko 
jako środek porozumiewania się. Język pełni funkcję znaku tożsamości, ale jest 
również dowodem historycznego i – w szerszym znaczeniu sensus communis 
– doświadczeniowego istnienia jednostki we wspólnocie. 

Również badania nad relacjami języka narodowego z innymi językami, np. 
nad stosunkami języka słowackiego z innymi językami słowiańskimi oraz nie-
słowiańskich, tworzą obraz ciągłego rozwoju społeczeństwa słowackiego. Już 
najstarsze warstwy słownictwa słowackiego, utrwalone w podaniach (narra-
cjach) ludowych, przysłowiach, powiedzeniach, a także w różnych pismach, 
świadczą o języku słowackim jako o żywym organizmie środków językowych 
przeznaczonych do komunikacji mówionej. Język ten obejmuje różnorodną ter-
minologię religijną, ekonomiczną, urzędową i prawną, która jest świadectwem 
życia gospodarczego oraz stopnia rozwoju społecznego i kulturowego społe-
czeństwa. 

3.  Słowacka różnorodność wyznaniowa

Wspólnota języka słowackiego używa nie tylko wszystkich odmian dialek-
talnych swojego języka narodowego, ale posługuje się także wspólną, unifiku-
jącą, integrującą formą języka narodowego – słowackim językiem literackim. 
Użytkownicy posługują się tą formą zwłaszcza we wszystkich publicznych (ale 
też prywatnych) sferach kultury, gospodarki, polityki i religii. Język wspólnoty 
jest więc traktowany jako wartość i trwały znak świadomości historycznej oraz 
kultury narodowej. 

Za znaczący objaw dojrzałości i rozwinięcia języka narodowego uważa się 
tłumaczenie Pisma Świętego na język ludu. Właśnie Słowianie posiadają 
tłumaczenia tekstów biblijnych na zrozumiały dla nich język wernakularny od 
okresu protosłowiańskiego rozwoju języków Słowian, czyli od czasów Wiel-
kich Moraw. Już wtedy przekłady Pisma Świętego i ksiąg liturgicznych na ję-



Święci Bracia z Salonik i ich spuścizna w słowackiej kulturze duchowej... 103

zyk starosłowiański, czyli język literacki Wielkich Moraw, stały się odpowied-
nikiem greckich i łacińskich prefacji. W ten sposób najstarszy słowiański język 
literacki – starosłowiański – stał się językiem, który w ówczesnym świecie za-
chodnim osiągnął poziom kulturalnego języka Europy obok łaciny i greki.  
W historii kultury europejskiej Słowianie zapewnili sobie trwałe miejsce.

Co prawda, przestrzeń europejska tradycyjnie dzieli się na zachodnią  
i wschodnią (podział ten związany jest z rozwojem kulturowo-religijnym w Eu-
ropie), ale oba te konglomeraty są elastyczne i otwarte (Zubko, 2022, s. 62–90), 
co umożliwia nieustanną komunikację językowo-kulturową i ciągle kształtuje 
warunki do uaktualniania synergizmu wartości chrześcijańskich i kulturowych 
(Šašerina, 2022, s. 27–42).

Synergizm wartości chrześcijańskich i językowo-kulturowych wynikał 
również z zapotrzebowań wspólnoty wielkomorawskiej, która tęskniła za po-
znaniem Bożej prawdy (prawa) w swoim (zrozumiałym) języku. 

W Życiu św. Cyryla zachowało się zaproszenie księcia Rościsława, który 
zwraca się do cesarza Michała III z Konstantynopola z prośbą o przysłanie na-
uczycieli umiejących wytłumaczyć ludności wielkomorawskiej prawo w języ-
ku zrozumiałym: „Nasz lud wyrzekł się pogaństwa i przestrzega prawa chrze-
ścijańskiego. Ale nie mamy takiego nauczyciela, który w naszym języku 
wyjaśniłby prawdziwą wiarę chrześcijańską, aby i inne kraje, widząc to, 
upodobniły się do nas. Poślij nam więc, o włodarzu, takiego biskupa i takiego 
nauczyciela, bo od ciebie dobre prawo zawsze wychodzi na wszystkie strony”2. 

Wielostronne relacje między językiem i religią a codziennymi paradygma-
tami historycznymi, gospodarczymi, politycznymi i społecznymi są obowią-
zującym rezultatem komunikacji także we współczesnej przestrzeni plurali-
stycznej. 

Pisał o tym Anton A. Baník (2000), który wyjaśniał rozwój kulturowy Sło-
waków w bliskiej relacji życia codziennego, języka i tradycji wyznaniowej. 
Wskazał na trwały wkład Słowaków nie tylko w historię własnej świadomości, 
ale także w rozwój węgierskiej państwowości. Jednocześnie tłumaczył ten plu-
ralizm w kategoriach wzajemnego powiązania konfesji ze środowiskiem oświa-
towym. Podkreślił, że oba środowiska w istotny sposób wpłynęły również na 
zastosowanie kultywowanych odmian języka słowackiego w prekodyfikacyj-
nym okresie rozwoju społeczeństwa słowackiego (Pauliny, 1983, s. 118–136). 
Te odmiany kulturowe języka słowackiego odgrywały ważną rolę identyfika-

2 Tłumaczenie własne. Transkrypcja oryginalnego tekstu starocerkiewnosłowiańskiego: Lʼjudemʼʼ 
nashimʼʼ poganʼstva sen otvrʼʼgshimʼʼ i  po hristʼianʼeskʼʼ sen zakonʼʼ drʼʼzhashtʼimʼʼ, uchitelen nʼe 
imamʼʼ takovago, izhe by ny vʼʼ svoi jazykʼʼ istuju vʼeru hristʼijanʼʼskuju skazalʼʼ, da bysha i iny strany 
togo zrenshtʼe podobilʼisen namʼʼ. To posli namʼʼ, vladyko, jepiskopa i uchitʼelen takovago. Otʼʼ vasʼʼ bo 
na vsen strany vʼʼsegda dobryji zakonʼʼ ishodʼitʼʼ (Lavrov, 1930, s. 26).



Peter Žeňuch104

cyjną w procesie rozwoju językowo-kulturowego Słowaków aż do momentu 
uchwalenia przez Antona Bernoláka (1762–1813) (Dissertatio philologico-
-critica de litteris Slavorum w 1787 r.) i Ľudovíta Štúra (1815–1856) (Nárečja 
slovenskuo albo potrzeba pisania v tomto nárečí, 1846) skodyfikowanej formy 
języka słowackiego. W całym tym złożonym okresie przedkodyfikacyjnym  
i w fazie kodyfikacji można wskazać różnorodne ruchy konfesyjne na Słowacji, 
podejmujące starania o kształtowanie języka Słowaków. Mimo to język komu-
nikacji codziennej pozostał określającym czynnikiem, wpływającym w zasad-
niczy sposób na kulturę słowacką. Można to zauważyć nie tylko w działalności 
kodyfikacyjnej osób wykształconych, ale także w stosowaniu kamedulskiego 
języka słowackiego w pierwszym całościowym tłumaczeniu Biblii kamedul-
skiej (1756–1760) na kultywowany język Słowaków okresu przed kodyfikacją 
Bernoláka, którego używano w funkcji kulturotwórczego języka zachodnio- 
słowackiego kręgu także w środowisku intelektualnym Uniwersytetu w Trnawie  
w XVII i XVIII w. Dopiero Ľudovít Štúr i jego idea kodyfikacji słowackiego 
języka literackiego jako ponadkonfesyjnego atrybutu Słowaków stała się prze-
łomową fazę emancypacji kulturalnej i ponadkonfesyjnej Słowaków (Doruľa, 
2014, s. 79–130).

4.  Konfesyjne zróżnicowanie słowackiej tradycji literackiej

W prekodyfikacyjnym okresie rozwoju kultury słowackiej konfesyjnie 
zróżnicowane zabytki piśmiennictwa stanowią najważniejsze źródło material-
ne, dowodzące wieloaspektowego rozwoju kulturowo-wyznaniowego całego 
społeczeństwa. Występuje w nich wielu topos loci communis, świadczących  
o wspólnym słowackim myśleniu, o jednorodnym tle historycznym i języko-
wym oraz o rozwoju narodowej integralności, tożsamości i życia kulturalnego. 
Choć rozmaite zabytki piśmiennictwa i folkloru wyraźnie dokumentują roz-
bieżność kierunków słowackiego rozwoju kulturowego, wynikającą ze zróżni-
cowania religijnego, rozejście to nie wywarło wpływu na język narodowy, jak 
również na wspólne myślenie Słowaków o swojej historii.

Dla całościowego poznania rozwoju kultury słowackiej najważniejsze jest 
podejście synergiczne, historyczno-filologiczne i porównawcze, pozwalające 
na zastosowanie jedynej wiarygodnej metody badania wartości życia konfesyj-
nie pluralistycznego. Dlatego przy badaniu komunikacji kulturowej niezbędna 
jest znajomość wszystkich warstw językowo-religijnych rozwoju społeczeństwa 
słowackiego. Podstawowym źródłem tej wiedzy są zabytki piśmiennictwa po-
wstałe nie tylko w języku słowackim używanym w postaci kulturowych odmian 
języka literackiego, ale także teksty w języku łacińskim jako oficjalnym języku 



Święci Bracia z Salonik i ich spuścizna w słowackiej kulturze duchowej... 105

państwowości węgierskiej. Łacina jest również językiem większościowego 
Kościoła obrządku łacińskiego na Węgrzech. Niezbędna jest też znajomość ję-
zyka cerkiewnosłowiańskiego, charakterystycznego dla bizantyjsko-słowiań-
skiej tradycji konfesyjnej na Słowacji, która od pewnego momentu nie tylko 
w sposób deklaratywny, ale także naturalny włączyła się w Kościół Rzymski 
jako formatywny element słowackiej przestrzeni kulturowej. Wreszcie jest to 
język czeski, który nie był tylko językiem oficjalnej komunikacji pisemnej, ale 
jako język biblijny (język tradycji liturgicznej wśród słowackich protestantów), 
dzięki słowackim protestantom, powstrzymał zaniedbywanie dawnego słowac-
kiego rozwoju językowo-kulturowego (Doruľa, 2015, s. 284–285). Zaniedby-
wanie, w rozumieniu J. Doruli, dotyczy przede wszystkim pisemnej, czyli lite-
rackiej odmiany języka Słowaków. 

Język słowacki współistniał w bezpośrednim kontakcie z łaciną, językiem 
niemieckim, czeskim, węgierskim i polskim. Podczas rozwoju wcale nie był  
od nich odizolowany (Doruľa, 1977, s. 11–23; Karabová, 2021, s. 182–184). 
W przypadku języka słowackiego wszystkie wpływy językowo-kulturowe mia-
ły źródło w konfesyjnie zróżnicowanym, lecz jednolitym myśleniu językowym 
o początkach słowackiej etniczności. 

W każdym języku narodowym mamy do czynienia z żywym organizmem, 
który w sposób naturalny przyjmuje i z biegiem czasu wchłania z innych języ-
ków nie tylko nowe słowa, ale także różnorodne praktyki stylistyczne. Jego 
brzmienie, słownictwo i gramatyka również podlegają ciągłym zmianom.  
W przypadku języka słowackiego ciągłość kontaktów międzyjęzykowych  
i międzykulturowych jest oczywista od najwcześniejszych epok historycznych 
języka starosłowackiego w X w. do jego kodyfikacji w wieku XIX (Kačala, 
Krajčovič, 2011). Z jednej strony można zauważyć ekskluzywność języka łaciń-
skiego i niemieckiego na Słowacji, a także stosunki gospodarcze słowackiej grupy 
etnicznej z ludnością węgierskojęzyczną (Kačala, 2002, s. 47), z drugiej zaś stro-
ny oddziaływanie języka czeskiego na język słowacki może być postrzegane nie 
tylko jako wynik wpływów ekonomicznych czy też religijnych i kulturowych. Już 
w tamtych czasach Daniel Krman (1663–1740) wyszedł z założenia, że starożyt-
ny język Słowaków, pierwotnych mieszkańców ojczyzny słowiańskiej, jest mat-
ką wszystkich pozostałych języków słowiańskich, ale z powodu nieczynności, 
zaniedbania i braku opieki Słowaków nad jego doskonaleniem, zastygł w swym 
rozwoju. Brak kultywowania języka doprowadził do podziału języka słowackie-
go na dużą liczbę odmian (dialektów i gwar), co sprawia trudności w odnalezie-
niu wspólnej podstawy języka literackiego Słowaków (Doruľa, 2014, s. 102).  
Z perspektywy poznania krytycznego należy podejść zwłaszcza do percepcji 
piśmiennictwa zróżnicowanego dialektalnie, ale także do kulturowych i konfe-
syjnych warunków rozwoju kultury słowackiej (Žeňuch, 2022, s. 101).



Peter Žeňuch106

Na Słowacji źródła piśmienne powstawały w kontekście różnych dyskur-
sów konfesyjnych (katolicy, ewangelicy, kalwiniści). Obejmują one zabytki na-
pisane cyrylicą, pochodzące ze środowiska bizantyjsko-słowiańskiej (grecko-
katolickiej) tradycji kościelnej, na którą wywarł wpływ słowacki horyzont 
językowo-kulturowy. Osoby wyznania bizantyjsko-słowiańskiego uczestniczy-
ły razem z innymi tradycjami konfesyjnymi na Słowacji we wszystkich waż-
nych wydarzeniach historycznych i w procesach rozwojowych społeczeństwa. 
Nie było żadnego ruchu społecznego, ekonomicznego czy konfesyjnego, 
żadnego buntu chłopskiego lub innego zorganizowanego czy spontanicznego 
ruchu, w którym nie brałyby udziału wszystkie wyznania mieszkające na Sło-
wacji (Haraksim, 1957, s. 3–5; Sedlák, 2012, s. 466). 

Za niedostatek w badaniach źródeł związanych z tradycją bizantyjsko-sło-
wiańską można jednak uznać fakt, że skupiamy się dziś głównie na poszukiwa-
niu odpowiedzi dotyczących jej ciągłości lub nieciągłości w stosunku do 
środowiska wielkomorawskiego. Faktem jest, że język literacki Wielkich Mo-
raw jako język liturgiczny ma swoją kontynuację zwłaszcza wśród Słowian po-
łudniowych i wschodnich, gdzie w postaci redakcji narodowych w pełni reali-
zował się w cerkiewnosłowiańskim środowisku liturgicznym poszczególnych 
narodowych Kościołów prawosławnych. W języku tym rozwinęła się również 
bogata kultura piśmienna, wykorzystująca cyrylicę. Należy jednak dodać, że 
bizantyjsko-słowiańska tradycja literacka i liturgiczna była i do dziś jest w sta-
łym bliskim kontakcie z historią kulturową i konfesyjną Słowaków. Szczególną 
rolę w tym procesie odgrywała rewitalizacja tradycji bizantyjsko-słowiańskiej 
na Słowacji, dla której warunki stworzyła kolonizacja na prawie wołoskim, 
umotywowana ekonomicznie (Žeňuch, 2022, s. 14). Zabytki rękopiśmiennic-
twa cyrylickiego powstawały głównie w środowisku historycznej eparchii mu-
kaczewskiej, stanowiącej obszar, gdzie dochodzi do kontaktu tradycji i kultury 
bizantyjskiej z łacińską, co znajduje odzwierciedlenie szczególnie w religijnej 
codzienności (Zubko, 2021)3.

W słowackim środowisku państwo chrześcijańskie związane jest z okresem 
wielkomorawskim, z którym identyfikują się wszyscy Słowacy, niezależnie od 
tradycji wyznaniowej. W Wielkich Morawach widzą genezę własnej chrześci-
jańskiej, kulturowej i państwowej tożsamości. Ciągłość kulturowej świadomo-

3 Mamy tu na myśli np. wspólne celebrowanie niektórych świąt kościelnych wpisanych do kalenda-
rza kościelnego zgodnie z tradycją tego czy innego środowiska wyznaniowego. Takim przykładem jest 
Dzień Wszystkich Świętych, który w Kościele łacińskim obchodzony jest 1 listopada. Kościół wschodni 
obchodzi je w pierwszą niedzielę po Zesłaniu Ducha Świętego, natomiast wspomnienie wszystkich wier-
nych zmarłych (potocznie zwane Dniem Zadusznym) jest obchodzone na Słowacji także przez katolików 
i wyznawców Kościoła bizantyjskiego, choć pamiętają o swoich zmarłych dokładnie w pięć sobót roku 
kościelnego (jest to sobota przed niedzielą Wielkiego Postu, w drugą, trzecią i czwartą sobotę Wielkiego 
Postu oraz w sobotę przed Uroczystością Zesłania Ducha Świętego).



Święci Bracia z Salonik i ich spuścizna w słowackiej kulturze duchowej... 107

ści Cyryla i Metodego jest obecna w słowackim środowisku narodowym przez 
cały narodowo-emancypacyjny rozwój Słowaków (Korec, 2015; Šmálik, 1997; 
Lacko, 2011; Bagin, 1993).

Wprawdzie również inne narody słowiańskie podają tradycję Cyryla i Me-
todego oraz starosłowiańską kulturę piśmienną jako źródło swojej identyfikacji 
językowej i kulturowej, jednak misja Cyryla i Metodego jest wyjątkowa dla 
słowackiej historii kultury dokładnie pod warunkiem powstania organizacji ko-
ścielnej w Nitrze. W każdym wczesnym systemie politycznym założenie orga-
nizacji kościelnej stanowiło integralną podstawę rozwoju narodowo-identyfika-
cyjnego danego społeczeństwa.

Cyrylometodiański wymiar chrześcijaństwa podkreślają wszystkie wspól-
noty słowiańskie, choć swoją konfesyjną koncepcję narodowej i chrześcijań-
skiej tradycji postrzegają albo w odniesieniu do łacińskiej, albo do bizantyjskiej 
tradycji eklezjalnej. Obie koncepcje kulturowo-konfesyjne powstały w związku 
z tą samą europejską dychotomią okcydentalno-orientalną kultury chrześcijań-
skiej, która doskonale odzwierciedla się w dychotomii słowiańskiej tradycji 
eklezjalnej (Bărlieva, 2021, s. 7–9). Niemniej argumentacja niektórych history-
ków często skupia się na podkreślaniu wyłączności jednej tradycji nad drugą. 
Pomimo to różnorodność eklezjalna słowiańskich Kościołów chrześcijańskich 
jest naturalna i tradycyjna także na Słowacji.

5.  Grekokatolicy jako składowa słowackiej cyrylometodiańskiej 
tożsamości i kultury

Ważną kulturowo-identyfikacyjną cechą wspólnoty należącej do kręgu kul-
tury i tradycji bizantyjsko-słowiańskiej pod Karpatami była i jest przynależność 
nosicieli tej tradycji do mukaczewskiego Kościoła obrządku bizantyjskiego 
jako Kościoła macierzystego, który łączy na płaszczyźnie duchowo-kulturowej 
obecnych grekokatolików w eparchiach Słowacji z grekokatolikami na Zakar-
paciu na Ukrainie, Węgrzech i w Rumunii. Mukaczewska eparchia macierzysta 
(historyczna) znajdowała się na terytorium północno-wschodnich Węgier w ko-
mitatach Spisz, Szarysz, Uż, Abov, Zemplin, Bereż i Marmarosz. Dawna i obec-
na struktura państwowo-polityczna przestrzega naturalny podział geograficzny, 
a jednocześnie w jej skład wchodzą różne wspólnoty językowe i narodowo-kul-
turowe. Z punktu widzenia prawa kościelnego wspomniane komitaty należały 
również do administracji biskupstwa jagierskiego obrządku łacińskiego, z któ-
rej wierni Kościoła obrządku bizantyjsko-słowiańskiego zostali wykluczeni, 
natomiast historyczna eparchia mukaczewska w całym okresie swojego istnienia 
(tj. przed i po jej erygowaniu kanonicznym) jest symbolizowana przede wszyst-



Peter Žeňuch108

kim przez swoją tożsamość kościelną i administracyjną. Eparchia Mukaczewa 
była rzeczywiście odrębną jednostką, o czym świadczy i co podkreśla w szcze-
gólności jej orientacja obrzędowa oparta na specyficznych fundamentach i po-
trzebach wiernych. Choć może się to wydawać jako mało istotne, tożsamość 
eklezjalną Kościoła obrządku bizantyjsko-słowiańskiego pod Karpatami repre-
zentuje przede wszystkim jej duchowość, a nie etniczność jej członków. Ducho-
wość i religijność mają również szczególne znaczenie przy argumentacji 
o ciągłości bizantyjskiej tradycji kulturowej na Słowacji (Žeňuch, Vasil, 2003, 
s. 254). Kulturowo-konfesyjny składnik wschodniej tożsamości religijnej utrzy-
mywał się w środowisku kultury słowackiej mimo innych rozbieżnych procesów 
etnoidentyfikacyjnych, zachodzących w mukaczewskim środowisku eklezjal-
nym i związanych z różnymi społeczno-politycznymi lub narodowo-świadomo-
ściowymi ruchami (starania o madziaryzcję, rusyfikację, ukrainizację etnicznie 
słowackich grekokatolików). W końcu wszystkie procesy identyfikacji zróżni-
cowanych językowo-etnicznych wspólnot Kościoła bizantyjsko-słowiańskiego 
pod Karpatami przebiegały zgodnie z warunkami emancypacji tożsamości na-
rodowych, w tym także słowackiej wspólnoty kościelnej. Dlatego kultura pi-
śmiennictwa cyrylskiego stała się dziedzictwem wszystkich wspólnot języko-
wych i narodowych, uczestniczących w jej kształtowaniu, w tym słowackiego 
elementu językowego i etnicznego. Na terenie byłego Kościoła w Mukaczewie 
żyły i nadal żyją wspólnoty Słowaków, Węgrów, Rusinów, Ukraińców, 
Polaków, Rumunów, Romów i innych, którzy identyfikują się ze swoimi 
sąsiadami poprzez konkretne cechy językowe, historyczne, kulturowe i spo-
łeczno-polityczne, a nie tylko poprzez przynależność religijną. Język jako na-
rzędzie komunikacji jest więc stabilną i obowiązującą wartością etnoidentyfika-
cyjną.

Pomimo tego, że w językowo i etnicznie zróżnicowanym społeczeństwie 
pod Karpatami nie zachowały się starosłowiańskie czy cerkiewnosłowiańskie 
protografy najstarszych źródeł pisemnych, to jednak ich zapisy łączą miejscową 
kulturę duchową i religijną z najstarszym słowiańskim horyzontem chrześcijań-
skim i tradycją piśmiennictwa ukształtowaną w środowisku wielkomorawskim 
(Žeňuch, Belyakova, Naĭdenova, Zubko, Marinčák, 2018, s. 17–18). Badania 
źródeł lokalnej tradycji duchowej, które powstały na przestrzeni tradycji bizan-
tyjskiej pod Karpatami, ukazują istotny wkład cerkiewnosłowiańskiej, jak i ła-
cińskiej tradycji literackiej w kształtowanie wartości i myśli kulturowej. Kry-
tycznie ocenia go m.in. historyk Michal Bradač (1749–1815) z Mukaczewa.  
W swoim kompendium historycznym o historii Kościoła z 1790 r. postrzega 
bizantyjsko-słowiańską tradycję kościelną pod Karpatami w powiązaniu z za-
chodnim, łacińskim horyzontem kulturowym i Rzymem, rozpatrując obrządek 
grecki w tym podkarpackim środowisku, język liturgiczny i pismo cyrylickie 



Święci Bracia z Salonik i ich spuścizna w słowackiej kulturze duchowej... 109

jako kontinuum od czasów misji Cyryla i Metodego. Ponieważ Michal Bradač 
również interpretuje chrystianizację Węgier jako panońskie kontinuum  
z akcentem na wielkomorawską tradycję kościelną, jego wyjaśnienie stanowi 
wkład we współczesną polemiczno-teologiczną debatę na temat samych po-
czątków chrześcijaństwa na Węgrzech. Przeciwstawiał się w ten sposób Gott-
friedowi Schwartzowi (1707–1786), ewangelickiemu teologowi i historykowi, 
zajmującemu się historią Węgier, sympatyzującemu z poglądami oświecenio-
wymi, i jego koncepcji chrystianizacji Węgier przez Węgrów w czasie ich przy-
bycia do Panonii. M. Bradač w ten sposób twardo bronił idei o kulturowej sta-
rożytności chrześcijaństwa wśród Słowian na Węgrzech, gdyż podkreślał ich 
związek z patriarchatem rzymskim. Początki tej kościelnej tradycji jedności  
z Rzymem widział w Królestwie Morawskim i przedstawiał ją zgodnie z ideami 
słowackich jezuitów XVIII w. 

Należy też wspomnieć, że w mukaczewskim środowisku intelektualistów 
dobrze znane były prace Samuela Timona (1675–1736), jezuity i polihistora 
słowackiego pochodzenia, pedagoga i twórcy historiografii krytycznej, który 
pracował w Koszycach i Użhorodzie, zwłaszcza jego dzieło Obraz dawnych 
Węgier (1733), z którego Bradač przejmuje koncepcję autochtoniczności Sło-
wian na obszarze Środkowego Dunaju, a także ideę niezastąpionej roli Słowa-
ków w kształtowaniu się królestwa Węgier. To właśnie pod wpływem dzieła 
Timona oraz danych zawartych w Paterku Kijowsko-Peczerskim i w Powieści 
minionych lat Nestora dostrzega się autentyczność Słowian i Słowaków na ob-
szarze Środkowego Dunaju, a także ich istotną rolę w kształtowaniu się chrze-
ścijańskiego królestwa Węgrów nad centralnym Dunajem na przestrzeni Ko-
ścioła obrządku bizantyjskiego pod Karpatami. Sama nazwa Uhor odnosi się do 
przynależności do państwa, a nie do tożsamości etnicznej. Według Bradača mi-
sja Cyryla i Metodego na Wielkich Morawach oznacza początek epoki chrześci-
jańskiej formacji mieszkańców pod Karpatami i w Panonii (Žeňuch, Zubko, 
2021, s. 26–29).

Interpretacje o synergii łacińskiej i bizantyjskiej kultury duchowej Słowian 
od czasów Cyryla i Metodego nad Środkowym Dunajem w całym rozwoju sło-
wackiego i słowiańskiego chrześcijaństwa potwierdzają inne, obecnie ogólnie 
znane badania różnych źródeł obu tradycji obrzędowych.

Zakończenie

To właśnie język słowiański, oprócz łaciny i greki, wniósł do Kościoła 
wymiar doświadczenia działania Ducha Świętego, w zakresie postrzegania ży-
cia chrześcijańskiego, którego podstawą jest potrzeba zrozumiałej powszechnie 



Peter Žeňuch110

komunikacji z Bogiem. Nie jest niczym wyjątkowym, że przez ten akt Słowia-
nie, a z nimi Słowacy, łatwiej dostosowali się do mentalności kulturowej łaciń-
sko- czy greckojęzycznych elit. Zbliżyli się do niej głównie i dzięki doskonałe-
mu zrozumieniu (łacińskich i greckich) chrześcijańskich reguł prawnych  
w zrozumiałym języku (Bеlyаkоva, 2020, s. 37–45). W tradycji łacińskiej  
i greckiej szukali już dawni Słowacy nad środkowym Dunajem oparcia dla wła-
snego rozwoju historycznego. Podstawy tej szukali również w czasach swojego 
bytowania w Królestwie Węgierskim oraz w kontekście różnorodnych ruchów 
gospodarczych (kolonizacja niemiecka i wołoska) i kościelno-kulturowych 
(Kościół katolicki, protestancki, grecko-słowiańska tradycja kościelna) oraz 
współczesnych przemian państwowo-politycznych.

W procesie identyfikacji kulturowej Słowaków uczestniczyła również kul-
tura bizantyjska (grecka), która zaznaczyła się szczególnie na początku rozwoju 
dziedzictwa Cyryla i Metodego. Później jednak stała się ona również czynni-
kiem kulturowo-duchowym w kształtowaniu świadomości Słowaków w ramach 
ekonomicznie motywowanej kolonizacji wołoskiej, w której Słowacy również 
z dużym powodzeniem uczestniczyli. Słowacy nie wyrzekli się swojego staro-
żytnego cyrylo-metodiańskiego pochodzenia chrześcijańskiego nawet w kon-
tekście węgierskiego Kościoła rzymskiego, na przekór tradycji św. Stefana, 
o czym świadczą np. łacińskie mszały – czternastowieczny Mszał Bratysławski 
i Spiski oraz piętnastowieczny Antyfonarz Bratysławski, zachowujące łacińskie 
teksty liturgiczne ku czci świętych Cyryla i Metodego (Vragaš 2013, 58–61). 
Wpływ kultury bizantyjskiej na Słowian można z pewnością dostrzec także  
w kontekście ataku Awarów na Konstantynopol w 626 r., o czym pisze Martin 
Hurbanič (2016 i 2019). Atak ten jest również postrzegany jako początek two-
rzenia autonomicznych księstw słowiańskich nad środkowym Dunajem, do któ-
rych należało Imperium Sama. Z perspektywy bizantyjskiej atak Awarów na 
stolicę imperium miał konsekwencje, które wpłynęły na kształtowanie mental-
ności bizantyjskiej tamtego czasu, a opis tego wydarzenia z pewnością znalazł 
swoje odzwierciedlenie w wielu legendach. Również w tekście Akatystu do 
Najświętszej Theotokos tworzy on silny komponent semantyczny, będący rów-
nież typowym elementem bizantyjsko-słowiańskiej religijności duchowo-
-chrześcijańskiej. Świadczą o tym zwłaszcza nowe ustalenia M. Hurbanič 
(2019), które dają obraz genezy i powstawania tej maryjnej tradycji ochronnej 
także w kontekście słowiańskim. Pojawia się ona także stopniowo w rozwijają-
cej się słowiańskiej tradycji kulturowej, charakterystycznej zarówno dla wielko-
morawskiej, jak i węgierskiej religijności maryjnej. W tym kontekście także Mi-
roslav Adam (Adam, 2006, s. 5) przedstawił kilka argumentów na temat roli 
wielkomorawskich Słowian w ewangelizacji obszaru węgierskiego. Dokumen-
tują to także różne językowe adopcje w mowie węgierskiej (zob. np. w słowniku 



Święci Bracia z Salonik i ich spuścizna w słowackiej kulturze duchowej... 111

I. Kniezsa 1955), które odnoszą się do życia religijnego i organizacji kościelnej: 
„…i tak jak wielcy zwiastuni św. Konstantyn-Cyryl i Metody głosili Ewangelię 
pod władzą i jurysdykcją rzymskiego papieża, tak samo rodzące się Węgry zbli-
żały się do zachodniego świata, choć zachowały pewną autonomię, i w ten spo-
sób stały się pomostem między bizantyjskimi cesarzami Konstantynopola  
a niemieckimi cesarzami Świętego Cesarstwa Rzymskiego’4.

Bizantyńsko-słowiańska tradycja duchowa, literacka i liturgiczna pozosta-
wała i nadal pozostaje w bliskim związku z zachodnią tradycją kulturową 
i konfesyjną. Związek ten wpływał również na klasztory wschodnie i ich bizan-
tyjsko-słowiańską duchowość, przy czym ekskluzywność obrządku łacińskiego 
dopełniła podporządkowania tradycji greckiej na obszarze środkowego Dunaju 
i Węgier (Adam, 2006, s. 25–26). Świadczą o tym zwłaszcza pewne zabytki 
pisane cyrylicą zachowane w środowisku słowackim (Žeňuch, 2015), które sta-
nowią świadectwo spotkania duchowości bizantyjsko-słowiańskiej i łacińskiej 
pod Karpatami. 

Rozważając różnorodność słowackiej konfesyjności, nie można zatem po-
minąć ciągłości chrześcijańskiej myśli językowej Słowaków, która do dziś wy-
raża niezmienność wyznania wiary, a tym samym ciągłość dziedzictwa ducho-
wego tradycji i kultury cyrylo-metodiańskiej.

Bibliografia

Adam Miroslav OP, 2006, Interekleziálne vzťahy medzi kresťanmi latinského a byzantsko- 
slovanského obradu v bývalom Uhorsku počas vlády Arpádovcov (1000–1301), Teologický 
Časopis, t. 4, nr 2, s. 2–26.

Bagin Anton, 1993, Cyrilometodská tradícia u Slovákov, Slovac Academic Press, Bratislava. 
Baník Anton Augustín, 2000, O dialektickej podstate slovenského konfesionalizmu. Matica 

slovenská, Martin.
Bărlieva Slavija, 2021, Kirilometodievski motivi v  latinskata i  grăckata knizhnina, Bălgarska 

akademija na naukite. Kirilo-metodievski nauchen centăr, Sofija.
Belyakova Jelena Vlad’imirovna, 2020, O n’ekotorykh osobennost’iakh rasprostran’en’ija 

kirill’icheskikh pamiatn’ikov cerkovnogo prava u  slavian v  rann’eje novoje vremia, Slavica 
Slovaca, t. 55, nr 1, s. 37–45.

Budniak Józef, 2014, Bracia Sołuńscy Cyryl i Metody w liturgii i modlitwie, w: Józef Budniak, 
Andrzej Kasperek (red.), Intelektualne i duchowe dziedzictwo Cyryla i Metodego. Historia  
i aktualność tradycji cyrylo-metodiańskiej, Studio NOA, Katowice, s. 13–28.

Doruľа Ján, 1977, Slováci v dejinách jazykových vzťahov, Veda, Bratislava.

4 Tłumaczenie własne: „...a tak ako veľkí vierozvestovia svätí Konštantín Cyril a Metod ohlasovali 
evanjelium pod autoritou a jurisdikciou rímskeho pápeža, podobne aj rodiace sa Uhorsko sa primklo  
k západnému svetu, hoci si ponechalo istú autonómiu, a tak sa stalo mostom medzi byzantskými cisármi 
z Konštantínopolu a nemeckými cisármi Svätej Rímskej ríše“ (Adam, 2006, s. 8).



Peter Žeňuch112

Doruľа Ján, 2014, Predstavy slovenských vzdelancov o jazyku a etnickej identite Slovákov  
v období národného obrodenia, w: Doruľa Ján (red.), Historický význam a odkaz diela oso- 
bností slovenského národného obrodenia, Slavistický ústav Jána Stanislava SAV, Bratislava, 
s. 79–130.

Doruľа Ján, 2015, Slováci medzi starými susedmi. Môžu byť aj Slováci starí?, Slavistický ústav Jána 
Stanislava SAV – Slovenský komitét slavistov, Bratislava.

Górka Leonard, 1991, Trwałe wartość tradycji cyrylo-metodiańskiej. W 1100-lecie śmierci 
św. Metodego, w: Jan Sergiusz Gajek, Leonard Górka (red.), Cyryl i Metody. Apostołowie  
i nauczyciele Słowian, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin, s. 185–194.

Haraksim Ľudovít, 1957, Z dejín Ukrajincov na východnom Slovensku, Osveta, Martin.
Hurbanič Martin, 2009, História a mýtus: Avarský útok na Konštantínopol roku 626 v legendach, 

Filozofická fakulty Univerzity Komenského, Bratislava.
Hurbanič Martin, 2019, The Avar Siege of Constantinople in 626. History and Legend, Palgrave 

Macmillan, Cham.
Kačala Ján, Krajčovič Rudolf, 2011, Prehľad dejín spisovnej slovenčiny, Matica slovenská, Martin.
Kačala Ján, 2002, Slovenčina pri míľnikoch slovenských dejín, Univerzita sv. Cyrila a Metoda, 

Trnava.
Karabová Katarína, 2021, Vernakulárny charakter lexikografických súčastí po latinsky písaných diel 

slovenskej proveniencie v 18. storočí, Slavica Slovaca, t. 56, nr 2, s. 182–190; doi.org/10.31577/
SlavSlov.2021.2.3.

Kniezsa István, 1955, A magyar nyelv szláv jövevényszavai. I. kötet, 1.-2. rész. Akadémiai kiadó, 
Budapest 1955.

Korec kardinál, Ján Chryzostom, 2015, Tisíc rokov Slovenska s cirkvou, Lúč, Bratislava.
Lacko Michal, 2011, Svätí Cyril a Metod, wyd.7, Dobrá kniha, Trnava.
Lavrov Nʼikolaj Andrejevich, 1930, Trudy slavʼianskoj komisii. Tom I. Matʼerialy po istorii 

vozniknovenʼija drevnʼejshej slavʼianskoj pisʼmennostʼi, Izdatʼelʼstvo akademii nauk, Leningrad. 
Pauliny Eugen, 1983, Dejiny spisovnej slovenčiny od začiatkov po súčasnosť, Slovenské pedagogické 

nakladateľstvo, Bratislava.
Sedlák Imrich, 2012, Východné Slovensko v letokruhoch národa, Matica slovenská, Martin.
Šašerina Svetlana, 2022, The value system reflected in the homiletic tradition of the 17th and 18th 

centuries, w: Peter Žeňuch, Svetlana Šašerina (red.), Crisis as an Opportunity for the Revival of 
Values, Ján Stanislav Institute of Slavistics of Slovak Academy of Sciences, Bratislava, s. 27–42; 
doi.org/10.31577/9788089489534-Saserina.

Šmálik Štefan, 1997, Boží ľud na cestách, Lúč, Bratislava.
Vragaš Štefan, 2013, Cyrilometodskédedičstvo v  náboženskom, národnom a kultúrnom živote 

Slovákov, Lúč, Bratislava. 
Zubko Peter, 2021, Prídu mnohí od východu i západu: Podkarpatský Východ v archívoch západnej 

cirkvi, Popradská tlačiareň, vydavateľstvo s.r.o., Poprad.
Zubko Peter, 2022, Tangents of Latin-Byzantine coexistence to the south of the Carpathians as an 

opportunity for the revival of values, w: Peter Žeňuch, Svetlana Šašerina (red.), Crisis as an 
Opportunity for the Revival of Values, Ján Stanislav Institute of Slavistics of Slovak Academy of 
Sciences, Bratislava, s. 62–90; doi.org/10.31577/9788089489534-Zubko.

Žeňuch Peter, Vasiľ Cyril, 2003, Cyrillic Manuscripts from East Slovakia. Slovak Greek Catholics: 
Defining Factors and Historical Milieu / Cyrilské rukopisy z východného Slovenska. Slovenskí 
gréckokatolíci, vzťahy a súvislosti. Monumenta byzantino-slavica et latina Slovaciae, t. 1, 
Pontificio Istituto Orientale – Slavistický kabinet SAV – Centrum spirituality Východ – Západ 
Michala Lacka, Roma–Bratislava–Košice.

Žeňuch Peter, 2015, K dejinám cyrilskej písomnej kultúry na Slovensku. Univerzita Konštantína 
Filozofa, Nitra.



Święci Bracia z Salonik i ich spuścizna w słowackiej kulturze duchowej... 113

Žeňuch Peter, Belyakova Elena – Naĭdenova Desislava – Zubko Peter – Marinčák Šimon, 2018, 
Užhorodský rukopisný Pseudozonar. Pravidlá mníšskeho a svetského života z prelomu 16.–17. 
storočia. Monumenta byzantino-slavica et latina Slovaciae, vol. V, Slavistický ústav Jána 
Stanislava SAV – Slovenský komitét slavistov – Centrum spirituality Východ-Západ Michala 
Lacka – VEDA, vydavateľstvo SAV, Bratislava–Moskwa–Sofija–Košice. 

Žeňuch Peter, Zubko Peter, 2021, Michal Bradač – Rukoväť cirkevných dejín. Monumenta 
byzantino-slavica et latina Slovaciae. Vol. VIII. VEDA, vydavateľstvo SAV – Slavistický ústav 
Jána Stanislava SAV – Slovenský komitét slavistov, Bratislava. 

Žeňuch Peter, Šašerina Svetlana, 2021, Language as a Means of Communication with God, 
Akropolis: Journal of Hellenic Studies, t. 4, s. 60–75; doi.org/10.35296/jhs.v5i1.73.

Žeňuch Peter, 2022, Slováci a slovenčina v jazykovo-historických a konfesionálnych súvislostiach, 
Slovenský komitét slavistov, Pedagogická fakulty Univerzity Komenského, Bratislava.

The Saints Brothers of Thessaloniki and their legacy in Slovak  
spiritual culture: tradition, adaptation, diversity

Summary: The article deals with the legacy of Saints Cyril and Methodius in the Slovak spiritual 
culture. The influence of the life achievements of the Brothers from Thessaloniki on the Slovak 
tradition and on cultural diversity and openness is demonstrated. The research assumed that the 
translation of the Holy Bible into the national language is considered the most important manifestation 
of the maturity and advancement of the national language. In this way, the oldest Slavic literary 
language – Old Slavonic – became a language that in the Western world of the time reached the level 
of the cultural language of Europe, next to Latin and Greek. The aim of the article is to formulate 
a contribution to research on the transformations and contexts of cultural identity in the enclave and 
diaspora, on the example of Slovaks and Ruthenians. The article uses the example of the Slovak 
linguistic and cultural environment to explain the cultural and linguistic issues of the relationship 
between community and linguistic identity in the national and wider Slavic context. The diversity of 
Slovak confessionalism includes the continuity of the Christian linguistic thought of the Slovaks, 
and thus the continuity of the spiritual heritage of the Cyril-Methodian tradition and culture. This is 
due to the fact that by introducing the Slavic language into the church practices, next to Latin and 
Greek, the Slavs and Slovaks more easily adapted to the cultural mentality of the Latin- or  
Greek-speaking elites. The culture of the Slavs was also influenced by the Byzantine culture. The 
Byzantine-Slavic spiritual, literary and liturgical tradition was and still is closely related to the 
Western cultural and confessional tradition.

Keywords: language, identity, communication, proto-slavic, old churche slavonic, Great Moravia.





ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9464 

Andrej Botek*

Slowakische Universität für Technologie in Bratislava (Slowakei)

DIE WEGE DER VEREHRUNGSTRADITION  
DER THESSALONISCHEN BRÜDER KYRILL UND METHOD  

IM ZUSAMMENHANG MIT DER FRÜHEN GESCHICHTE  
DER SLOWAKEI

Zusammenfassung: Die Thessalonischen Brüder – die heiligen Kyrill und Method- haben sich 
unauslöschbar in die Religions – und Kulturgeschichte mehrerer slawischer Völker eingetragen. Ihr 
Werk, wenn auch seinerzeit von verschiedenen Kontroversen und Feindschaften begleitet, hat bis in 
die heutige Zeit überlebt und ihr Vermächtnis wird von allen slawischen Völkern verehrt. Der aus 
Polen stammende Papst Johannes Paul II. erklärte die heiligen Kyrill und Method zu Mitbeschützern 
Europas, neben dem heiligen Benedikt und anlässlich des hundertjährigen Jubiläums der Enzyklika 
Grande munus von Leo XIII. hat er ihnen eine eigene Enzyklika Slavorum apostoli gewidmet 
(Lubańska, 2013, S. 587). Ihre wichtige gesellschaftliche Bedeutung wird auch durch die Erwähnung 
ihres geistlichen Erbes in der Präambel der Verfassung der Slowakischen Republik (die am 1. 
September 1992 angenommen wurde) deklariert. In diesem Artikel soll nicht nur die Größe des 
Werkes dargestellt werden, welches die heiligen Kyrill und Method uns überlassen haben; es sollen 
desgleichen die Widrigkeiten, welche zum einen die Thessalonischen Brüder persönlich, zum 
anderen auch ihr mühevolles missionarisches Werk begleitet haben, dargestellt werden, und auch 
von der Verehrung die Rede sein, die diesen beiden herausragenden Persönlichkeiten kurz nach 
ihrem Tod erwiesen wurde. Der vorliegende Beitrag möchte nicht die vielschichtige Bedeutung des 
Wirkens von Kyrill und Method widerspiegeln, da dieses Thema bereits mehrfach ausführlich 
beschrieben wurde. In diesem Artikel soll über die Verehrung nachgedacht werden, die den 
Thessalonischen Brüdern in der frühesten Zeit in der Slowakei hätte zuteilwerden können.

Schlüsselwörter: die heiligen Kyrill und Method, Verehrung, Konstantins Grab, Methods Grab,  
	 Kathedraltempel.

* Adresse: Doc. Mgr. Dipl. Ing. Arch. Andrej Botek, PhD, e-mail: andrej.botek@stuba.sk; ORCID:  
0009-0003-7095-7334.



Andrej Botek116

Das Wirken der Thessalonischen Brüder im Großmährischen Reich 
in den Jahren 863–867

Zunächst sollen an dieser Stelle kurz grundlegende Informationen über das 
Wirken der Thessalonischen Brüder im Großmährischen Reich zusammenge-
fasst werden, wobei den Kern dieses Reiches in der damaligen Zeit Mähren 
(Teil der heutigen Tschechischen Republik) und ein großer Teil der heutigen 
Slowakei bildeten1. Als der großmährische Fürst Rastislav2 im Jahre 862 nach 
Konstantinopel seine Botschaft sandte, in der er um einen „Bischof und Lehrer“ 
bat, vertraute der Kaiser Michael III. diese Aufgabe dem gebildeten Konstantin 
dem Philosophen an. Dieser nahm seinen Bruder Method mit. Die beiden Thes-
salonischen Brüder waren dem kaiserlichen Hof wohlbekannt. Method war vor 
seinem Eintritt ins Kloster als Administrator einer Provinz tätig gewesen. Kon-
stantin hatte mehrere Posten bekleidet – er wirkte als Chartophylax und Sekre-
tär des Patriarchen, später an der Universität zu Konstantinopel, und beide hat-
ten Erfahrungen mit kaiserlichen diplomatischen Missionen (Ivanič, Lukáčová, 
S. 2014; Wesoly, 2020, S. 26–28).

Im Großmährischen Reich standen die Brüder in deutlicher Opposition zu 
fränkischen Geistlichen, welche schon seit Anfang des 9. Jahrhunderts in die-
sem Gebiet missionarisch wirkten3. Die entschlossene Opposition lag vor allem 
in der Angst vor dem byzantinischen Machteinfluss auf Staat und Kirche 
begründet, weil die fränkischen Geistlichen die Brüder als Vertreter der byzan-
tinischen Staatsansprüche empfanden. Stein des Anstoßes war vor allem die 
Frage der Liturgie in der slawischen / slovenischen Sprache4. Das Werk, wel-
ches die Thessalonischen Brüder in unserem Land vollbracht haben, ist von 
entscheidender Bedeutung für die kulturelle und religiöse Entwicklung. An die-
ser Stelle soll jedoch nicht darüber reflektiert werden, denn dieses ist anderswo 
bereits mehrfach ausführlich geschehen. Im Jahre 867 unternahmen die Brüder 
zusammen mit ausgewählten Jüngern eine Reise, um diese weihen zu lassen. 
Das Ziel der Reise ist unter Fachleuten nicht eindeutig bekannt. Eine päpstliche 

1 Es ist nicht ganz klar, ob auch das Gebiet der Ostslowakei zum Großmährischen Reich bereits zum 
Zeitpunkt dessen Entstehung gehörte (Hudáček, 2016, S. 10).

2 Zum Rastislavs politischen und kirchlichen Gründen ausführlicher: Hetényi, 2008.
3 Die bayerischen Bischöfe haben ihre Tätigkeit in Pannonien gleich nach den siegreichen 

Awarenkriegen Ende des 8. Jahrhunderts begonnen. Das Gebiet nördlich der Donau hat das Passauer 
Bistum für seine Wirkungssphäre gehalten. Die aus Passau kommenden Missionare haben hier die 
Christianisierung ausgeübt (Ivanič 2020, Kardash, 2019, Špetko, 1988).

4 Für den westlichen Klerus war dieses allgemein undenkbar, weil man neben dem Lateinischen nur 
die griechische und hebräische Sprache für liturgisch annehmbar hielt. Das hat sich auch während des 
Aufenthaltes der Thessalonischen Brüder Konstantin – Kyrill und Method mit ihren Jüngern in Venedig 
bei der bekannten Disputation gezeigt (ŽM VI, Škoviera, 2013, S. 34–36). Auch Konstantins spezifische 
trinitarische Theologie wurde hier demonstriert (näher zu diesem Aspekt – Hlad, 2013).



Die Wege der Verehrungstradition der Thessalonischen Brüder Kyrill... 117

Einladung hat ihre Reise jedoch nach Rom geleitet5. Während ihres Aufenthal-
tes in Rom 867 – 869 erzielten sie einen großen Erfolg: Papst Hadrian II. bestä-
tigte die slawische6 Liturgie, er weihte Method und weitere Jünger zu Priestern 
und sandte später Method als Missionsbischof und Papstlegaten nach Pannoni-
en und Großmähren. Im Jahre 873 musste der neue Papst Johannes VIII. seine 
Macht gegen die fränkischen Bischöfe nutzen, um Method aus ihrer Gefangen-
schaft zu befreien7.

Method in Großmähren und die Ereignisse nach seinem Tod 

Das Verhältnis zwischen Method und seinen Jüngern einerseits und dem 
fränkischen Klerus anderseits blieb nichtsdestotrotz weiterhin angespannt und 
verschlechterte sich sogar nach der Weihe des Benediktinermönches Wiching 
zum Bischof von Neutra (Nitra). Der heilige Method, Erzbischof der Groß-
mährischen Erzdiözese, war jetzt Fortsetzer des Werks, welches er mit seinem 
Bruder Konstantin – Kyrill begonnen hatte. Mit seiner Autorität gewährleistete 
er die Erhalt und die Weiterentwicklung des Werks, wenn auch in ständigen 
Spannungen mit dem fränkischen Klerus – an der Spitze sein Suffragan, Bischof 
Wiching von Neutra. Nach dem Tod des Erzbischofs Method im Jahre 885 wur-
den seine Jünger aus dem Lande vertrieben und ihre Tätigkeit blühte unter den 
südslawischen Völkern auf. Laut der Schrift Život Klimenta (Kliments Leben) 
von Theophylaktos befanden sich unter den Vertriebenen ungefähr 200 „Altar-
diener“ (ŽKl XI, Škoviera, 2013, S. 116), d.h., solche, die bereits irgendeine 
Weihestufe erhalten hatten. Die Kontinuität des Werkes der heiligen Brüder 
wurde unterbrochen, wenn auch vielleicht nicht alle Jünger das Land verlassen 
mussten. Die Historiker nehmen an, dass diejenigen, die heimischer adeliger 
Herkunft waren, sich auf ihre Familiensitze zurückziehen und dort in Abge-
schiedenheit weiter leben konnten, jedoch ohne die Möglichkeit, in die kirchli-
chen Verhältnisse einzugreifen8. 

5 Die verschiedenen Ansichten über das Ziel ihrer Reise fassen zum Beispiel zusammen: Lukáčová, 
2013, S. 93–95, Hnilica, 1990, S. 56–59.

6 In wissenschaftlichen Kreisen wurde früher die Bezeichnung „sloviensky/slověnsky“ verwendet. 
Diese Bezeichnung ist mehrdeutig. Es geht um die Sprache der Liturgie, aber auch um die Bezeichnung 
der Jünger der Thessalonischen Brüder, unabhängig von ihrer Herkunft. In der deutschen Sprache gibt es 
keinen gleichwertigen Ausdruck. Manche Wissenschaftler beginnen heutzutage die Bezeichnung 
„slovanský – slawisch“ zu verwenden. In diesem Artikel wird daher der allgemeine Ausdruck „slawisch“ 
verwendet. 

7 Es sind Briefe des Papstes an die Bischöfe Adalwin, Anno, Hermannrich, an den Herzog Karlmann 
und milderweise an König Ludwig den Deutschen erhalten (Ratkoš, 1964, S. 178–181).

8 So denkt man auch über Gorazd – den hervorragendsten Jünger und Methods Nachfolger im 
Dienst (Škoviera, 2010, S. 104, Hnilica, 1990, S. 146). 



Andrej Botek118

In der Folge wurde das kirchliche Geschehen von den fränkischen Priestern 
beherrscht und somit auch die westliche Orientierung unseres Landes nicht nur 
bezüglich der Religion, sondern auch bezüglich der Hinwendung zum Ostfrän-
kischen Reich und seinen Machtvertretern bestimmt. Der bisherige Bischof Wi-
ching von Neutra wurde zum höchsten kirchlichen Vertreter, jedoch zeigte sich, 
dass er kein Interesse an einer Stärkung der Position der Großmährischen Kir-
chenprovinz hatte, sondern diese für ein den bayerischen Provinzen untergeord-
netes Land hielt. Irgendwann zwischen den Jahren 891–893 musste er Groß-
mähren wegen seiner Dissidententätigkeit für die Franken verlassen und 
beanspruchte dann den Posten des Bischofs von Passau (Bagin, 1982,  
S. 106–107, Baláž, 2015, S. 9). 

Vielleicht hat der neue großmährische Fürst Mojmír II. erkannt, dass für 
eine staatliche Selbständigkeit auch eine kirchliche Autonomie notwendig ist 
und forderte vom Papst eine Erneuerung der Diözese. Im Jahre 899 haben die 
päpstlichen Legate – Erzbischof Johannes und die Bischöfe Daniel und Bene-
dikt – in Großmähren einen Erzbischof und drei Bischöfe geweiht9, was als 
Erneuerung der selbstständigen Erzdiözese anzusehen war. Es wird sogar be-
hauptet, dass in diesem Zusammenhang auch Gorazd einer der neuen Bischöfe 
war und vielleicht in Krakau seine Residenz nahm (Vragaš, 1991, S. 51–52). 
Das Wirken der großmährischen Priester in Südpolen wird seit der Zeit der Tau-
fe des ungenannten Fürsten an der Weichsel10 durch Method angenommen, wie 
in Život Metoda (Methods Leben) beschrieben (ŽM XI, Škoviera, 2013, S. 52). 
Manche Autoren nehmen an, dass die vertriebenen kyrillisch-methodianischen 
Jünger nach 885 / 886 in Krakau ein Bistum gründeten (Jaworska, Woloszyn, 
Klementowicz, 2020, S. 45–46). 

Es ist allerdings nicht klar, ob und wie weit die verbliebenen Jünger der 
Thessalonischen Brüder bei dieser Gelegenheit neuen Einfluss gewannen11. Die 
Tendenz, den fränkischen Priestern ihren Einfluss zu nehmen, spielte hier sicher 
eine wichtige Rolle. Eine Berufung der kyrillisch-methodianischen Kleriker 
kann man also erwarten. Diese neue Situation war jedoch nicht von langer Dau-
er. Ein neuer, stärkerer Feind trat auf die Bühne der Geschichte – die altmagya-
rischen Eindringlinge, die ihre Angriffe auf das Großmährische Reich immer 
häufiger unternahmen. Die bayerisch – altmagyarische Schlacht bei Pressburg 
(heute Bratislava) im Jahre 907 führte mit höchster Wahrscheinlichkeit auch 

  9 Das Ereignis wird in einem Brief der bayerischen Bischöfe an den Papst erwähnt (Ratkoš, 1964,  
S. 207).

10 Fürst Svätopluk hat den südlichen Teil des heutigen Polens erobert und großmährische Einflüsse 
beweisen auch die archäologischen Funde (Jaworski, 2014, Poleski, 2014).

11 Der letzte Fürst Mojmír II. musste solche Kandidaten wählen, die für Rom akzeptabel waren. 
Sicher konnten nicht alle ausschließlich byzantinischer Orientierung sein. Dies wird bei den Jüngern der 
Thessalonischen Brüder angenommen. 



Die Wege der Verehrungstradition der Thessalonischen Brüder Kyrill... 119

zum Zerfall Großmährens (Bagin, 1982, S. 115, Kučera, 2009, S. 47). Nach 
dem Zerfall seiner Zentralstrukturen überlebte der Großmährische Staat noch 
lange Zeit, jedoch zersplittert in adelige oder kirchliche Besitze. Die Altmagya-
ren besetzten allmählich das Gebiet des ehemaligen Neutraer Fürstentums und 
so wurde die Einheit nicht nur des Staates, sondern auch der Nation zerstört – 
der mährische Teil entwickelte sich separat und wurde später von tschechischen 
Herrschern erobert. Hierbei handelt es sich um Ereignisse, die sämtlich berück-
sichtigt werden müssen, wenn man über die Art der Verehrung der Thessaloni-
schen Brüder in dieser Zeit urteilen will.

Tod und Verehrung des heiligen Kyrill

Was die Zeit des römischen Aufenthaltes der Thessalonischer Brüder be-
trifft, so haben sie bei den höchsten Spitzen der römischen Hierarchie einen 
unvorstellbaren Erfolg erzielt. Die Bestätigung der heiligen und liturgischen 
Texte in der slawischen Sprache, die Priesterweihe der Jünger und andere Ereig-
nisse beweisen eine unerwartete Zuneigung des Papstes sowie der Mehrheit des 
römischen Spitzenklerus. Während ihres Aufenthaltes haben die Thessaloni-
schen Brüder viele Disputationen geführt und zahlreiche Anhänger und Freunde 
erworben12. Für Konstantin war Rom jedoch eine Endstation. Sein gewaltiger 
Einsatz bei der Verteidigung ihres Missionswerkes sowie körperlich erschöp-
fende Disputationen und Diskussionen hatten seine Gesundheit schwer geschä-
digt. Sein Gesundheitszustand verschlechterte sich gegen Ende des Jahres 868. 
Konstantin trat in ein Kloster ein, nahm den Namen Kyrill an und verstarb im 
Alter von 42 Jahren am 14. Februar 869 (ŽK XVIII, Lacko, 1969, S. 148). Der 
unbekannte Autor seiner biographisch – hagiographischen Schrift Život 
Konštantína (Konstantins Leben) hat uns auch sein letztes Gebet für das anver-
traute Volk erhalten, das man mit allem Respekt als Großpriestergebet bezeich-
nen kann (ŽK XVIII, Škoviera, 2013, S. 38). 

Konstantin – Kyrill erwarb in Rom den Ruf eines gebildeten Gelehrten und 
heiligen Mannes13. Deswegen rief der Papst nach seinem Tod alle in Rom le-
benden Griechen und auch Römer beisammen, um in Gegenwart des Leich-
nams mit Kerzen zu beten und ließ „wie für einen Papst“ einen Zug durch Rom 
ausrichten (ŽK XVIII, Škoviera, 2013, S. 38). Method wollte den Leichnam 
seines Bruders nach Byzanz bringen, um ihn in einem Kloster beizusetzen. 
Nach einer Bitte der römischen Bischöfe, Kyrill in Rom begraben zu lassen, 

12 Zum Beispiel den Bibliothekar Anastasius, die Bischöfe Arsenius und Gaudericus und andere.
13 Die philosophilische Brilanz von Konstantin war in der damaligen westlichen Gelehrtenwelt 

überragend (Wesoly, 2020, S. 32).



Andrej Botek120

wollte ihn der Papst entgegen aller bisherigen Sitten in seiner eigenen Gruft in 
der Peterskirche beisetzen lassen. Method ordnete sich dem päpstlichen Willen 
unter, schlug aber für seinen Bruder die Basilika San Clemente als Begräbnis-
stätte vor, weil der heilige Clemens ein Beschützer ihrer Mission war. Seine 
sterblichen Überreste, welche die Thessalonischen Brüder während ihrer diplo-
matischen Reise in Cherson gefunden hatten, brachten sie zunächst nach Groß-
mähren und später nach Rom (Lacko, 1969, 56–60). Wie von Method vorgeschla-
gen geschah es und Kyrills Ruhestätte soll sich den Quellen nach in eben diesem 
Tempel an der rechten Seite des Altars befinden (ŽK XVIII, Škoviera, 2013,  
S. 33). Gleich danach sollen an seinem Grab viele Wunder geschehen sein, was zu 
einer tiefen Verehrung führte. Es wurde ein „Bild“ (Porträt?) über die Grabstätte 
gemalt (sämtliche Informationen ŽK XVIII, Škoviera, 2010, S. 37–39). 

Diesen Berichten zufolge hat der heilige Kyrill somit kurz nach seinem Tod 
unter breiten Schichten der Römer Verehrung erfahren. Es ist sicher, dass auch 
sein Bruder Method und die Jünger ihm diese Verehrung entgegenbrachten und 
ohne Zweifel auch nach ihrer Rückkehr nach Großmähren dort weiter gepflegt 
haben. So wurden die Grundlagen dieser Verehrung auch für die weitere Ent-
wicklung gelegt. Leider ist es nach der bereits erwähnten Vertreibung der Jün-
ger zu einem allmählichen Abklingen dieser Tradition gekommen, weil die Sub-
jekte, die diese Tradition hätten weitergeben können, das Land verlassen 
mussten. Kyrills Verehrung setzte sich dann vor allem in den südslawischen 
Ländern fort. Das beweisen mehrere Schriften von den ehemaligen Jüngern – 
Kliment von Ochrid oder Konstantin von Preslau, wie auch dortige spätere kir-
chliche Werke. 

Die Bindung an den Begräbnisort Kyrills in Rom ist jedoch aus mehreren 
Gründen unterbrochen worden. Die südlichen Länder, in denen die Jünger sich 
niedergelassen hatten, sind in die Sphäre des Einflusses der byzantinischen Kir-
che geraten. Verschiedene Disproportionen zwischen den beiden Teilen der Kir-
che konnte man bereits damals beobachten, und nach der Ost-West Trennung 
(oder Orthodoxie und Katholizismus) im Jahre 1054 lassen sich überhaupt kei-
ne Pilgerkontakte nach Rom aus dem Balkan vermerken. 

Es liegt hier jedoch auch noch ein weiterer Grund verborgen: Die San Cle-
mente Kirche unterlag einem allmählichen Zerfall, so dass auf ihren Resten zu 
Beginn des 12. Jahrhunderts eine neue Kirche erbaut wurde. Das Jubiläum der 
Ankunft der Brüder in Großmähren im Jahre 1863 rief eine neue Suche nach der 
Ruhestätte des heiligen Kyrill herbei. Trotz mehrerer archäologischer Grabun-
gen von damals bis heute ist nicht eindeutig geklärt, wo sich seine ursprüngliche 
Gruft befindet. Heutzutage spricht man von drei möglichen Stellen in dem älte-
sten Teil – der sogenannten Unteren Basilika. Es ist auch von der Interpretation 
abhängig, was eigentlich die „rechte Seite vom Altar“ bedeuten soll. 



Die Wege der Verehrungstradition der Thessalonischen Brüder Kyrill... 121

Der Ort in der Vorhalle, wenngleich über ihm ein Fresko aus dem 9. Jahr-
hundert mit Christus, Kyrill und Method und ihren Beschützern (den Erzengeln 
Michael und Gabriel und den heiligen Andreas und Clemens) gemalt ist, kön-
nen wir ausschließen (Lacko, 1969, 152). Im Inneren der Kirche spricht man 
von zwei möglichen Orten. Der eine Ort – im 19. Jahrhundert als erster so be-
stimmt, befindet sich am linken Flügel des Hauptschiffs, d. h., rechts vom Altar 
aus Sicht des in der Apsis sitzenden Priesters. Eine leere viereckige Grabstätte 
wurde hier entdeckt (Lacko, 1969, 153) und ganz in der Nähe befinden sich an 
der Wand Fresken, die den heiligen Brüdern gewidmet sind14. Dieser Ort wird 
auch heutzutage am häufigsten für Kyrills Grabstätte gehalten. Einen weiteren 
Ort fand man an der Trennwand rechts des Hauptschiffes. Hier wurde ein Fres-
ko „Anastasis“ (Abstieg Christi in die Vorhölle) aus dem 9. Jahrhundert freige-
legt, das auch das Bildnis eines orientalen Mönchen zeigt. Es stehen jedoch 
keine eindeutigen Funde zur Verfügung, mit denen man die Frage der ursprüng-
lichen Grabstätte von Kyrill lösen könnte (zusammenfassend zur Problematik 
siehe Hnilica, 1990, S. 139–147). 

Tod und Verehrung des heiligen Method 

Method, der Erzbischof der Großmährischen Erzdiözese, starb am 6. April 
885 (ŽM XVII, Škoviera, 2013, S. 55). Im Unterschied zu Konstantin – Kyrill 
steht bei Method fest, dass nicht nur der konkrete Ort seines Grabes, sondern 
auch die Kirche, in der Method beigesetzt worden sein soll, nicht eindeutig be-
stimmt sind15. Bei Život Metoda (Leben Methods) steht in der Passage, in wel-
cher sein Begräbnis beschrieben wird, wörtlich: „Und als ihm seine Jünger ge-
treu und würdig die Ehre erwiesen hatten, haben sie den Kirchendienst lateinisch, 
griechisch und slawisch gehalten und ihn in dem Kathedraltempel beigesetzt“ 

(ŽM XVII, Škoviera, 2013, S. 55). In der Schrift Proložnoje žitije Konstantina 
i Mefodija finden wir eine solche Angabe: „Er liegt in dem großen mährischen 
Tempel auf der linken Seite in der Wand hinter dem Altar der Gottesmutter“16. 
Diese Worte beweisen, dass seine Jünger ihm tatsächlich große Ehre erwiesen 
haben, so dass sich hier der Beginn einer kirchlichen Verehrung, die zur Heilig-
sprechung führen sollte, bemerken lässt. So war hier ein Bollwerk für eine bal-
dige Heiligsprechung aufgefahren worden, die weiteren Umstände spielten sich 

14 Diese Fresken werden unterschiedlich datiert. Man schwankt zwischen dem 9. und 11. Jahrhundert 
(zum Beispiel in das 11. Jahrhundert datiert sie Kluckert, 1997, S. 412).

15 Zu der Problematik des Grabes von Method ausführlicher Botek (Botek, 2021).
16 Die Schrift wurde letztens bei Bartoňková – Večerka, 2010, S. 141–143, publiziert. Das Werk 

enstand anscheinend noch während der Existenz der kyrillisch – methodianischen Schule. Es ist aufgrund 
von Abschriften aus dem 13. und 14. Jahrhundert bekannt.



Andrej Botek122

jedoch gegenteilig ab. Wenn die kyrillisch-methodianische Seite mächtigeren 
Einfluss gewonnen hätte, wäre es sicher zu einer intensiveren Verehrung beider 
Brüder gekommen. In diesem Zusammenhang sind zwei Fragen wichtig: Wo 
befindet sich das ursprüngliche Grab Methods ,und was geschah mit seinen 
sterblichen Überresten? 

Laut der obengenannten Quellen wurde Method in seiner Kathedrale beige-
setzt. Bis in die Hälfte des 20. Jahrhuderts war kaum eine einzige großmährische 
Kirche bekannt. Alle Versuche, die Frage der Grabstätte von Erzbischof Method 
zu lösen, gingen nur von den Analysen relevanter Texte, Deduktionen mittels 
sekundärer Quellen oder vorhandener lokalen Traditionen aus. Dank archäol-
gischer Ausgrabungen sind bisher Reste von ungefähr 30 großmährischen Kir-
chen in Mähren und in der Slowakei bekannt (Botek, 2014, 38). Darunter kann 
man drei bestehende Objekte (in Kopčany, Kostoľany pod Tribečom, Nitrianska 
Blatnica)17 nennen. Es stellt sich die Frage, ob sich eine von den entdeckten 
Kirchen als Ort der letzen Ruhestätte unseres ersten Erzbischofs identifizieren 
lässt. Hierbei geht es um Fundstellen architektonischer Fragmente, die sich in 
bedeutenden Siedlungsstrukturen befinden, ausreichend repräsentativ sind und 
Grablegungen enthalten18. 

Method war Erzbischof von Großmähren. Es ist bekannt, dass auch nach 
der Vereinigung der Mährischen und Neutraischen Fürstentümer ein Dualsy-
stem hinsichtlich der Regierung des Landes bestehen blieb. Die Residenzkirche 
des Landes musste sich auf dem Gebiet des Mährischen Fürstentums befinden. 
Man kann also die Lokalitäten in Tschechien, Österreich, Ungarn, Polen, Serbi-
en, Rumänien und Ukraine ausschließen, wenngleich diese vor allem durch 
Svätopluks Eroberungen zum Großmähren seiner Zeit gehörten. In der Slowa-
kei kommen hingegen solche Lokalitäten in Frage, die damals wegen ihrer geo-
graphischen Lage zum östlichen Teil Mährens gezählt werden konnten. Theore-
tisch ließen sich hier die Kirchen auf den Burghügeln in Bratislava und Devín 
nennen. Beide Lokalitäten waren damals ausgedehnte Burgwälle von großer 
strategischer Bedeutung und mit kirchlicher Verwaltung (Šášky, 1992, S. 46–47). 
Sie befinden sich am westlichen (Devín) und am östlichen (Bratislava) Rande 
des Bratislaver Tores (Štefanovičová, 2014, S. 244). In Bratislava entdeckte 
man Reste einer dreischiffigen Kirche, leider aber ohne einen östlichen  

17 Hier haben in der letzten Zeit die dendrochronologischen Forschungen geholfen. Näher: Barta – 
Bóna – Keleši, 2015, Povinec et al. 2021.

18 In diesem Zusammenhang muss betont werden, dass es nicht möglich ist, die Kenntnisse über 
zeitgenössische Grablegungen der Heiligen (Reliquiengruften, Reliquienschreine, Beisetzungsorte unter 
dem Altar, usw.) zu nutzen, da Method (obwohl er von seinen Jüngern verehrt wurde) von der starken 
Gruppe der großmährischen fränkischen Priester nicht als Heiliger angesehen wurde. Seine Beisetzung 
konnte keine Merkmale kanonischer Ehren aufweisen. Gesamtüberblick zum Thema Beisetzung der 
Heiligen: Pomfyová, 2006, Unger, 2006, auch Bednár, Poláková, Šimkovic, 2011, S. 82–83.



Die Wege der Verehrungstradition der Thessalonischen Brüder Kyrill... 123

Abschluss. In Devín entdeckte man eine Längskirche, die in vier Teile geteilt ist 
und mit trikonchaler Form endet. Dieses hat Fachleute zu unterschiedlichen An-
sichten veranlasst (letztens Illáš, 2018). Ein Teil der Fachleute hält diese Orte 
für in einer Randlage des Mährischen Fürstentums gelegen (König, 2017,  
S. 14), welches die Mehrheit dem entgegen für ausgeschlossen hält. Die beiden 
Orte werden für einen Teil des Neutraer Fürstentums gehalten. Beide Kirchen 
enthalten jedoch keine Gräberreste aus der betreffenden Zeit. 

Wenn man die Größe der Kirchen als ein Zeichen ihrer Bedeutung betrach-
tet und hiernach beurteilt, ob es sich um einen Erzbischofstempel handelt, dann 
sind es in Mähren (ohne die oben genannten slowakischen Beispiele) die Kirche 
N. 1 in Pohansko, die Kirche N. 3 – Valy bei Mikulčice und zwei Kirchen in der 
Agglomeration Staré Město – Uherské Hradiště (Špitálky und Sady). Was den 
Ort Pohansko betrift, so bestand hier eine Eigentumskirche zugehörig zu einem 
Magnatenkomplex und kommt daher nicht in Frage (Macháček, 2014, S. 93). 
Die Kirche N. 3 (Valy bei Mikulčice) ist die größte und wird allgemein für eine 
fürstliche Basilika (Poláček, 2014, S. 176) gehalten. Das prächtig ausgestattete 
Grab in ihrem Innern wurde wegen der Nichtübereinstimmung mit den Daten 
und aufgrund von Funden, die nicht mit einem Geistlichen in Verbindung 
gebracht werden können, ausgeschlossen. Obwohl die Kirche in dem Ort 
Špitálky vielleicht ein Beweis für einen byzantinischen Einfluss ist (Illáš, 2020, 
S. 269–270), hat man in dem erhaltenen Teil keine Grabstätte gefunden. 

Kurz gesagt sind die Fachleute heute mehrheitlich der Meinung, dass sich 
Methods ursprüngliche Grabstätte in der freigelegten Kirche im Ort Sady in 
Uherské Hradiště befand. Diesen komplizierten Sakralkomplex halten viele 
Archäologen für einen erzbischöflichen Residenztempel mit einem Kloster- und 
Kirchenzentrum (Galuška, 2014, S. 82). Das Kirchengebäude entstand in un-
gefähr vier Hauptetappen, wobei die älteste kreuzförmige Bauform aktuell auf 
den Übergang vom 8. zum 9. Jahrhundert datiert wird (Galuška, 2014, S. 75). 
Überdies wurde in der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts ein Westschiff mit 
Apsis angebaut (das man häufig mit der byzantinischen Mission verknüpft) und 
es folgten noch zwei weitere Phasen19. In den Fundamenten der Südwand des 
Ostabschlusses und des Transepts wurden zwei Grabhöhlen entdeckt, von de-
nen erstere für das Grab von Erzbischof Method gehalten wird (Hrubý, 1970,  
S. 92). Laut dieser Quellle soll sich das Grab „auf der linken Seite in der Wand 
hinter dem Altar der Gottesmutter“ befinden. Dieses muss dann aus der Sicht-
weise eines am Ende des Abschlusses sitzenden Zelebranten betrachtet werden 
– also die Südseite meinen. Die Kirche wurde bis auf die Fundamente und eini-

19 Später wurde im Norden ein allein stehender einräumiger Anbau errichtet und in der weiteren 
Entwicklung während der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts durch eine kleinere Kapelle – „Mausoleum“ 
– abgeschlossen (Galuška, 2014, S. 82).



Andrej Botek124

ge Mauerwerksreste vernichtet. Daher ist nur die untere Fläche des Grabes er-
halten. Die Grabstätte enthielt verbrannte Mörtelteile, Bronzebarren und ange-
brannte Knochenteile. Dies spricht für eine Ausplünderung und Vernichtung des 
Grabes während der Kriegsereignisse am Anfang des 10. Jahrhunderts, die mit 
den Altmagyaren verbunden sind. Es ist auch einer der Gründe dafür, dass kein 
Leichnam entdeckt wurde. 

Es besteht andererseits noch eine andere Möglichkeit. Der Papst Stefan V. 
verbot die slawische Liturgie wegen der ständigen und falschen Anklagen und 
erteilte strenge Auflagen gegenüber Method und seinen Jüngern „wenn es sich 
erwies“ (Ratkoš, 1964, S. 199; Bartoňková, Večerka, S. 2011, 189). Daraus 
folgt, dass der fränkische Klerus Method für einen Ketzer gehalten haben könn-
te und deswegen seine Beisetztung in den geheiligten Boden für unannehmbar 
hielt. Dieses führte möglicherweise zu der Beseitigung seines Leichnams. Es 
darf angenommen werden, dass die Jünger die sterblichen Überreste von Method 
an einen anderen Ort verbrachten und zwar wegen ihrer Angst vor möglicher 
Schändung (Galuška, 1996, S. 122). Sollte diese Annahme zutreffen, so wurde 
sicher die neue Grabstätte geheim gehalten und mit der Vertreibung der Jünger 
aus dem Land in den Jahren 885–886 geriet das Wissen darüber in Vergessen-
heit. Wie bereits erwähnt, mussten sich die Jünger, die einheimisch adeliger 
Herkunft waren, vielleicht auf ihre Familiensitze zurückziehen. In einer solchen 
gesellschaftlichen und kirchlichen Isolation lebten sie fortan bis zur Wiederher-
stellung der Großmährischen Kirchenprovinz im Jahre 899. In dieser Zeit kam 
es zu einer Verminderung des fränkischen Einflusses, was auch ein Protestbrief 
der bayerischen Bischöfe aus dem Jahre 900 beweist (Bartoňková, Večerka, 
2011, S. 196–208). Bei dieser Veränderung der Lage ist es möglicherweise zu 
einer Erneuerung der kyrillisch – methodianischen Tradition gekommen, also 
auch zu einer Wiederkehr der Verehrung der beiden Brüder. Der Zusammenbru-
ch Großmährens und die altmagyarische Erroberung des slowakischen Gebiets 
und sein späterer Anschluss im 10. Jahrhundert haben jedoch zum Verblassen 
ihres Andenkens geführt.

Das Erbe der Thessalonischer Brüder ist jedoch nicht vollständig ver-
schwunden. Es bleibt festzustellen, dass sich ihr Andenken im 10. Jahrhundert 
mittels der wenigen verbliebenen slawischen Geistlichen fortsetzte. Die Be-
schreibung der Taten von Bischof Gerard von Csanad (Bischof ab 1030) ver-
merkt, dass dieser gegen die sogenannten „Methodianisten“ kämpfte. Viele Hi-
storiker sind der Meinung, dass man hier über die Nachfolger von Methods 
Jüngern schreibt (Zubko, 2014, 46). Es scheint möglich zu sein, dass in den 
Randgebieten des Reiches (zum Beispiel in der Ostslowakei oder im Flussge-
biet von Theissa) Reste der slawischen Liturgie überlebten (Žeňuch, 2016, 
S. 204), vielleicht auch im Kontakt mit Bulgarien. V. Kucharska nimmt sogar 



Die Wege der Verehrungstradition der Thessalonischen Brüder Kyrill... 125

an, dass ein schlecht erhaltenes Fresko in der Kirche von Kostoľany pod Tríbe-
čom mit einer Bischofsgestalt den Erzbischof Method darstellen soll (Kuchar-
ská, 2020, S. 203). Diese Annahme scheint jedoch überzogen. Die Fresken in 
der Kirche stammen dendrochronologischen Forschungen nach aus dem  
11. Jahrhundert. Sämtliche genannten Sachverhalte sind jedoch nur einzelne 
Teile des Erbes der Thessalonischer Brüder Kyrill und Method.

Schlussgedanken

Tradition ist ein wichtiges Mittel zur Weitergabe und Überlieferung von 
Kulturcodes. Tradition bewahrt die Erkenntnisse der vergangenen Generatio-
nen, deren Denken, Ideen und Glauben (Kondrla, 2013, S. 598). Ein lebendiges 
menschliches Wirken ist nicht nur für die Entstehung einer Tradition, sondern 
vielmehr für die Weiterentwicklung jeder Tradition erforderlich. Es ist notwen-
dig, die Tradition entweder in schriftlicher Form (Schriften, Hagiographie, Sa-
gen, Kommentare) oder mündlich mittels Volkstradition weiterzugeben. Die 
natürlichen Nachfolger und Hüter der Tradition und Verehrung der heiligen 
Brüder von Thessaloniki – Kyrill und Method – sind durch die feindliche Ein-
stellung und die Ungunst der jeweiligen Machthaber aber vertrieben worden. 
Folglich schlug die Tradition, die sich bei uns hätte weiter entwickeln können, 
ihre Wurzeln im günstigeren Milieu der süd – und ostslawischen Völker. Dabei 
ist es überraschend, dass die Verehrung der heiligen Brüder in Byzanz (später in 
Griechenland) nicht bekannt war (Delikari, 2022, S. 131). Dieses überrascht 
umso mehr, da Kyrill und Method offizielle Gesandte des Kaisers waren. 

Wie sich das Werk der Thessalonischen Brüder in unserem Gebiet hätte 
entwickeln und welche Dimensionen es hätte erreichen können, zeigen uns 
reichlich die Ereignisse, welche sich nach der Vertreibung ihrer Schüler abspiel-
ten. Das Werk der heiligen Kyrill und Method hat in der Fortführung durch ihre 
Jünger nicht nur die Fundamente für eine eigenständige Liturgie, Kultur und 
Bildung jener slawischen Völker gelegt, denen die Jünger ihr neues Wirken 
schenkten; nein, das Engagement der Brüder ist auch zu einer nicht mehr hinwe-
gzudenkenden Quelle der nationalen Entwicklung und des Selbstverständnisses 
der Völker während sämtlicher historischer Epochen geworden. Die Beispiele 
Bulgariens, Makedoniens, Kroatiens, aber auch Russlands20 zeigen uns am bes-
ten, welches Potenzial sich in unserem Land hätte entwickeln können, wenn das  
Wirken der Jünger fortgesetzt und nicht gewaltsam unterbrochen worden wäre. 
Dieses gilt gleichermaßen für die Verehrung der heiligen Brüder. Konstan-

20 Eine Ausnahme bildet die westliche Kirchentradition unter den kroatischen „Glagolaschen“ 
(Žeňuch, 2021, 21).



Andrej Botek126

tin-Kyrill starb in Rom und dank seiner Gelehrtheit und Frömmigkeit hat ihm 
der Papst große Ehre zuteil kommen lassen. Er wurde während einer groß an-
gelegten Trauerfeier in der Basilika San Clemente beigesetzt und umgehend 
auch von den Bewohnern als Heiliger verehrt. Es waren nicht nur die Römer, 
die Kyrill für einen Heiligen hielten. Auch Method und seine Jünger haben ihm 
Verehrung entgegengebracht. Es lässt sich sicher behaupten, dass die selbe Ve-
rehrung auch Method durch seine Anhänger zuteil wurde. Normalerweise hätte 
dieser Verehrungskult zu einer sofortigen Heiligsprechung der beiden Brüder 
führen müssen, wie es sich bei ähnlichen Beispielen beobachten lässt. Dieses 
Potenzial verschwand jedoch mit der dramatischen Vertreibung des slawischen 
Klerus. Ihre Verehrung pflegte man in den süd – und ostslawischen Ländern, wo 
sie regelrecht blühte. Kleingehaltene Formen des Gedenkens überlebten in 
Mähren, wo dafür bessere Bedingungen herrschten als in der Slowakei. Ihre 
Tradition findet man hier im kirchlichen Milieu und in den Volkssagen. Mähren 
wurde Teil des Tschechischen Königreichs. Unter Kaiser Karl IV. hat diese Tra-
dition zu einer offiziellen Verehrung geführt, um damit die Legitimität des Rei-
ches stärken zu können (Wihoda, S. 2014). Die Slowakei wurde Teil des Unga-
rischen Königreichs. Das sich neu ansiedelnde Ethnikum (Altmagyaren) 
unterstützte die eigene Tradition und Staatsideologie mit der Verehrung eigener 
Heiligen. In diesem Zusammenhang wurde die Verehrung der Thessalonischen 
Brüder kurz nach dem Zerfall Großmährens unterbrochen und führte nicht zu 
einer raschen Heiligsprechung. Die beiden Brüder wurden später in der katholi-
schen Kirche als Heilige verehrt. Diese Verehrung fand jedoch nicht in dem 
Gebiet statt, in dem sie ihr Missionswerk ausgeübt hatten. Das Wiederaufleben 
der Verehrung der Thessalonischen Brüder und der mit der ihnen verbundenen 
Tradition erfolgte erst im Zusammenhang mit den ersten Versuchen der slowa-
kischen nationalen Wiederbelebung seit dem 16. Jahrhundert.

Literatur

Bagin Anton, 1982, Apoštolové Slovanů Cyril a Metoděj a Velká Morava, Praha: Česká katolícka 
charita.

Baláž Peter, 2015, Pseudokresťanskí Moravania, Nitrianski neofyti a najkresťanskejší Frankovia, 
Konštantínove Listy/Constantins Letters, Vol. 8, S. 14–24.

Barta Peter, Bóna Martin, Keleši Martin, 2015, Chronometrický výskum murív kostola sv. Juraja 
v Kostoľanoch pod Tribečom, Archaeologia Historica, Vol. 40, iss. 2, S. 691–710.

Bednár Peter, Poláková Zuzana, Šimkovic Michal, 2011, Kostol sv. Emeráma na Nitrianskom hrade 
v 9.–13. storočí, in: Ranostredoveká sakrálna architektúra Noitrianskeho kraja. Zborník zo 
seminára a katalóg k výstave, Nitra: KPU Nitra, S. 69–88.

Botek Andrej, 2014, Veľkomoravské kostoly na Slovensku a odraz ich tradície v neskoršom období, 
Bratislava: PostScriptum.



Die Wege der Verehrungstradition der Thessalonischen Brüder Kyrill... 127

Botek Andrej, 2020, Die Frage des Grabes von Erzbischof Method im Zusammenhang mit der 
bekannten grossmähruischen Sakralarchitektur, in: Historia Ecclesiastica, Vol. XVI, Iss. 2, S. 3–19.

Delikari Angeliki, 2022, The memory of saints Cyril and Methodius in Thessaloniki, Konštantínove 
Listy/Constantins Letters, Vol. 15, Iss. 1, S. 131–138.

Galuška Luděk, 1996, Uherské Hradiště – Sady. Křesťanské centrum říše Velkomoravské. Brno: 
Moravské zemské muzeum.

Galuška Luděk, 2014, Křesťanství v období byzantské misie a Metodějova arcibiskupství na bázi 
archeologických pramenů z oblasti Veligradu – Starého Města a Uherského Hradiště, in: Kouřil 
Pavel a kol. (eds.), Cyrilometodějská misie a Europa – 1150 let od příchodu soluňských bratří 
na Velkou Moravu, Brno: Archeologický Ústav AVČR, S. 74–85.

Hetényi Martin, 2008, K platforme politiky Rastislava pred príchodm byzantskej misie, Konštantínove 
Listy/Constantins Letters, Vol. 1, S. 70–83.

Hlad Ľubomír, 2013, Prvky trojičnej teológie v diele „Život Konštantína.Cyrila“, in: Hetényi Martin, 
Husár Martin, Ivanič Peter, Lukáčová Martina (eds.), Tradícia a prítomnosť misijného diela  
sv. Cyrila a Metoda, Nitra: Univerzita Konštantína – Filozofa, Filozofická fakulta, S. 533–541.

Hnilica Ján, 1990, Svätí Cyril a Metod, horliví hlásatelia Božieho slova a  verní pastieri Cirkvi, 
Bratislava: Alfa.

Hrubý Vilém, 1970, Hrob svatého Metoděje v  Uherském Hradišti – Sadech, In: Slovenská 
archeológia, roč. XVIII, č. 1, Bratislava: Vydavateľstvo SAV, S. 87–96. 

Hudáček Pavol, 2016, Castrum Salis : Severné pohraničie Uhorska okolo roku 1000, Bratislava: 
VEDA, vydavateľstvo SAV.

Illáš Martin, 2018, Vzťah predrománskeho kostola na Devíne k dalmátskej architektúre, 
Konštantínove Listy/Constantine‘s Letters, Vol. 11, Iss. 2, S. 14–34.

Illáš Martin, 2020, Kritický pohľad na vplyv byzantskej architektúry na sakrálnu architektúru Veľkej 
Moravy, in: Letz Róbert – Judák Viliam (eds.) Cyrilo-metodská tradícia ako spájajúci fenomén, 
Nitra: Gorazd, S. 221–292

Ivanič Peter – Lukáčová Mária, 2014, Historicko – geografický kontext misií solúnskych bratov 
(cesty sv. Konštantína-Cyrila a Metoda do roku 867, in: Konštantínove listy/Constantins letters, 
Vol. 7, S. 2–13.

Ivanič Peter, 2020, Christianization of the territory of today‘s Moravia and Slovakia before 863, 
Bogoslovni Vestnik, Vol. 80, iss. 3, S. 655–667.

Jaworska-Woloszyn Magdalena, Klementowicz Michal, 2020, Ślady misji metodiańskiej na 
ziemiach polskich, Konštantínove Listy/Constantins Letters, Vol. 13, Iss. 2, S. 43–51.

Jaworski Krzystof , 2014, Krěsťanská Velká Morava a slezské země na konci 9. Století, in: Kouřil 
Pavel a kol. (eds.) Cyrilometodějská misie a Europa. 1150 let od příchodu soluňských bratří na 
Velkou Moravu. Brno : Archeologický ústav AV ČR, S. 168–177. 

Kardash Ostap, 2019, Problema razmežuvanja misionerskych sfer vplivu latinskych cerkovnich 
dioceziv na post-avarskomu prostori peršoi polovini IX. st., in: Ukrainsko-ugorski etjudy 3, 
Instytut ukrainoznavstva im. Ivana Krypjakeviča NAN Ukrajiny, Lviv, 2019, S. 6–34. 

Kluckert Ehrenfried, 1997, Romanesque painting, in: Toman Rolf (ed.) Romansque. Architecture 
Sculpture Painting, Köln: Könemann Verlaggesellschaft, S. 382–460.

Kondrla Peter, 2013, Tradícia a  jej miesto v  náboženskom diskurze, in: Hetényi Martin, Husár 
Martin, Ivanič Peter, Lukáčová Martina (eds.), Tradícia a prítomnosť misijného diela sv. Cyrila 
a Metoda, Nitra: Univerzita Konštantína – Filozofa, Filozofická fakulta, S. 598–607.

König Tomáš, 2017, The Great Moravian territory of Nitra. Cultural manifestations, territorial 
scope and the ethnic and social-political identity of its population, Muzeológia a Kultúrne 
Dedičstvo, Vol. 5, No. 2, s. 9–28.

Kučera Matúš, 2009, Bratislava a starí Slováci, Martin: Matica slovenská.



Andrej Botek128

Kucharská Veronika, 2020, Niekoľko poznámok k historicko-kultúrnemu kontextu vzniku a počiatkov 
kostola sv. Juraja v Kostoľanoch pod Tribečom, Kultúrne Dejiny, Vol. 11, Iss. 2., S. 191–217.

Lacko Michal, 1969, Sts. Cyril and Methodius, Roma: Slovak editions SUSCM.
Lubańska Lucyna, 2013, Aktualność Swietych Cyryla i Metodego na podstawie encykliki „Sla-

vorum apostoli“ Jana Pavla II., in: Hetényi Martin, Husár Martin, Ivanič Peter, Lukáčová 
Martina (eds.), Tradícia a prítomnosť misijného diela sv. Cyrila a Metoda, Nitra: Univerzita 
Konštantína – Filozofa, Filozofická fakulta, S. 587–592.

Lukáčová Martina, 2013, Historiografický konspekt cesty Konštantína a metoda do Ríma v roku 867, 
in: Hetényi Martin, Husár Martin, Ivanič Peter, Lukáčová Martina (eds.), Tradícia a prítomnosť 
misijného diela sv. Cyrila a  Metoda, Nitra: Univerzita Konštantína – Filozofa, Filozofická 
fakulta, S. 93–100.

Macháček Jiří, 2014, Byzantská misie a doklady jejího působení na Pohansku u Břeclavi, in Kouřil 
Pavel et al. (eds.) Cyrilometodějská misie a Evropa. 1150 let od příchodu soluňských bratří na 
Velkou Moravu, Brno: Archeologický Ústav AV ČR, S. 92–101.

Poláček Lumír, 2014, Velkomoravská sakrální architektura – nové výzkumy, nové otázky, in: Kouřil 
Pavel a kol. (eds), Velká Morava a počátky křesťanství, Brno: Archeolgický ústav AV ČR,  
S. 177–174.

Poleski Jacek, 2014, Kontakty velkomoravské říše s kmeny z oblasti Malopolska – krátká epizoda 
nebo spoločené kořeny, in: Kouřil Pavel a kol. (eds.), Cyrilometodějská misie a Europa – 1150 
let od příchodu soluňských bratří na Velkou Moravu, Brno: Archeologický Ústav AVČR,  
S. 178–195.

Povinec Pavel et al. (Povinec Pavel, Cherkinsky Alexander, Dorica Jozef, Hajdas Irka,  
Jull A J. Timothy, Molnár Mihály, Svetlik Ivo, Wild Eva Maria, Kontuľ Ivan), 2021, Radiocarbon 
dating of St. George‘s Rotunda in Nitrianska Blatnica (Slovakia): international consortium 
results, Radiocarbon, Vol. 63, Iss. 3, s. 953–976.

Proložnoje žitije Konstantina i Mefodija/Proložní život Konstantinův a Metodův, in: Bartoňková Dagmar, 
Radoslav Večerka, 2010, Magnae Moraviae fontes historici II. Textus biographici, hagiographici, 
liturgici.Editio secunda, revisa et aucta. Prameny k dějinám Velké Moravy II. Texty biografické, 
hagiografické, liturgické. Druhé revidované a rozšířené vydání, Praha: KLP, S. 141–143.

Ratkoš Peter (ed.), 1964, Pramene k dejinám Veľkej Moravy, Bratislava: Vydavateľstvo SAV.
Šášky Ladislav, 1992, Bratislava. Mesto na Dunaji, Bratislava: Smena.
Škoviera, Andrej, 2010, Svätí slovanskí sedmopočetníci, Bratislava: Slavistický ústav J. Stanislava SAV.
Škoviera, Andrej (ed.), 2013, Pramene o živote svätých Cyrila a Metoda a ich učeníkov, Bratislava: 

PostScriptum.
Špetko Jozef, 1988, Kristianizácia Slovienov v predcyrilometodskom období (od 5.až do Polovice 

9. storočia). in: Prvoučiteľ národa slovenského. Zborník na pamiatku tisícstého výročia smrti sv. 
Metoda. Rím: Unitas et Pax, S. 29–30.

Štefanovičová Tatiana, 2014, Bratislava a  Devín, in: Kouřil Pavel a kol. (eds.), Velká Morava  
a počátky křesťanství, Brno: Archeolgický ústav AV ČR, S. 244–246. 

Unger Josef, 2006, Uctívání ostatků světců, in: Svätec a jeho funkcie v spoločnosti I., Bratislava: 
Chronos, S. 233–246.

Vragaš Štefan, 1991, Cyrilometodské dedičstvo v  náboženskom, národnom a  kultúrnom živote 
Slovákov, Zürich, Európka pobočka Zahraničnej Matice slovenskej.

Wesoly Marian Andrzej, 2020, Konstantyn Filozof, czyli kto?, Konštantínove Listy/Constantins 
Letters, Vol. 13, Iss. 2, S. 22–34. 

Wihoda Martin, 2014, Cyrilometodějská tradice v paměti přemyslovského věku, in: Kouřil Pavel 
et al. (eds.) Cyrilometodějská misie a Evropa. 1150 let od příchodu soluňských bratří na Velkou 
Moravu, Brno: Archeologický Ústav AV ČR, S. 298–303.

Zubko Peter, 2014, Kult svätých Cyrila a Metoda v latinskej Cirkvi. Ružomberok: Verbum. 



Die Wege der Verehrungstradition der Thessalonischen Brüder Kyrill... 129

Žeňuch Peter, 2021, Pohľady do problematiky byzantsko-slovanskej tradície na Slovensku, in: Letz 
Róbert, Judák Viliam (eds.) Cyrilo-metodská tradícia ako spájajúci fenomén, Nitra: Gorazd,  
S. 15–28.

Sposoby uhonorowania braci Cyryla i Metodego z Tesalonik  
w najstarszej historii Słowacji

Streszczenie: Bracia z Tesaloniki – święci Cyryl i Metody – są niezatarcie zapisani w religijnej  
i kulturowej historii kilku narodów słowiańskich. Ich dzieło, choć towarzyszyły mu różne 
kontrowersje i wrogość w swoim czasie, przetrwało do dziś, a dziedzictwo jest honorowane przez 
wszystkie narody słowiańskie. Papież Jan Paweł II ogłosił ich współpatronami Europy wraz ze 
św. Benedyktem, a w roku stulecia encykliki Leona XIII Grande munus poświęcił im własną 
encyklikę Slavorum apostoli. Ich ogólne znaczenie społeczne potwierdza również wzmianka o ich 
duchowym dziedzictwie w preambule do Konstytucji Republiki Słowackiej (przyjętej 1 września 
1992 r.). W tym artykule autor podejmuje refleksję nad wielkością ich ważnej pracy i rozwojem czci, 
jaka towarzyszy im na przestrzeni dziejów na Słowacji.

Słowa kluczowe: Święci Cyryl i Metody, kult, grób Konstantyna, grób Metodego, świątynia  
		  katedralna.

Ways of the tradition of honoring Thessalonica brothers Cyril 
and Methodius in the oldest history of Slovakia

Summary: The Thessalonica brothers – Saints Cyril and Methodius are indelibly written in the 
religious and cultural history of several Slavic peoples. Their work, albeit accompanied by various 
controversies and hostilities in its time, has survived to the present time and teir legacy is honored 
by all Slavic peoples. Pope John Paul II, who came from Poland, declared them a co-patrons of 
Europe along with St. Benedict and in the year of the centenary of Leo XIII‘s encyclical Grande 
munus. he dedicated his own encyclical Slavorum apostoli to them. Their overall social importance 
is also confirmed by the mention of their spiritual heritage in the preamble to the Constitution of the 
Slovak Republic (adopted on September 1, 1992). In this article we want to think on the greatness 
of their important work and on the development of the reverence they have received over the course 
of history in Slovakia.

Keywords: Saints Cyril and Methodius, worship, Constantine‘s tomb, Method‘s tomb, cathedral temple.

Korrekturlesen durch einen Muttersprachler: Silke Brand

Weryfikacja artykułu – finansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie 
umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.; kwota środków finansowych stanowiących 

pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.





ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9465 

Marcin Składanowski* 
The John Paul II Catholic University of Lublin 

CYRIL AND METHODIUS AS PRECURSORS OF THE ‘RUS’ 
WORLD’: THE IMAGE OF THE SOLUN BROTHERS 

AND RUSSIAN IMPERIALISM**

Summary: This article analyses the recent Russian Orthodox discourse on the Solun Brothers. This 
analysis shows, on the one hand, that the politicised interpretation of the mission of Cyril and 
Methodius is not a recent ideological innovation, but appeals to the same motives that made their 
cult popular in 19th-century Russian Orthodoxy. On the other hand, the reinterpretation of the 
meaning of their mission that is currently taking place is acquiring additional political objectives 
harmonised with those of Russian state ideology, as well as cultural and foreign policy, especially in 
relation to the post-Soviet area. At the same time, however, the religious significance of Cyril and 
Methodius is almost disappearing from church discourse and theological reflection. A common 
element of Russian discourse on the Solun Brothers, in both the 19th and 21st centuries, is ahistoricity, 
understood as a complete disconnection from the actual historical context in which Cyril and 
Methodius lived and worked. 

Keywords: Russia, Russian Orthodox Church, Russian nationalism, Russo-Ukrainian war, state- 
	 -church relations.

Introduction

For those interested in Russia, including the state-church relations in that 
country, 24 February 2022 was a landmark date. Several phenomena that have 
long roots in the Russian symbiosis of state and church and that developed 
intensively after 2000, when Vladimir Putin took office as president, have 
shown the true face and modus operandi of contemporary Russian Orthodoxy. 
Under the conditions of the Russo-Ukrainian war and the open questioning by 
the Russian authorities of the values typical of Western democratic societies, the 
role of the Russian Orthodox Church (ROC) as an element of Russia’s ‘soft 
  * Addresse: rev. prof. dr habil. Marcin Składanowski; marcin.skladanowski@kul.pl; Twitter: @Marcin-
Skladan; ORCID 0000-0003-1437-8904.
** This work was supported by the National Science Centre, Poland, under Grant 2021/43/B/HS1/00254.



Marcin Składanowski132

power’ in the West and as a window into Russian culture and tradition has come 
to a definitive end. The use of the ROC by the state authorities to promote pro-
war sentiment in Russian society and to justify war crimes in Ukraine is the end 
point of Putin’s ecclesiastical policy. Over the two decades of the 21st century, 
the ROC has become, as it was during the imperial period since the reign of 
Peter the Great, an element of the state structure entirely subordinated to the 
implementation of state policy. This is despite the formal constitutional 
separation of state and church, which was not changed even by Putin’s 
constitutional reform in 2020 when a reference to God was introduced into the 
Russian constitution.

The close cooperation of the ROC with the state authorities, which manifests 
itself under conditions of war, does not concern only strictly political issues. 
The confrontation of contemporary Russia with Ukraine and the Western world 
is becoming increasingly total. It also reaches into matters of religion, culture, 
and tradition. The Moscow Patriarchate has also become involved in this 
confrontation. Issues that at first sight concern other spheres of church activity, 
such as piety or liturgy, are also being reinterpreted in an ideological key. An 
example of such an ideologised, politicised, and thus ahistorical reinterpretation 
is the contemporary understanding of the mission of the saints Cyril and 
Methodius. 

This article analyses the recent Russian Orthodox discourse on the Solun 
Brothers. This analysis shows, on the one hand, that the politicised interpretation 
of the mission of Cyril and Methodius is not a recent ideological innovation, but 
appeals to the same motives that made their cult popular in 19th-century Russian 
Orthodoxy. On the other hand, the reinterpretation of the meaning of their 
mission that is currently taking place is acquiring additional political objectives 
harmonised with those of Russian state ideology, as well as cultural and foreign 
policy, especially in relation to the post-Soviet area. At the same time, however, 
the religious significance of Cyril and Methodius is almost disappearing from 
church discourse and theological reflection. Moreover, a common element of 
Russian discourse on the Solun Brothers, in both the 19th and 21st centuries, is 
ahistoricity, understood as a complete disconnection from the actual historical 
context in which Cyril and Methodius lived and worked. 

The interpretation of contemporary Russian Orthodox discourse on the 
mission of Cyril and Methodius is based primarily on statements by Patriarch 
Kirill. To better understand their religious and political context, selected texts 
from the period preceding the Russo-Ukrainian war are also examined, as well 
as more recent strategic documents and statements. This article consists of three 
parts. The first presents the political and religious context in which the 
significance of Cyril and Methodius’s mission is being reinterpreted in Russia. 



Cyril and Methodius as Precursors of the ‘Rus’ World’... 133

This context consists primarily of strategic documents and statements by 
representatives of the state authorities, in which Orthodoxy is identified as an 
intrinsic part of the Russian national identity and the uniform official version of 
history becomes a national security issue. The second part reveals the 
particularities of the cult of the saints Cyril and Methodius in Russia. This cult 
has had a clear political orientation since its beginning in the 19th century and 
was similarly shaped in the post-Soviet period. The third part shows how Cyril 
and Methodius have been used in Patriarch Kirill’s war propaganda since 
24 February 2022. 

1.  The political and religious context: Orthodoxy in the service  
of the state

To understand why Russian state propaganda, together with the ROC, is 
using Cyril and Methodius politically, it is necessary to consider what role the 
authorities assign the Orthodox Church in contemporary Russia. A strong 
relationship between the Orthodox Church and the state has been an enduring 
feature of Russian history, regardless of political conditions. During the so-
called synodal period, that is, from Peter the Great’s abolition of the patriarch’s 
office until the February Revolution of 1917, the Orthodox Church was part of 
the state structure. It was under the control of the Holy Synod, headed by the 
Chief Procurator (Ponomariov 2017, p. 115–118). The activities of the Orthodox 
Church served the interests of the state. This fact was of considerable importance 
in spreading the cult of Cyril and Methodius in 19th-century Russia. During the 
Soviet period, despite the formally secular nature of the state and the religious 
freedom declared in the Soviet constitutions, state control over the Orthodox 
Church did not cease. The compromise, proposed by Stalin in 1943, consolidated 
the new modus vivendi of Orthodoxy in the Union of Soviet Socialist Republics 
(USSR) (Petrenko 2011, p. 215–217; Ponomariov 2017, p. 125–126). It was 
allowed to exist under the condition of full state control, loyalty to the authorities, 
and the absence of any social or political involvement.

In the modern Russian Federation, religious organisations are formally 
separated from the state and the state is secular. There can also be no binding 
state ideology (Konstitutsiya Rossiyskoy Federatsii, 1993/2020, art. 13–14). 
Nevertheless, especially since 2000, the relationship between the ROC and the 
state has evolved significantly. Several legal solutions have been introduced that 
not only privilege the religious over the non-religious, but also give special 
privileges to the ROC. Perhaps even more importantly, the state authorities have 
used appeals to Orthodoxy in ideological campaigns (e.g., the legal restriction 



Marcin Składanowski134

of information on ‘non-traditional models of family life,’ commonly referred to 
as the ban on gay propaganda) (Federal’nyy zakon, 2013; Prinyaty zakonoproyekty, 
2022) and in restricting the activities of religious organisations independent of 
the state (e.g., the ban on Jehovah’s Witnesses) (Svideteli Iegovy, 2017). The 
authorities also invoked the support of the Moscow Patriarchate in the case of 
the 2014 aggression against Ukraine and the military intervention in Syria 
(Leonid, 2020). 

The preparations for war against Ukraine were expressed in the intensification 
of the use of Orthodoxy by the state authorities in the ideological confrontation 
with both Ukraine and the West. Legislative changes have also led to the 
introduction of a de facto official interpretation of history, accepted by the 
authorities, the questioning of which can be met with criminal sanctions. In this 
official version of Russian history, the place of Orthodoxy has also been defined. 
Two documents announced in July 2021 are worth noting at this point. 

The first is Putin’s article ‘On the historical unity of Russians and Ukrainians’ 
(Putin 2021). In his historiosophic reflection, Putin attempts to prove that there 
is no separate Ukrainian nation and that Ukraine as a state was artificially 
created. Therefore, neither the ethnic distinctiveness of Ukrainians nor the 
sovereignty of Ukraine as an independent state is justified. Although these 
elements of the Putin article elicited the most reactions, especially in the context 
of the subsequent war, this publication also contains other extremely important 
statements. According to Putin, Orthodoxy is the basis for the cultural, ethnic, 
and political unity of the whole Rus’, of which modern Russia is the centre. 
Therefore, Orthodoxy’s role is to bind the Rus’ lands together and strengthen 
their sense of unity. In Putin’s interpretation, Orthodoxy is a tool for disavowing 
the separate national identities of Ukrainians and Belarusians and their right to 
form separate sovereign states. Orthodoxy also serves to strengthen Russia and 
build the national identity of Russians. In this way, it becomes one of the many 
elements of state-building and influences society according to the expectations 
of the authorities.

The second relevant document is the National Security Strategy of the 
Russian Federation. It may seem surprising, but it is in this document that, for 
the first time, a list of traditional spiritual and moral values is formally mentioned, 
the preservation of which is necessary for the security of the state (Strategiya 
2021, sec. 91). Russia considers spirituality, morality, and religion to be one of 
its national security priorities. Thus, any state intervention in the sphere of 
religion and morality is justified. This document has far-reaching consequences 
for the role of the ROC in Russia’s public life. The main areas of its activity 
have become national security issues. On the one hand, it sets severe restrictions 
for all religious organisations on the content they preach, including doctrine and 



Cyril and Methodius as Precursors of the ‘Rus’ World’... 135

moral principles. On the other, the activities of the Orthodox Church are part of 
national security priorities and, therefore, can be publicly supported by the state.

Russian Orthodoxy, in its mainstream, does not accept any opposition to 
state power. What it does know is the practice of adapting its activities to the 
ruler’s expectations. It is interesting and instructive to understand that even one 
of the few examples of such opposition can be easily reinterpreted. St Philip, 
Archbishop of Moscow, removed from office and later sentenced to death by 
Ivan the Terrible, has been venerated for centuries as a martyr. When, in 2021, 
Putin, while presenting his interpretation of Russian history, stated that it was 
not certain that Philip had indeed been murdered on the orders of the ruler 
(Akhtyrko, 2021), a representative of the Moscow Patriarchate promptly agreed 
with this idea and thus undermined the basis of the veneration of St Philip and 
questioned the unequivocal historical account and liturgical tradition (V RPTs 
dopustili, 2021). This significant example illustrates well the nature of state- 
-church relations in Russia. In 2021, amid preparations for war against Ukraine 
and with the state liquidating the last independent mass media, Patriarch Kirill 
and other representatives of the ROC openly expressed support for the 
authorities, claiming that Russia, as the country of freedom and justice, was the 
leader of the free world (Kirill 2021). Following the armed aggression against 
Ukraine on 24 February 2022, the ROC has unequivocally supported the war. 
Patriarch Kirill has described it as a metaphysical war in which Russia fights 
against the forces of evil (Kirill 2022a), has called for loyalty to Putin (Kirill 
2022c), and has promised eternal life in heaven to soldiers who fall in Ukraine 
(Kirill 2022b). In this way, the rhetoric of the ROC has been completely 
subordinated to the needs of the authorities. By adapting its message, the ROC 
became part of a unified state-controlled ideological system. Without this 
context, it is impossible to understand how the Orthodox Church interprets the 
meaning of the mission of Cyril and Methodius today. 

2.  The ideologisation of the mission of Cyril and Methodius before  
the Russo-Ukrainian war

The significance of the mission of Cyril and Methodius is heavily ideologised 
in Putin’s Russia. In the ‘Rus’ World’ project, an attempt to culturally influence 
the Russian-speaking population living outside of the Russian Federation, the 
Solun Brothers were portrayed as the forerunners of Rus’ writing (wrongly 
identified with Russian writing) and thus of Rus’ culture (Naryshkina 2013). 
This culture would be characterised by a particular sublimity and spirituality, in 
contrast to the decadent West. Language and culture would also unite all Rus’ 



Marcin Składanowski136

peoples, characterised by their loyalty to traditional, spiritual values (Kirill 
2010). The mission of Cyril and Methodius would thus not only be a mission of 
a civilising nature. It would be the beginning of the distinctiveness of the Rus’ 
lands, as well as their civilisational independence and cultural unity. However, 
in order to interpret the mission of the Solun Brothers in this way, it is necessary 
to ignore the real causes, course, and consequences of their mission. The first 
step of such an ahistorical reinterpretation of this mission took place in the 
Russian Empire in the 19th century. The next step is contemporary Russian 
imperial ideology, preached in the symbiosis between the state authorities and 
the Moscow Patriarchate.

According to a typical Russian declaration, the ROC venerates ‘the saints, 
equal to the Apostles, brothers Cyril and Methodius, whom the Orthodox faithful 
of the lands of Russia, Belarus, Ukraine, Bulgaria, Serbia, the Czech Republic, 
Slovakia, and other countries regard as their enlighteners and teachers. In this is 
expressed this unity of the Orthodox Christians of these countries’ (Marsheva 
and Belyayev 2022). The genesis of the cult of the Solun Brothers in Russia 
reveals the right direction for the interpretation of this declaration.

In historical and ecclesiastical terms, the mission of Cyril and Methodius 
was ineffective insofar as it did not lead to the establishment of a Slav church or 
the valorisation of Slavdom in the Christianity of the time, either Roman or 
Byzantine. Nor did it contribute significantly to the Christianisation of the Slavs. 
After the death of Methodius, the mission declined rather quickly (John Paul II, 
sec. 7). However, the ineffectiveness of the mission of the Solun Brothers 
understood in this way has enabled the Russian interpretation to place emphasis 
on their attempt to develop a Slavic script as if it were the crucial aspect of their 
mission.

In the 19th century, pan-Slavic movements led, mainly in the Austro- 
-Hungarian Empire, to a revival of interest in the mission of Cyril and Methodius 
(Smołucha 2017, p. 201–202). It was attributed, ahistorically, to the aspiration 
to unify Slavic lands. However, Pan-Slavism as a political and cultural movement 
in Central Europe could not prove successful because the Slavic nations were 
too divided politically, culturally, and confessionally to strive for an idealised 
unity whose patrons were to be saints who had been active in the ninth century. 
Meanwhile, in Russia, partly also thanks to Slavophilism, imperial ideology 
appealed to the concept of Slavic unity. This unity would consist of unification 
in a single Russian Empire (Berdyayev 2007, p. 148–150; Danilevskiy 2018,  
p. 674–675; Petrenko 2011, p. 191–192).

It is worth noting that this idea has not entirely disappeared in contemporary 
Russia. Its persistence is evidenced by the views of Aleksandr Dugin, who 
represents extreme nationalist and imperialist political circles in Russia. When 



Cyril and Methodius as Precursors of the ‘Rus’ World’... 137

writing about Poland, he not coincidentally refers to Józef Hoene-Wronski 
(1776–1853), a Polish pro-Russian intellectual of German-Czech origin. Dugin 
argues that ‘the path to Polish greatness is to be found in the coming exaltation 
of the Slavs, but not against Russia, but with Russia, behind Russia and alongside 
Russia, but realising this requires a break with a deep identity: with Pan Tadeusz 
and Dziady, with the Black Madonna of Częstochowa, with the exuberant 
individualistic “honour” of the Sarmatian nobility’ (Dugin 2018, p. 635), Dugin 
views the possibility of saving Poland and restoring its identity only by undoing 
its entire path of social, cultural, political, and religious development and 
negating its belonging to the world and culture of the West. This thesis 
encapsulates the modern idea of the Rus’ world and the unity of Slavdom. Only 
the Russian culture, identified with the Rus’, is supposed to be authentic Slavic 
culture, and only in unity with Moscow can the Slavs preserve their cultural 
distinctiveness and spiritual tradition. 

From its very beginning, the cult of Cyril and Methodius in Russia has been 
associated with an imperial reinterpretation of history. Liturgical texts were 
published, with the permission of the Chief Procurator of the Holy Synod, on 
the occasion of the ‘millennium of Russia’ in 1862 (Strickland 2013, p. 5). The 
following year, the feast of Cyril and Methodius appeared in the Russian Church 
(Kaverin 2022). This timing is not a coincidence. In imperial Russian 
historiography, it was assumed (according to the Novel of Bygone Years, 
a chronicle by Nestor from the 12th century) that the Russian state was founded 
in 862. According to the chronicle, it was in this year that the reign of Rurik  
(a Varangian or Scandinavian Viking), who was the founder of the Rurikovich 
dynasty, began. Thus, imperial Russian historiography took over the history of 
Kyivan Rus’, identifying it with the history of Russia (Kirill 2010). In turn, by 
linking the rise of the Rus’ with Cyril and Methodius, who had nothing to do 
with it, the Russian church expressed the main idea of 19th-century Russian 
imperialism: the control over the Slavic lands, justified by the ideology of the 
Slavic community. 

Under changed conditions but with similar meaning, Cyril and Methodius 
were used to rebuild Russian imperial ideology in the last months of the Soviet 
Union. The feast of Cyril and Methodius was established as the ‘day of Slavic 
writing and culture’ (Kaverin 2022). Since then, the celebration, which has both 
an ecclesiastical and a state character, has been accompanied by initiatives to 
promote the unity of the Slavic Orthodox peoples. This involves not only the 
idea of religious unity but also cultural and political unity. In each case, the 
centre of this unity should be Russia (Marsheva and Belyayev 2022; Naryshkina 
2013). A constant element of these celebrations involves emphasising the 
superiority of Russian culture over the Western form. To make this possible, as 



Marcin Składanowski138

in imperial times, the true history of Cyril and Methodius and the purpose of 
their mission are marginalised. Cyril and Methodius are only useful as symbols 
of Rus’ (Russian) cultural distinctiveness.

3.  Cyril and Methodius in the statements of the Patriarch of Moscow 
during the war

The political use of the figures of Cyril and Methodius, which expresses the 
ideological symbiosis between the Russian authorities and the Moscow 
Patriarchate, took on additional aspects after Russia’s armed attack on Ukraine 
in 2022. Patriarch Kirill has unconditionally supported Vladimir Putin from the 
very beginning. Patriotic and nationalist motives dominate the Patriarch’s 
discourse. Although he calls the aggression against Ukraine a ‘metaphysical 
war’ waged against the fallen West, he refers much more often to the need to 
defend the homeland and unite all Russians around Putin. 

In this new political and religious context, the feast of Cyril and Methodius 
was celebrated three months after the beginning of Russian aggression on  
24 May 2022. In order to understand how the Solun Brothers are politically 
exploited in a new reality, two of the Patriarch’s statements are worth noting: 
first, his address after the service in honour of the saints Cyril and Methodius, 
celebrated at the Cathedral of Christ the Saviour; second, his speech at a concert 
in Red Square organised by the state and Moscow authorities.

In his address after the concluding service in the Cathedral of Christ the 
Saviour (Kirill, 2022d), Patriarch Kirill emphasised that the saints Cyril and 
Methodius gave the Slavs the foundation of the Orthodox faith, which is the 
source of their unity. In his interpretation, the mission of the Solun Brothers 
obliges the Orthodox Slavs to unity. This refers both to the unity of the episcopate 
and to the unity of all believers. The political context of this statement is clear. 
With regard to episcopal unity, the Patriarch’s statement explicitly referred to 
the need for the episcopate of the Russian church in Ukraine (formally called 
the Ukrainian Orthodox Church of the Moscow Patriarchate) to maintain unity 
with the Moscow Patriarch. After the Russian military aggression, there were 
numerous voices within the Russian church in Ukraine about the need to separate 
from Moscow, especially since Patriarch Kirill openly supported the war. The 
tendencies towards independence were also driven by political pressure, 
including attempts in the Ukrainian Supreme Council (Verkhovna Rada) to ban 
religious organisations whose leadership is located in Russia, which is recognised 
as an aggressor state (Proyekt Zakonu pro zaboronu 2022; Proyekt Zakonu pro 
zabezpechennya 2022). The bishops of the Russian church in Ukraine also 



Cyril and Methodius as Precursors of the ‘Rus’ World’... 139

officially declared their independence from Russia (Postanova Soboru, 2022). 
Against this background, evoking the figures of Cyril and Methodius, the 
Moscow Patriarch stated that the Church in Ukraine was ‘ours’, that is, an 
inseparable part of the Russian Church. 

The interpretative context for the Patriarch’s pointing to Cyril and Methodius 
as patrons of unity is also provided by the official Russian ideology, embodied 
in Putin’s repeatedly stated view, both before and after the war, that Russians 
and Ukrainians are a single people and that the war was intended to free 
Ukrainians and return them to full unity with Russia, the sole heir of the historical 
Rus’.

In his speech at the Red Square concert (Kirill, 2022e), Patriarch Kirill 
drew attention to other issues. According to the official Russian interpretation, 
Cyril and Methodius gave rise to a distinct Rus’ culture. In the Patriarch’s 
interpretation, under the conditions of war against Ukraine and confrontation 
with the West, the Russians are returning to the sources of their culture and 
identity. Russia’s sovereignty, distinctiveness, and cultural independence, 
supposedly originating in the mission of the Solun Brothers, determine Russia’s 
spiritual strength and invincibility. The Patriarch claims that Russians are 
fighting for the independent and sovereign development of their homeland. The 
basis of this independence is the unique Russian spirituality, language, and 
culture. 

Such formulations indicate the Patriarch’s attempt to isolate the mission of 
Cyril and Methodius from a strictly religious context. They are, in his view, 
models of cultural distinctiveness and superiority. Any actions aimed at 
demonstrating this Russian distinctiveness and superiority, including military 
action, can therefore be interpreted as a continuation of the mission of the Solun 
Brothers. For these reasons, the celebration of their feast day coincides, 
according to the Patriarch’s rhetoric, with the encouragement of Russians to 
become even more involved in the war against Ukraine. 

Conclusion

An examination of how the cult of the saints Cyril and Methodius arose and 
developed in Russia provides grounds for pointing out the peculiarities of 
Russian Orthodoxy. Whatever the political circumstances, it is subordinate to 
the state and, to the extent of its abilities, supports the domestic and foreign 
policy objectives indicated by the authorities. This was the genesis of the 
19th-century cult of the Solun Brothers, intended to provide an ideological 
justification for Russian imperialism and the drive to subjugate the Slavic 



Marcin Składanowski140

peoples. The content of the celebrations in post-Soviet Russia, especially after 
2000, when Vladimir Putin took power, is similar.

In the official cult of Cyril and Methodius, references to their actual 
biography and the causes, course, and effects of their mission in Slavic lands 
have almost disappeared. This ahistorical political and ecclesiastical discourse 
reduces the mission of the Solun Brothers to the creation of a Slavic alphabet, 
which would supposedly be the basis of a distinct, spiritual culture superior to 
that of the West. The unity of the Slavic peoples, based on the unity of the 
alphabet and the Orthodox faith, is, in the Russian interpretation, a fundamental 
task resulting from the mission of Cyril and Methodius. However, this unity is 
always understood, both on a spiritual and political level, as unity with Moscow. 
Only in unity with Moscow can the Slavs preserve their own identity and 
develop their cultural heritage. 

The cult of Cyril and Methodius in Russia abstracts from the figures of 
these ‘Saints Apostles of the Slavs.’ Instead, under the conditions of the Russo- 
-Ukrainian war, it is an effort to sacralise ‘Great Russian nationalism’ and to 
negate the right of other Slavic peoples to their own culture, language, and 
traditions.

Bibliography

Akhtyrko Aleksandr, 2021, Kto ubil mitropolita Filippa. Versiy neskol’ko, in: Gazeta.ru [online], 
access: 1.11.2022, <https://www.gazeta.ru/politics/2021/08/30_a_13932782.shtml>.

Berdyayev Nikolay, 2007, Sud’ba Rossii, Eksmo, Moskva.
Danilevskiy Nikolay, 2018, Rossiya i Yevropa, De’Libri, Moskva.
Dugin, Aleksandr, 2018, Noomakhiya – voyny uma. Vostochnaya Yevropa. Slavyanskiy logos. 

Balkanskaya Nav’ i sarmatskiy stil’, Akademicheskiy proyekt, Moskva.
Federal’nyy zakon ot 29.06.2013 g. N. 135-FZ, 2013, in: Kremlin.ru [online], access: 1.11.2022, 

<http://kremlin.ru/acts/bank/37386>.
John Paul II, Slavorum Apostoli, in: Vatican.va [online], access: 1.11.2022, <https://www.vatican.va/

content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_19850602_slavorum-apostoli.html>.
Kaverin Valeriy, 2022, Professor filfaka MGU: XXI vek prokhodit pod znakom vosstanovleniya praw 

kirillitsy, in: Tat’yanin den’. Molodezhnyy internet-zhurnal MGU [online], access: 1.11.2022, 
<https://taday.ru/text/2316674.html>.

Kirill (Patriarch), 2010, Slovo Svyateyshego Partiarkha Moskovskogo i vseya Rusi Kirilla na otkrytii 
IV Assamblei Russkogo mira “Uczitel’ Russkogo mira: missiya, tsennosti” v Moskve, in: Mospat.
ru [online], access: 1.11.2022, <https://mospat.ru/ru/news/56488/>.

Kirill (Patriarch), 2021, Interv’yu Svyateyshego Patriarkha Kirilla B. V. Korchevnikovu k 75-letiyu 
so dnya rozhdeniya,in: Patriarchia.ru [online], access: 1.11.2022, <http://www.patriarchia.ru/
db/text/5863267.html>.

Kirill (Patriarch), 2022a, Patriarshaya propoved’ v Nedelyu syropustnuyu posle Liturgii v Khrame 
Khrista Spasitelya, in: Patriarchina.ru [online], access: 1.11.2022, <http://www.patriarchia.ru/
db/text/5906442.html>.



Cyril and Methodius as Precursors of the ‘Rus’ World’... 141

Kirill (Patriarch), 2022b, Patriarsheye slovo posle Liturgii po sluchayu prevoy godovshchiny 
osvyashcheniya glavnogo khrama Vooruzhennykh sil RF, in: Patriarchia.ru [online], access: 
1.11.2022, <http://www.patriarchia.ru/db/text/5819726.html>.

Kirill (Patriarch), 2022c, Svyateyshiy Patriarkh Kirill blagoslavil molit’sya o zdravii Prezidenta 
Rossii V. V. Putina, in: Patriarchia.ru [online], access: 1.11.2022, <http://www.patriarchia.ru/
db/text/5965332.html>.

Kirill (Patriarch), 2022d, Slovo Svyateyshego Patriarkha Kirilla v den’ pamyati ravnoapostol’skikh 
Mefodiya i Kirilla posle Liturgii v Khrame Khrista Spasitelya, in: Patriarchia.ru [online], access: 
1.11.2022, <http://www.patriarchia.ru/db/text/5928701.html>.

Kirill (Patriarch), 2022e, Svyateyshiy Patriarkh Kirill posetil kontsert na Krasnoy ploshchadi, 
posvyashchennyy Dnyu slavyanskoy pis’mennosti i kul’tury, in: Patriarchia.ru [online], access: 
1.11.2022, <http://www.patriarchia.ru/db/text/5929117.html>.

Konstitutsiya Rossiyskoy Federatsii, 1993/2020, in: Duma.gov.ru [online], access: 1.11.2022, 
<http://duma.gov.ru/legislative/documents/constitution/>.

Leonid (Archbishop), 2020, O roli religioznykh organizatsiy v poslevoyennom vosstanovlenii Sirii, 
in: Patriarchia.ru [online], access: 1.11.2022, <http://www.patriarchia.ru/db/text/5718536.html>.

Marsheva Larisa, Belyayev Ivan, 2022, “Kirille i Mefodiye bogomudrii, slovenskikh stran 
uchiteliye”. Kommentariy k tropariyu i kondaku ravnoapostol’nym Kirillu i Mefodiyu, in: 
Pravoslavie.ru [online], access: 1.11.2022, <https://pravoslavie.ru/146282.html>.

Naryshkina Olga, 2013, Russkiy mir – orientir v budushcheye, in: Russkiymir.ru [online], access: 
1.11.2022, <https://russkiymir.ru/fund/projects/1150th/roboty/esse/116883/>.

Petrenko Vitali, 2011, The Development of Authority within the Russian Orthodox Church:  
A Theological and Historical Inquiry, Peter Lang, Bern. 

Ponomariov Alexander, 2017, The Visible Religion: The Russian Orthodox Church and her Relations 
with State and Society in Post-Soviet Canon Law (1992–2015), Peter Lang, Frankfurt am Main.

Postanova Soboru Ukrainskoy Pravoslavnoy Tserkvy vid 27 travnya 2022 roku, 2022, in: News.
church.ua [online], access: 1.11.2022, <https://news.church.ua/2022/05/27/postanova-soboru-
ukrajinskoji-pravoslavnoji-cerkvi-vid-27-travnya-2022-roku/>.

Prinyaty zakonoproyekty o zashchite traditsionnykh tsennostey, 2022, in: Duma.gov.ru [online], 
access: 1.11.2022, <http://duma.gov.ru/news/55609/>.

Proyekt Zakonu pro zabezpechennya zmitsnennya natsional’noi bezpeky u sferi svobody sovisti 
ta diyal’nosti relihiynykh orhanizatsiy, 2022, in: itd.rada.gov.ua [online], access: 24.11.2022, 
<https://itd.rada.gov.ua/billInfo/Bills/Card/40832>.

Proyekt Zakonu pro zaboronu Moskovs’koho patriarkhatu na teritorii Ukrainy, 2022, in: itd.rada.
gov.ua [online], access: 1.11.2022, <https://itd.rada.gov.ua/billInfo/Bills/Card/39276>.

Putin Vladimir, 2021, Ob istoricheskom yedinstve russkikh i ukraintsev, in: Kremlin.ru [online], 
access: 1.11.2022, <http://kremlin.ru/events/president/news/66181>.

Smołucha Janusz, 2017, Cultural and Religious Significance of the Cyrillo-Methodian Tradition in 
Central and Eastern Europe, Folia Historica Cracoviensia, 23(1), p. 193–213, doi.org/10.15633/
fhc.2212.

Strategiya natsional’noy bezopasnosti Rossiyskoy Federatsii, 2021, in: Kremlin.ru [online], access: 
1.11.2022, <http://www.kremlin.ru/acts/bank/47046>.

Strickland John, 2013, The Making of Holy Russia: The Orthodox Church and Russian Nationalism 
before the Revolution, Holy Trinity Publications, Jordanville.

Svideteli Iegovy vklyucheny v spisok zapreshchennykh v Rossii organizatsiy, 2017, in: Interfax- 
-Religiya [online], access: 1.11.2022, <http://www.interfax-religion.ru/?act=news&div=67938>.

V RPTs dopustili perepisyvaniye zhitiya mitropolita Filippa posle slov Putina, 2021, in: RBC.ru 
[online], access: 1.11.2022, <https://www.rbc.ru/rbcfreenews/61327e879a79474f92bcb481>.



Marcin Składanowski142

Cyryl i Metody jako prekursorzy „ruskiego” świata:  
obraz Braci Sołuńskich i rosyjskiego imperializmu

Streszczenie: W artykule przedstawiono analizę jednego z nowszych dyskursów, jaki toczy się 
w optyce rosyjskiego prawosławia na temat Braci Sołuńskich. Z jednej strony dostrzegamy 
upolitycznioną interpretację misji Cyryla i Metodego, co nie jest  ideologiczną innowacją, lecz 
odwołuje się do tych samych motywów, które spopularyzowały ich kult w dziewiętnastowiecznym 
prawosławiu rosyjskim. Z drugiej strony reinterpretacja znaczenia ich misji, która obecnie się 
dokonuje, nabiera dodatkowych cech politycznych odpowiadających celom rosyjskiej ideologii 
państwowej oraz polityki kulturalnej i zagranicznej, zwłaszcza w odniesieniu do obszaru pora-
dzieckiego. Jednocześnie religijne znaczenie Cyryla i Metodego niemal znika z dyskursu kościelnego 
i refleksji teologicznej. Wspólnym elementem rosyjskiego dyskursu na temat Braci Sołuńskich, 
zarówno w XIX, jak i XXI w. jest ahistoryczność rozumiana jako całkowite oderwanie od rzeczy-
wistego historycznego kontekstu, w którym Cyryl i Metody żyli i działali.

Słowa kluczowe: Rosja, Rosyjska Cerkiew Prawosławna, nacjonalizm rosyjski, wojna rosyjsko- 
	 -ukraińska, relacje państwo–Kościół.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9466 

Piotr Towarek*

Higher Theological Seminary in Elbląg (Poland)

GREAT MUSICAL FORMS DEDICATED TO SAINTS CYRIL  
AND METHODIUS

Summary: This article takes a closer look at the great musical forms dedicated to Saints Cyril and 
Methodius. These are mainly liturgical compositions related to the worship of the two saints. This 
group includes a medieval Mass propria (e.g. Parchment Missal no. 212 of the Cracow Chapter) and 
the Baroque-Classical Mass by Michael Haydn (1758). In the 19th century, the repertoire was 
expanded to include cantatas (Křížkovsky, Surzyński, Dinew) and hymns (Liszt, Tchaikovsky, 
Borodin, Pipkov), which are linked to the process of national awakening of Czechs, Slovaks, Croats 
and Bulgarians. The 19th and 20th centuries also saw the creation of numerous arrangements of the 
Ordinarium Missae in Glagolitic. These include Leoš Janáček’s monumental “Glagolská mše” 
(1926) and related works by Czech and Croatian composers (Říchovski, Foerster, Kožušníček, 
Douša, Janda, Kozinović, Novak, Sokol, Hanuš, Láník). This collection is enriched by stage works: 
the opera of Zhivka Klinkova (1981/2021) and oratorios and cantatas from the 20th and 21st 
centuries (Dinew, Širola, Krška, Andrašovan, Tučapský, Procházka, Krák). These works are based 
on Glagolitic liturgical tests and poetry and prose related to the upsurge of national thought in the 
19th century. They show Sts Cyril and Methodius not only as preachers of the Gospel and missionaries 
to the Slavic peoples but also as teachers of culture, dialogue and reconciliation, and above all, as 
founders of the foundations of Slavic national identity. The article presented here contributes to the 
current theological reflection in the field of aspectual hagiology.

Keywords: saints Cyril and Methodius, Mass, cantata, oratorio, opera, aspect hagiology.

The holy apostles of the Slavs, Cyril (+869) and Methodius (+885), are to 
this day an inspiration for artists, painters, and sculptors, as well as an inspiration 
for Churches and nations seeking ways of dialogue and reconciliation (Budniak, 
2009). Their worship became widespread as early as the Middle Ages, above all 
in the field of literary works, especially in the East (Moszyński, 2002; Rychlík, 
2013; Delikari, 2022; Jaworska-Wołoszyn, 2020; Hetényi, 2021). A milestone 
in the flowering of their liturgical veneration on the Roman Rite level was the 
founding of the Emmaus Monastery in Prague in 1347 by Emperor Charles IV 

* Addresse: rev. dr. Piotr Towarek; e-mail: towarek@op.pl; ORCID 0000-0002-5809-5060.



Piotr Towarek144

(Tkadlčík; Zubko, 2007; Volek, 2013). From then on, their worship began to 
spread not only in Bohemia and Moravia but also in Poland, Slovakia, Hungary 
and Croatia. In the 19th century, the memory of Cyril and Methodius was 
reawakened in connection with the celebrations of the millennium jubilees: 
their arrival in Moravia and their death. It was extended by Leo XIII in 1880 to 
the whole Church (Leo XIII, 1880) and consolidated by the decision of John 
Paul II, who in 1980 declared the saints of the brothers co-patrons of Europe 
(John Paul II, 1981; John Paul II, 1996; Zubko, 2014, p. 43–70, Vepřek, 2016). 
Evidence of this veneration can be found in music (Wirsta, 1992), especially  
in the singing of the breviary offices (Dufka, 2019; Genov, 2016) and in  
church songs (Frolcová, 2014; Lauková, 2020). The study presented here, 
however, focuses on the great musical forms (Chomiński, 2002; Adamko, 2019, 
p. 132–177)1 dedicated to the apostles of the Slavs and is a review of selected 
examples of them (Towarek, 2019; Towarek, 2021; Towarek, 2023; Parzych- 
-Blakiewicz, 2019; cf. Dzidek, 2013, p. 32). This group includes Mass cycles 
(ordinarium Missae), hymns, cantatas, oratorios and even operas. Studies by 
authors such as Reinhold Thur, Armin Kircher, Mateusz Andrzejewski, Tomáš 
Slavický, and Miloš Zapletal (Thur, 1987; Kircher, 2015; Andrzejewski, 2013a; 
Andrzejewski, 2013b; Slavický, 2014; Zapletal, 2019), among others, have 
been extremely helpful in dealing with the submitted topic. In the composition 
of the text, the chronological order has been preserved.

Mass propria

Liturgical researchers confirm that, in Slovakia, Mass texts about the 
Salunski brothers are found in two missals: Missale Scepusiense/Missale 
Capituli Scepusiensis (first half of the 14th century) and Missale Posoniense 
(first quarter of the 15th century). On the other hand, an antiphonary from the 
15th century was found in the library of the Bratislava chapter (Zubko, 2014,  
p. 49; Vragaš, 2013, p. 5 and 122). All of these sources mention the comme- 
-moration of Saints Cyril and Methodius. The Spiš Missal for 9 March mentions 
the commemoration of the 40 martyred soldiers, followed by the Thessaloniki 
Brethren; on 12 September, the sermon was to be preached in ydomate morauicali 
– a Moravian dialect (Volek, p. 259). The missal was certainly of Hungarian 
provenance, but the Census origin, as the name would indicate, is not certain; 

1 Musical form – one of the main terms in musical theory and practice, the overall structure and 
scheme of construction of a musical work related to a particular compositional technique and to the means 
of performance (cast). Great instrumental forms are: sonata, symphony, concerto; great vocal and vo-
cal-instrumental forms: motet, Mass, cantata, oratorio and opera.



Great musical forms dedicated to Saints Cyril and Methodius 145

the missal belonged to a Hungarian collegiate chapter (Missale, 1947, p. 70).  
As Zubko points out, in the second missal, there is only the certainty that it was 
used in Bratislava. In it, there is also only a mention of the first apostles of the 
Slavs (Zubko, 2014, p. 49).

Similar evidence of veneration and musical dedication can be found on 
Polish soil. This refers firstly to the Parchment Missal No. 212 of the Cracow 
Chapter indicated by Hieronim Feicht (Feicht, 1975, p. 244). This important 
liturgical document from the early 15th century contained the form (collect and 
secret) for the commemoration of Saints Cyril and Methodius with its own Mass 
propria: introit, gradual, offertory and communion. According to Feicht, this 
form of the Mass, also printed in the Cracow Missal of Cardinal Frederick 
Jagiellon (+1505), remained in church practice until the end of the 16th century 
(Feicht, 1975, p. 244; Morawska, 1998, p. 364). Although both sources contained 
only texts and not musical notation, they testify to the cult that existed at the 
time and the associated musical veneration of Sts Cyril and Methodius. The 
existence of the form in the 15th century Missal is also confirmed by the statutes 
of the Cracow synod (1436), held during the reign of Cardinal Zbigniew 
Oleśnicki. They note that priests, wishing to avoid long texts during the Lenten 
period, celebrate Masses from forms about saints. Statute No. 13 forbids this 
with the exception of ten Mass formularies, among which is the already 
mentioned Mass on Sts Cyril and Methodius (Statuta, 1875, p. 92; Smołucha, 
2017, p. 197).

Michael Haydn: “Missa Sanctorum Cyrilli et Methodii” (1758)

The author of the complete Mass cycle dedicated to the apostles of the 
Slavs is Johannes Michael Haydn. The work in question is the “Missa Sanctorum 
Cyrilli et Methodii” of 1758. The manuscript of this work is in the Staatsbibliothek 
Preußischer Kulturbesitz in Berlin (Thur, 1987, p. 89). It consists of a six-part 
ordinarium: Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus, Benedictus, Agnus Dei. The first 
modern edition of the work appeared in 2015. (Haydn, 2015).

Giving a full history of the composition of this work brings many 
difficulties. Some scholars link the work to the bishop’s court in Großwardein 
(now Oradea, Romania), where the young Haydn is mentioned in the payroll 
books from 1757 onwards (Ghircoiaçiu, 1978, p. 47; Sherman, 2011). However, 
according to Thur, the origins of the composition should be linked to Vienna 
and the Moravian Landesgenossenschaft, which was active there at St Michael’s 
Church from 1708 (Thur, 1987, p. 98). The Moravians, like other national 
associations, also commemorated their patron saints in a special way. For the 



Piotr Towarek146

festive celebrations in honor of St Cyril and St Methodius, a painting was made 
depicting the two brothers, which was hung in front of the main altar (Thur, 
1987, p. 98)2. 

Famous personalities were invited to celebrate Mass and deliver sermons: 
Church dignitaries and eminent orators. Among the participants in these liturgies 
were always representatives of the imperial house. Hence, the musical setting 
had to be magnificent. It is certain that liturgical music was performed in St 
Michael’s Church with as many as 16 singers, which required a large choir 
(Thur, 1987, p. 99). This number was only possible by calling in additional 
vocalists from outside. It is, therefore, almost certain that choristers from the 
choir of St Stephen’s Cathedral (Kapellknaben) also performed here, including 
Michael Haydn. As Thur points out, the magnificent decoration of the church 
with its painting of St Cyril and St Methodius may have made a big impression 
on the young singer. It is also likely that he met the addressees of his later 
“Missa Sanctorum Cyrilli et Methodii” here (Thur, 1987, p. 99). Was it written 
at this place and later performed?

Thur’s research indicates that in St Michael’s Church in Vienna, the 
stipulations of Benedict XIV’s encyclical ‘Annus qui’ (1749) were quite 
scrupulously adhered to, and thus music accompanied only by string instruments 
was performed (Thur, 1987, p. 101). This document, prohibiting wind 
instruments, or timpani, in the liturgy, was adhered to by the Viennese 
Archbishop’s consistory, with the partial approval of Empress Maria Theresa 
(1753), with the law applying to Vienna and Lower Austria (Thur, 1987, p. 101). 
Consequently, the performance of the Mass in question was impossible in St 
Michael’s Church, as Haydn is known to have intended his work for a four- 
-voice choir, two violins and 2 clarini (higher trumpets), 2 trombae (lower 
trumpets), timpani, 2 trombones and organ. Hence, as Thur argues, it is possible 
that Haydn wrote his Mass in Vienna but that its premiere already took place 
outside the capital, e.g. in Großwardein, where imperial decrees were not in 
force (Thur, 1987, p. 101). A different position is presented by Kircher, who 
believes that the young Haydn applied with this composition for a post 
somewhere in the Brno region, possibly in Welehrad (where it may have been 
presented), and that this happened during his wanderings, just before taking up 
a post in Großwardein in 1760 (Kircher, 2015, p. V) . Charles H. Sherman and 
Dwight Blazin are also inclined to accept this option (Sherman, 2011, p. 9; 
Blazin, 2004, p. 23).

2 Although the example described attests, as it were, to the enduring veneration of St Cyril and St 
Methodius at St Michael’s Church in Vienna, it was only in 1777, at the request of Empress Maria There-
sa, that Pope Pius VI authorized permanent annual veneration towards the Thessaloniki Brethren through-
out the Austrian monarchy (Zubko, 2007, p. 157).



Great musical forms dedicated to Saints Cyril and Methodius 147

“Missa Sanctorum Cyrilli et Methodii” is a cantata Mass. In order to provide 
contrasts, its ordinarium parts are divided into smaller sections, which interpret 
the text using varied instrumentation and different compositional techniques 
(Kircher, 2015, p. IV). Due to its large size and particular orchestration, this 
work must be classified as a so-called Missa solemnis longa, i.e. a Mass 
practiced, for example, in cathedrals on the most important feasts of the year or 
in sanctuaries (Kircher, 2015, p. IV). It is also the first of Haydn’s four Masses 
to feature as many as four trumpets, in keeping with the Baroque tradition of the 
festive sound of wind instruments. According to Kircher, this work stands at the 
beginning of a turning point in the development of the young composer’s 
creative technique at the time. Perhaps this composition was about finding the 
direction of a personal style that was to have a lasting influence on Haydn’s 
work (Kircher, 2015, p. V).

Pavel Křížkovsky: cantata “Svatý Cyril A Metoděj” (1863)

An important place among the musical dedications in honor of the Solunsky 
brothers is occupied by the cantata “Svatý Cyril a Metoděj”3. Its author is the 
Czech composer and priest Pavel Křížkovsky (Wróblewska-Straus, 1997, 
p. 210), a disciple of Father František Sušil, the national activist, collector and 
publisher of folk songs. It was thanks to him that from 1850 he participated in 
the Cyril-Methodian heritage association. The original version of the 
composition, described as ‘Chvalozpěv’ in honor of Saints Cyril and Methodius, 
dates from this period (Andrzejewski, 2013b, p. 71). The final version in the 
form of a cantata was written in 1861 and performed under the composer’s 
baton in 1863 in Brno as part of the celebrations of the millennium of the 
missionaries’ arrival in Moravia. The event was attended by 930 singers from 61 
singing associations and 20,000 listeners. It was of great importance for the 
development of the national consciousness of the Czechs (Wróblewska-Straus, 
1997, p. 210; Altman, 2013).

The first part of the cantata shows the arrival of Cyril and Methodius in 
Moravia and their apostolic activities. In the second part, we learn about the 
fruits of their work and the spiritual renewal of the Slavs. In the narrative parts, 
the composer skillfully incorporated the choral chants of the people, which are 
a plea to preserve the faith handed down by the Apostles and an entreaty 
addressed to them to watch over the Slavs (Zapletal, 2019, p. 51). Křížkovský 
used the text of Sušil’s poem “Příchod sv. Cyril a Metoděje na Moravu”, as well 

3 The cantata was first published in print in 1895 and was also included in a collection of the com-
poser’s complete works from 1949 (Křížkovský, 1949).



Piotr Towarek148

as themes from Moravian musical folklore, in particular, the song ‘Už sme 
všechno zorali’ (We have already ploughed everything), which forms the motto 
of the cantata (Andrzejewski, 2013b, p. 71). All the main features of Křížkovský’s 
work are concentrated in this work. Musically, it is a work typical of the Czech 
composer’s style: it demonstrates his predilection for choral works, his 
inspiration from folk melodies, and his solid workshop grounding in classical 
models of oratorio-cantata music (Andrzejewski, 2013b, p. 71). According to 
Zapletal, the cantata is the most outstanding musical expression of the concept 
of the Cyrillo-Methodian tradition, associated especially with Sušil. This 
concept shaped the form of a specific synthesis of Catholicism and independence 
ideas in the 1860s, forming the basis of the emerging Czech national 
consciousness (Zapletal, 2019, p. 59). Křížkovský’s work was performed many 
times after the millennium celebrations, not only in towns, but also in the 
countryside, awakening national identity. Over the following decades, the 
presentation of the cantata was linked to important religious and national 
celebrations, as well as anniversaries related to the composer’s life. His pupil 
Leoš Janáček contributed to the dissemination of the composition and even the 
cult of Křížkovský’s person (Zapletal, 2019, p. 60–61). Analogous examples of 
musical dedications can be found in this period on Polish, Bulgarian and 
Croatian soil. These include a cantata by Józef Surzyński (Benzelstierna 
Engeström, 1885), a cantata by Petar Dinev (Dinev, 2023) and an oratorio by 
Božidar Širola (Smither, 2000, p. 723). 

Hymns: Liszt, Tchaikovsky, Borodin, Pipkov

“Slavimo, slavno, Slaveni” is a hymn written in honor of the Thessaloniki 
Brethren by the Hungarian composer Franz Liszt. It is a short composition of 
less than 40 bars to a text in Croatian (or Serbo-Croatian) by the poet Medo 
Pučić (Andrzejewski, 2013b, p. 72). This work for a four-voice male choir and 
organ was first performed in Rome in 1863 (church of San Girolamo degli 
Schiavoni), when the millennium anniversary of the arrival of Cyril and 
Methodius in the lands of the Slavs was also celebrated in the Eternal City 
(Slavimo, 2023). The original manuscript of the hymn can be found in Weimar. 
On page one, the composer included the text of the hymn and its translation into 
German by Stjepan Mlinarić (Franković, 2023; Tuksar, 2018, p. 41).

We find a similar composition on Russian soil, in the work of Pyotr Ilyich 
Tchaikovsky (+1893). We are thinking here of a hymn intended for mixed choir 
entitled “Gimn v czest’ swjatych Kirill i Metodiya” (Tchaikovsky, 1990). This 
work was written in March 1885 to a commission from the Slavic Benevolent 



Great musical forms dedicated to Saints Cyril and Methodius 149

Society placed through the publisher Peter Ivanovich Jurgenson, who sent the 
composer the Russian-translated text and notes of a Czech hymn in honor of the 
apostles of the Slavs. Tchaikovsky himself made a rather free translation of 
some of the words into Russian and adapted it to the melody, which was based 
on the song “Přistup Moravěnko, přistup bliže” by Pavel Křížkovský 
(Andrzejewski, 2013b, p. 73). The work premiered on 6 April 1885 with  
a student choir at the Moscow Conservatory. The whereabouts of the manuscript 
of the work’s score is unknown today. The composition was included in  
a collection of Tchaikovsky’s sacred choral works, published in one of the 
volumes of the Complete Works (Tchaikovsky, 1990, p. 263–264). 

We find a similar hymn in the works of another Russian composer Alexander 
Borodin. The piece in question is “Slava Kirillu! Slava Mefodiû!” from 1885 
(Glory, 2023). In Bulgarian, on the other hand, it is the religious-patriotic hymn 
“Varvi, narode vazrodeni” (Arise, reborn nation), which is still performed today. 
Its authors are two teachers. The text was written by Stoyan Mihaylovski, and 
the music was composed in 1901. Panayt Pipkov (Pipkov, 2023)4. This work 
highlights the importance of Sts Cyril and Methodius for the formation of the 
identity and culture of the Bulgarian people. Clear allusions to Slavism are also 
evident here (Andrzejewski, 2013a, p. 130).

Leoš Janáček: “Glagolská mše” (1926)

At the beginning of the 20th century, interest in Glagolitic liturgy grew in 
Czech and Croatian musical creativity. New liturgical works composed in Old 
Church Slavonic (Glagolitic) began to appear. Here, composers took advantage 
of the privilege granted by Benedict XV in the bull “Ex pastorali munere” 
(Bezić, 2002, p. 20). The Czech clergyman Father Josef Vajs and the journal 
Cyril played a special role here, where transliterations of Old Church Slavonic 
liturgical texts were printed, including the fixed parts of the Glagolitic Mass 
(Wingfield, 1992, p. 9–10). Father Vajs encouraged composers to write their 
musical works to Glagolitic texts. These appeals resulted in several Glagolitic 
Mass cycles, including Leoš Janáček’s famous “Glagolská mše” (Policer, 2012, 
p. 15; Andrzejewski, 2013b, p. 67; Slavický, 2014, p. 41–59). Although this 
work is not directly dedicated to Sts Cyril and Methodius, it is a symbolic tribute 

4 The first celebrations of the feast of Saints Cyril and Methodius in the 1850s and 1870s were relat-
ed to the struggles of Bulgarians against the Greek Patriarchate in Istanbul, under whose authority the 
Bulgarian Orthodox Church was then. These celebrations were an expression of the aspiration for an in-
dependent autonomous Church and religious services in Bulgarian, and therefore also for Bulgarian edu-
cation (Michajlova, 2013).



Piotr Towarek150

to the Thessaloniki Brethren. It was linked to Janáček’s Slavophilic worldview 
and respect for the Cyril and Methodius tradition, which, as Andrzejewski 
points out, must be linked to the ideological influence of his former Brno teacher 
Pavel Křižkovský (Policer, 2012, p. 16). According to the composer’s personal 
testimony, this work represented a return to his years of study at the Brno 
monastery and especially to the atmosphere of the Cyrillo-Methodian ceremonies 
(Vysloužil, 1991; Andrzejewski, 2013b, p. 75). Janáček’s Mass is one of the 
most remarkable and important religious musical compositions of the 20th 
century.

Janáček completed work on his Mass in 1926. The premiere took place  
a year later in Brno, and in 1928 (the last year of his life) the composer again 
made changes to the score (Wingfield, 1992, p. 57; Zahrádka, 2011; Janáček, 
2011; Janáček, 2012). The ‘Glagolitic Mass’ was scored for four soloists, two 
mixed choirs, an organ and a large symphony orchestra. The composer referred 
to the five movements of the Ordinarium in the Roman Catholic tradition, which 
he provided with the already mentioned translations into Old Church Slavonic: 
Gospodi pomiluj (Kyrie), Slava (Gloria), Věruju (Credo), Svet (Sanctus), 
Agneče Božij (Agnus Dei), (Bezić, 2002, p. 21; Policer, 2012, p. 20). The Mass 
was provided with three additional instrumental movements: an orchestral 
introduction Úvod, an organ Postlude after the Agneče, followed by an orchestral 
Intrada, which in the original version was at the beginning (Policer, 2012,  
p. 28–29). The two orchestral brackets that tie the whole piece together are of  
a majestic-processional character. March rhythms, fanfares of brass instruments 
and timpani hits appear here (Andrzejewski, 2013b, p. 76).

In terms of melody and harmony, the composer drew inspiration from folk 
music. The development of the individual movements of the ordinarium is 
notable for original ideas, such as the abandonment of imitative polyphony in 
the Renaissance style (the model for the Cecilian movement) in favor of the use 
of psalmodic repetition of the text on a single chord or tone, found in Orthodox 
chant. Slava and Svet begin with a solo soprano part, serene in its expression. 
On the other hand, in the Creed (Věruju), the words about Christ’s resurrection 
and hushed dynamics of the female choir are used (Andrzejewski, 2013b,  
p. 76). According to Andrzejewski, the greatest significance in undertaking the 
work on “Glagolská mše” was for Janáček not the liturgical aspect but religion 
as the source of national consciousness, the moral foundation of a nation  
that takes God as its witness. Recordings of this work were undertaken by  
the most eminent conductors of the 20th and 21st centuries, including Břetislav 
Bakala, Leonard Bernstein, Karel Ančerl, Kurt Masur, Rafael Kubelik, Simon 
Rattle, Charles Mackerras, Jiří Bělohlávek and Sir Andrew Davis (Policer, 
2012, p. 30-34).



Great musical forms dedicated to Saints Cyril and Methodius 151

Masses of the 20th century: Czech and Croatian

In addition to Janáček’s monumental Mass, we also find simpler 
compositions on Czech soil, written in the spirit of the Cecilian movement and 
suitable for use in the liturgy. These include the “Missa in honorem Scti. Cyrilla 
et Methodii” (1900) by Vojtěch Říchovský (Poláček, 2016), or “Missa in 
honorem scti Methodii” (1884) by Josef Foerster (Sobotka, 2015). The second 
group consists of Glagolitic Masses, written to texts in Old Church Slavonic. 
These include: “Hlaholská mše” (1907) by Ladislav Kožušníček with  
a compilation of Glagolitic and Czech texts, “Glagolská mše” (1920) by Karel 
Douša with a text that does not overlap with any other version (possibly the 
Serbian version of Glagolitic), two Masses by Antonín Janda viz. “Hlaholská 
mše de Angelis” and “Mše glagolská” (1922), or the “Glagolská mše” (1932) by 
the already mentioned Foerster. These works are described in more detail in 
Marie Lišková’s work (Lišková, 2013, p. 29–33; Gabrielová, 2003). As Slavický 
points out, Foerster’s and Janda’s Masses were also performed during the 
difficult communist era for the Church in Czechoslovakia, during the celebration 
of St Wenceslas in Prague Cathedral. This custom persisted until the early 1990s 
(Slavický, p. 58).

The Glagolitic form of the Mass is also encountered in the first half of the 
twentieth century on Croatian territory. These include numerous ordinarium 
Missae written in Old Church Slavonic (Sedak, 2000). Noteworthy among them 
is the “Misa sv. Ćirila i Metoda” (1906), composed by Vilko Novak (+1918). 
This work for a male choir and organ was dedicated by the composer to the 
singing union ‘Kolo’ in Zagreb (Brđanović, 2021, p. 30 and 32). In 1938, the 
“Staroslavenska misa u čast sv. Ćirila i Metoda” (for mixed choir and organ), 
written by nun Lujza (Zorka) Kozinović, a renowned composer, conductor and 
pedagogue (Lešćan, 1972). A similar example is found in the work of the 
Croatian composer Father Bernardin Sokol, OFM (Riman, 2010). This is the 
“Missa in honorem ss. Cyrilla et Methodii” from 1933. This work was provided 
by the composer with two parallel texts of the ordinarium: in Latin and liturgical 
Glagolitic (Kyrie – Gospodi, Gloria – Slava, Cred – Vjeruju, Sanctus – Svet, 
Benedictus – Blagoslovljen, Agnus – Agneče) (Sokol, 1933). The Mass was 
scored for three equal voices or mixed choir and organ. It belongs to a series of 
80 compositions published by Fr Sokol entitled. “Pjevajte Gospodinu pjesmu 
novu” (Breko Kustura, Balić, 2018).

Musical Mass dedications in honor of Cyril and Methodius also appear in 
the second half of the 20th century. This is, for example, the “Glagolská mše” 
(1957) by the Czech composer Jan Křesadlo, first performed in 2007 in the 
United Kingdom. Two further examples are works by Jan Hanuš: “Mešní 



Piotr Towarek152

proprium k svátku sv. apoštolů Cyril a Metoděje” (1969) and “VII. mše  
– Hlaholská, ke cti českých patronů” (1985), (Slavický, 2014, p. 57).  
The “Ordinarium festivum Cyrillo-Methodianum” (1984) by the Czech 
composer and priest Antonín Láník (+2014) also dates from the same period. 
These are five usable fixed parts of the Mass, written to commemorate the 
1100th anniversary of the death of St Methodius. They were only published in 
2003 in the collection “Septem ordinaria” (Láník, 2003; Frydrych, 2019).

Zhivka Klinkova: opera “Кirił i Metodij” (1981/2021) 

The present collection is enriched by a contemporary opera entitled “Кiril  
i Metodij” (1981), written by Bulgarian composer and conductor Zhivka 
Klinkova (Vŭlchinova, 2023). She based the libretto of her work on Venko 
Markovsky’s book “Predaniya zavetni” (Covenant Traditions). The opera was 
awarded a special commendation by Pope John Paul II and was premiered in 
1986 in Bydgoszcz, Poland (soloists: B. Perkowski – Cyril, M. Witkiewicz  
– Methodius, Arion Choir, Pomeranian Philharmonic Orchestra, conducted by 
М. Nowakowski) (Klinkova, 2023; Arion Choir, 2023). Bulgarian audiences, 
on the other hand, have only recently been introduced to the work in full. With 
this piece, the Sofia National Opera celebrated the 40th anniversary of John 
Paul II’s proclamation of Saints Cyril and Methodius as patron saints of Europe. 
The gala premiere took place on 23 May 2021, the eve of the national celebration 
of the Day of Saints Cyril and Methodius, the Bulgarian alphabet, education and 
culture and Slavic literature.

Klinkova’s opera is a kind of poetic and musical journey into the past. 
Immersing himself in memories, St Cyril (Constantine) introduces the audience to 
the narrative of the mission to which he and his brother devoted their entire lives. 
The action takes place in Thessaloniki, Great Moravia, Rome and Bulgaria (Svetite 
Kiril i Metodiĭ, 2023). After receiving permission from the Pope to preach the 
Gospel in Slavonic, Cyril anticipates his death. He sinks into thoughts of his 
childhood, his life choices, temptations and experiences, as well as the beautiful 
Sofia, the wisdom that accompanied him and his brother all the way through life.

At the climax of his memories of his disputes with the Khazars, Jews and 
Saracens, he is helped by his mother and Sofia in visions. Methodius reassures 
him and reminds him of their ceremonial welcome by Prince Rostislav in 
Moravia. The brothers also return to memories of their presence in Rome, their 
successful conversation with Pope Hadrian and the blessing he gave them. The 
disciples, fulfilling the testament of Cyril/Constantine, continue the work begun 
among the Slavic peoples. Prince Boris I solemnly welcomes Clement and 



Great musical forms dedicated to Saints Cyril and Methodius 153

Nahum to Bulgaria. He commissions Clement to establish a school in Ohrid and 
Nahum and a school in Preslav (Svetite Kiril i Metodiĭ, 2023).

Recalling the figures of the holy missionaries of the Slavs in the 21st 
century, especially on the stage of the state opera, was not only a tribute to Cyril 
and Methodius, but certainly also an act of courage. It underlined how important 
the apostolic mission of the Salunsky brothers is for Bulgaria, the rest of the 
Slavic world and the culture of Europe. The premiere of Klinkova’s work 
awakened the spirit of the two apostles’ activism in Bulgaria: funding was 
undertaken to immortalize the opera on film, and promotion of the work outside 
Bulgaria was ensured, with as many as 200 teachers from the Sofia region 
invited to the opera’s premiere. Opera singers Biser Georgiev and Atanas 
Mladenov, who played the roles of Cyril and Methodius, emphasized in their 
statements to the press that, in the fashion surrounding us today to escape from 
the spiritual, a performance about Cyril and Methodius brings hope and spiritual 
renewal (Operata-oratoriya, 2021). 

Similar examples are found in Slovakia and the Czech Republic. These are 
oratorio-cantata works: “Konštantín a Metod” (1985) by Pavol Krška (Matejová, 
2020, p. 116), “Cyril a Metod” (1987) by Tibor Andrašovan (Gotthardtová, 
2021, p. 137–138), “České vigilie” (1989–2021) by Antonín Tučapský 
(Tučapský’, 2021, p. 5–14; Trnková, 2015, p. 14), “Slávnostná kantáta sv. Cyril 
a Metoda” (2013) by Pavol Procházka (Procházka, 2012), “Cirillo-Metodiada” 
(2012) by Egon Krák (Krák, 2022), “Cyril a Metod” (2012) opera-oratorio by 
Pavol Krška (Matejová, 2020, p. 117).

Recapitulation

The aim of the submitted study was to present great musical forms dedicated 
to Sts Cyril and Methodius. The search carried out confirms that these are mainly 
liturgical compositions connected with the cult formed in past centuries 
concerning the two saints. The collection begins with medieval Mass propria 
(Parchment Missal No. 212 of the Cracow Chapter, Cracow Missal of Cardinal 
Fryderyk Jagiellon) and a Baroque-classical Mass by Michael Haydn from 
(1758). In the 19th century, cantatas (Křížkovsky, Surzynski, Dinew) and hymns 
(Liszt, Tchaikovsky, Borodin, Pipkov) were written in connection with the 
millennium celebrations concerning the apostles of the Slavs. These works are 
linked to the phenomenon of the national awakening of Czechs, Slovaks, Croats 
and Bulgarians. Also linked to this process is a group of numerous elaborations 
of the Ordinarium Missae in Old Church Slavonic. This includes Leoš Janáček’s 
monumental “Glagolská mše” (1926) but also related works by Czech and 



Piotr Towarek154

Croatian composers (Říchovski, Foerster, Kožušníček, Douša, Janda, Kozinović, 
Novak, Sokol, Hanuš, Láník). Alongside these, there are also numerous stage 
compositions commemorating the Thessaloniki Brothers. These include, above 
all, the Bulgarian opera by Zhivka Klinkova (1981/2021), as well as a group of 
oratorio and cantata works from the 20th and 21st centuries (Dinew, Širola, 
Krška, Andrašovan, Tučapský, Procházka, Krák). These works were based 
largely on Glagolitic liturgical texts, or poetry and prose related to the upsurge 
of national thought in the 19th century. They show Sts. Cyril and Methodius not 
only as preachers of the Gospel and missionaries to the Slavic peoples but also 
as teachers of culture, dialogue and reconciliation, and above all, as founders of 
the foundations of Slavic national identity. They reveal not only the level of the 
composers’ musical craftsmanship but are also a locus theologicus in which the 
figure and pattern of life of the saints brings the recipient of the music closer to 
the epiphany of God (cf. Dzidek, 2013, p. 149–154). The article presented part 
of the current of reflection in aspectual hagiology.

Bibliography

Adamko Radislav, 2019, Náuka o hudobných formách, Ružomberok.
Altman Karel, 2013, Cyrilometodějské milénium a česko-německé vztahy v Brně, Národopisná 

Revue, vol. 2, p. 93–98.
Andrzejewski Mateusz, 2013a, Kult św. Cyryla i Metodego jako aspekt tzw. ideologii słowiańskiej 

w muzyce – na podstawie źródeł czeskich, polskich i południowosłowiańskich, Polski Rocznik 
Muzykologiczny, vol. 11, p. 121–131.

Andrzejewski Mateusz, 2013b, Święci Cyryl i Metody w kulturze muzycznej XIX i pierwszej 
połowy XX wieku w kontekście oddziaływania idei słowiańskiej, Prace Naukowe Akademii im. 
Jana Długosza w Częstochowie. Edukacja Muzyczna, fasc. 8, p. 59–79.

Balić Vito, 2018, Popis svih tiskanih skladbi u nizu „Pjevajte Gospodinu pjesmu novu” koji je 
priređivao i izdavao fra Bernardin Sokol, in: Škunca Bernardin, Balić Vito (eds.), Fra Bernardin 
Sokol Zbornik slavlja i radova sa znanstvenog skupa o 130. obljetnici rođenja, Zadar – Kaštela, 
p. 425–256.

Benzelstierna Engeström Wawrzyniec, 1885, Kantata na tysiącletnią rocznicę śmierci św. Metodego, 
apostoła Słowian. Muzykę na chór męski czterogłosowy ułożył ks. Józef Surzyński, Poznań. 

Bezić Jerko, Hannick Christian, 2002, Glagolitische Messe, in: Lütteken Laurenz (ed.), Messe und 
Motette, Kassel, p. 20–23.

Blazin Dwight, 2004, Michael Haydn and “The Haydn Tradition”. A Study of Attribution, 
Chronology, and Source Transmission, Dissertation: New York University.

Brđanović Davor, 2021, Vilko Novak – hrvatski glazbeni pedagog, zborovođa i skladatelj, Tonovi, 
vol. 36, p. 28–37.

Breko Kustura Hana, Balić Vito, 2018, Paradigme liturgijskih skladbi fra Bernardina Sokola 
(1888.–1944.): Novi pogledi, kontekstualizacija i revalorizacija, in: Škunca Bernardin, Balić 
Vito (eds.), Fra Bernardin Sokol Zbornik slavlja i radova sa znanstvenog skupa o 130. obljetnici 
rođenja, Zadar–Kaštela, p. 183–218.

Budniak Janusz, 2009, Jednoczeni w różnorodności. Tradycja cyrylo-metodiańska jako paradygmat 
procesu pojednania Kościołów, kultur i narodów, Katowice.



Great musical forms dedicated to Saints Cyril and Methodius 155

Chór Arion, 2023, in: Archiwum Muzyczne Pomorza i Kujaw. Akademia Muzyczna im. Feliksa 
Nowowiejskiego w Bydgoszczy [online], access: 12.01.2023, <https://archiwummuzyczne.pl/
musics/institutions/74>.

Delikari Angeliki, 2022, The Memory of Saints Cyril and Methodius in Thessaloniki, Konštatínove 
Listy, vol. 15/1, p. 131–138; doi: 10.17846/CL.2022.15.1.131-138.

Dinev Petar, 2023, in: Union of Bulgarian Composers [online], access: 13.01.2023, <https://ubc-bg.
com/en/petar-dinev/>.

Dufka Vlastimil, 2019, Misia svätých Cyrila a Metoda a Rímska liturgia v slovanskom jazyku, Viera 
a Život, vol. 29/2, p. 3–12.

Dzidek Tadeusz, 2013, Funkcje sztuki w teologii, Kraków.
Feicht Hieronim, 1975, Święci Cyryl i Metody w polskich księgach chorałowych i śpiewnikach, in: 

Lissa Zofia (ed.), Studia nad muzyką polskiego średniowiecza. Opera musicologica Hieronymi 
Feicht I, Kraków, p. 244–250.

Franković Đuro, 2023, Lisztova svečana himna Slavimo slavno, Slaveni u čast Svetog Ćirila 
i Metoda, in: Zronica Nova [online], access: 7.01.2023, <http://zornicanova.hu/lisztova-svecana-
himna-slavimo-slavno-slaveni-u-cast-svetog-cirila-i-metoda/>. 

Frolcová Věra, 2014, Píseň k patronům Moravy “Slávo markrabství” v rukopisu z roku 1906. Ke 
studiu české cyrilometodějské tradice v lidovém duchovním zpěvu a ke vztahu kontrafakt mezi 
ústní tradicí a písemnictvím, Český Lid: Etnologický Časopis, vol. 101/2, p. 129–148.

Frydrych Karol, 2019, Hudební portrét Antonína Láníka, in: Bugalová Edita (ed.), Malé osobnosti 
veľkých dejín – veľké osobnosti malých dejín V. Príspevky k hudobnej regionalistike. Zborník 
príspevkov z muzikologickej konferencie Bratislava 28.–29. novembra 2018, Bratislava,  
p. 360–392.

Gabrielová Jarmila, 2003, Slovanská liturgie v českých zemích po roce 1860, in: Hojda Zdeněk, 
Prahl Roman (ed.), Bůh a bohové. Církve, náboženství a spiritualita v českém 19. století, Praha, 
p. 255–263.

Genov Yakow, 2016, Latinski pesnopeniya za svettsi, pochitani v Iztochnata i Zapadnata Tsŭrkva 
(sv. sv. Kiril i Metodiĭ, Sv. Nikolaĭ ot Mira, sv. Georgi i sv. sv. Kozma i Damyan), Sofiya. 

Ghircoiaçiu Romeo, 1978, Das Musikleben in Großwardein (Oradea) im 18. Jahrhundert, Haydn 
Yearbook, vol. 10, p. 45–55.

Glory to Cyril and Methodius, 2023, in: IMSLP Petrucci Music Library [online], access: 11.01.2023, 
<https://imslp.org/wiki/Glory_to_Cyril_and_Methodius!_(Borodin%2C_Aleksandr)>.

Gotthardtová Kristína, 2021, Poézia Andreja Sládkoviča v hudobnej tvorbe slovenských skladateľov, 
Slovenská Literatura, vol. 68/2, p. 135–144; doi: 10.31577/slovlit.2021.68.2.5.

Haydn Johannes Michael, 2015, Missa Sancti Cyrilli et Methodii. MH 13. Erstausgabe, Kircher 
Armin (ed.), Salzburg.

Hetényi Martin, Ivanič Peter, 2021, The Contribution of Ss. Cyril and Methodius to Culture and 
Religion, Religions, vol. 12/6, p. 1–22 [online], access: 27.01.2023, <https://www.mdpi.
com/2077-1444/12/6/417>.

Jan Paweł II, 1996, Encyklika „Slavorum Apostoli”, in: Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II,  
vol. 1, Kraków, p. 157–185.

Janáček Leoš, 2011, Mša Glagolskaja. Souborné kritické vydání, Zahrádka Jiří (ed.), Praha.
Janáček Leoš, 2012, Mša Glagolskaja, Verze „září 1927“, Zahrádka Jiří (ed.), Praha.
Jaworska-Wołoszyn Magdalena, Klementowicz Michał, 2020, Ślady misji metodiańskiej na 

ziemiach polskich, Konštatínove Listy, vol. 13/2, p. 43–51; doi: 10.17846/CL.2020.13.2.43-51.
Kircher Armin, 2015, Vorwort, in: Haydn Johann Michael, Missa Sancti Cyrilli et Methodii. MH 13. 

Erstausgabe, Kircher Armin (ed.), Salzburg, p. I–V. 
Klinkova Jivka, 2023, in: Union of Bulgarian Composers, [online], access: 11.01.2023, <https://

ubc-bg.com/en/jivka-klinkova/>.



Piotr Towarek156

Krák Egon, 2022, in: Hudobné centrum [online], access: 27.01.2023, <https://hc.sk/en/o-slovenskej-
hudbe/osobnost-detail/452-krak-egon/diela>.

Křesadlo Jan, 1957, Glagolská mše (partytura), in: Jan Kresadlo [online], access: 23.01.2023, 
<http://www.kresadlo.cz/GM.pdf>.

Křížkovský Pavel, 1949, Skladatelské dílo I. Skladby písňové, sborové a kantátové, Racek Jan, 
Steinmann Vilém (ed.), Praha: Melantrich.

Lauková Silvia, Kaizerová Petra, 2020, Baroková duchovná pieseň ako živý odkaz cyrilo-metodského 
dedičstva, Konštantínove Listy, vol. 13/2, p. 137–152; doi: 10.17846/CL.2020.13.2.137-152.

Láník Antonín, 2003, Septem ordinaria, Brno.
Leon XIII, 1880, Encyclica „Grande munus” (30.09.1880), AAS, no. 13, p. 145–153.
Lešćan Mato, 1972, S. Lujza Kozinović (Uz 75-godišnjicu života), Sv. Cecilija, vol. 42, no. 3–4, 

p. 76–79.
Lišková Marie, 2013, Glagolská mše Karla Douši (s přihlédnutím k užití textu glagolské mše  

u dalších českých skladatelů), Bakalářská prace, Univerzita Karlova: Praha.
Magnae Moraviae  fontes  historici, 1967, vol. 2, Universita J. E. Purkyně: Brno.
Matejová Miriam, 2020, Pavol Krška (1949) – a Slovak Composer of Sacred Music, Roczniki 

Humanistyczne, vol. 68/12, p. 113–120; doi: 10.18290/rh206812-8.
Michajlova Katja, 2013, Svátek sv. Cyrila a Metoděje v Bulharsku – historie, tradice, politika, 

současnost (na příkladu města Plovdiv), Národopisná Revue, vol. 2, p. 99–119.
Missale Capituli Scepusiensis saec. XIV. (Mus. Nationale c. 1. m. ae. 92.), 1947, in: Radó Polycarpus 

(ed.), Libri Liturgici Manu Scripti Bibliothecarum Hungariae, vol. 1: Libri liturgici manuscripti 
ad Missam pertinentes, „Editiones Bibliothecae Széchényianae Musaei Nationalis Hungarici” 
XXVI, Budapestini, p. 69–72.

Morawska Katarzyna, 1998, Historia muzyki polskiej, vol. 1: Średniowiecze, part: 2: 1320–1500, 
Warszawa.

Moszyński Leszek, 2002, Problem rytu mszalnego arcybiskupa Metodego, Roczniki Humanistyczne, 
vol. 50/7, p. 5–20.

Operata-oratoriya “Kiril i Metodiĭ” s premiera v Sofiĭskata opera, 2021, in: Duma [online], access: 
12.01.2023, <https://www.duma.bg/operata-oratoriya-kiril-i-metodiy-s-premiera-v-sofiyskata-
opera-n237962?h=pdfarchive&pdfarchiveId=3603>.

Parzych-Blakiewicz Katarzyna, 2019, Hagiologia „aspektowa” jako perspektywa integracji badań 
teologicznych i nieteologicznych, Studia Warmińskie, vol. 56, p. 249–264; doi: 10.31648/
sw.3094.

Pipkov Panayot, 2023, in: Union of Bulgarian Composers [online], access: 11.01.2023, <https://
ubc-bg.com/en/panayot-pipkov/>.

Poláček Radek, 2016, Říhovský  Vojtěch, in: Český hudební slovník osob a institucí [online], 
dostęp:  11.01.2023,  <https://www.ceskyhudebnislovnik.cz/slovnik/index.php?option=com_
mdictionary&task=record.record_detail&id=4603>.

Policer Štěpán, 2012, Interpretační analýza Janáčkovy Glagolské mše, Diplomová práce, Janáčkova 
Akademie Múzických Umění: Brno [online], access: 12.01.2023, <https://theses.cz/id/om5g5b/>.

Procházka Pavol, 2012, in: Hudobné Centrum. Music Centre Slovakia [online], access: 23.01.2023, 
<https://hc.sk/o-slovenskej-hudbe/osobnost-detail/1338-prochazka-pavol>.

Riman Marija, 2010, Glazbenik fra Bernardin Sokol, Rijeka.
Rychlík Jan, Rychlíková Magdaléna, 2013, Kult sv. Cyrila a Metoděje a jeho nacionalizace  

v moderní době, Národopisná Revue, vol. 2, p. 75–82.
Sedak Eva, 2000, Zeichen einer kleinen Geschichte. Einige einführende Bemerkungen zur Geschichte 

der kroatischen Musik im 20. Jahrhundert, IRASM, vol. 31/2, p. 127–151.
Sherman Charles Henry, 2011, Michael Haydn’s Wanderjahre, 1754–1759: Where was he? And 

when?, in: Murray Streling (ed.), Haydn and His Contemporaries, Ann Arbor, p. 3–12.



Great musical forms dedicated to Saints Cyril and Methodius 157

Smołucha Janusz, 2017, Cultural and Religious Significance of the Cyrillo-Methodian Tradition in 
Central and Eastern Europe, Folia Historica Cracoviensia, vol. 23/1, p. 193–213; doi: 10.15633/
fhc.2212.

Slavický Tomáš, 2014, Ritus romanus slavonico idiomate. Cyrilometodějská tradice v konceptu 
Josefa Vajse a obnova staroslověnské litugie v českých zemích na počátku 20. Století, Slavica 
Litteraria, vol. 17/1, p. 41–59.

Smither Howard E., 2000, A History of the Oratorio, vol. 4: The oratorio in the nineteenth and 
twentieth centuries, Appendix, Chapel Hill. 

Sobotka Mojmir, 2015, Foerster Josef, in: Český hudební slovník osob a institucí [online], 
access:  11.01.2023,<https://www.ceskyhudebnislovnik.cz/slovnik/index.php?option=com_
mdictionary&task=record.record_detail&id=7719>.

Sokol Bernardin, 1933, Missa in honorem ss. Cyrilli et Methodii ad tres voces aequales vel quattuor 
inaegrales, Zagreb, in: Hrvatsko društvo dr. fra Bernardin Sokol [online], access: 25.01.2023, 
<https://www.hdbs.com.hr/wp-content/uploads/2021/04/MISSA-IN-HONOREM-SS.-
CYRILLI-ET-METHODII.pdf>.

Statuta synodalia episcoporum Cracoviensium XIV et XV saeculi, 1875, Haizmann Udalryk (ed.), 
Kraków. 

Svetite Kiril i Metodiĭ, 2023, in: Sofiĭska Opera i Balet [online], access: 12.01.2023, <https://www.
operasofia.bg/repertoire/419>.

Tchaikovsky Peter Ilych, 1990, Hymn in Honour of Saints Cyril and Methodius, in: P.I. Tchaikovsky, 
Complete Collected Work, vol. 63, Korabelnikova Ludmila, Rakhmanova Marina (ed.), Moscow, 
p. 263–264.

Thur Reinhold, 1987, Die Missa Sancti Cyrilli et Methodii von Michael Haydn: Versuch einer 
Darstellung ihrer Entstehungsgeschichte, Studien zur Musikwissenschaft, vol. 38, p. 89–101.

Tkadlčík Vojtěch,  1977, К datování hlaholských služeb o sv.  Cyrilu a Metoději, Slovo, vol. 27,  
p. 85–128.

Towarek Piotr, 2019, Wielkie formy muzyczne dedykowane św. Jackowi Odrowążowi, Studia 
Elbląskie, vol. 20, s. 177–192.

Towarek Piotr, 2021, Messe Kompositionen zu Ehren der Heiligen Anna. Umriss Der Problematik, 
Roczniki Humanistyczne, vol. 69/12, p. 183–196, doi: 10.18290/rh216912-12. 

Towarek Piotr, 2023, Great musical forms dedicated to Saint Martin of Tours. Outline of the issues, 
Nurt SVD, vol. 153/1, p. 189–217.

Trnková Markéta, 2015, Sborové dílo Antonína Tučapského, Diplomová práce, Janáčkova Akademie 
Múzických Umění: Brno.

Tučapský Antonín, 2021, České vigilie. Osm chvalozpěvů k poctě českých patronů pro smíšený sbor 
a varhany, Kostelní Vydří.

Tuksar Stanislav, 2018, Kuhač, Liszt, Weimar i Zagreb, Arti Musices: Hrvatski Muzikološki Zbornik, 
vol. 49/1, p. 33–48.

Vepřek Miroslav, 2016, Slovanská Bohoslužba v České Římskokatolické Církvi v současnosti jako 
Cyrilometodějske dědictví, Konštantínove Listy, vol. 9/1, p. 192–198.

Vysloužil Jiří, 1991, K původu a vzniku, formě a ideji Janáčkovy Glagolské mše, Hudební Věda, 
vol. 28, p. 91–100.

Wirsta Aristide, 1992, The Byzantine origins of medieval sacred music in Kievan Rus, in: Hamant 
Yves (ed.), The Christianization of Ancient Russia. A Millennium: 988–1988, Paris, p. 149–153.

Volek Peter, 2013, Úcta k sv. Cyrilovi a Metodovi a ich učeníkom na Slovensku a na Balkáne, 
Duchovný Pastier, vol. 94/6, p. 254–261.

Vragaš Štefan, 2013, Cyrilo-Metodské dedičstvo v náboženskom, národnom a kultúrnom živote 
Slovákov, Bratislava.



Piotr Towarek158

Wingfield Paul, 1992, Janáček: Glagolitic Mass, Cambridge.
Wróblewska-Straus Hanna, 1997, Křížkovski Pavel, in: Encyklopedia muzyczna PWN, vol. 5 (kił), 

Dziębowska Elżbieta (ed.), Kraków, p. 210.
Zahrádka Jiří, 2011, Ke genezi a premiéře Janáčkovy Glagolské mše, Musicologica Brunensia,  

vol. 45/1-2, p. 263–280.
Zapletal Miloša, 2019, „Rázu církevního a přitom provanuta duchem slovanským“: recepce 

Křížkovského cyrilometodějské kantáty, Acta Historica Universitatis Silesianae Opaviensis,  
vol. 12, p. 51–68.

Vŭlchinova Elisaveta, 2023, Zhivka Klinkova. Kompozitor, w: Sofiĭska Opera i Balet [online], 
access: 12.01.2023, <https://www.operasofia.bg/staff/zhivka-klinkova>.

Zubko Pavel, 2014, Kult svätých Cyrila a Metoda v tradícii latinskej cirkvi. Vybrané kapitoly cyrilo-
metodského kultu, Ružomberok.

Zubko Pavel, 2007, Tradícia a dedičstvo kultu sv. Cyrila a Metoda v Košickej diecéze, in: Poznávanie 
Kultúrneho dedičstva sv. Cyrila a Metoda, Michalov Jozef, Hetényi Martin, Ivanič Peter, Taneski 
Zvonko, Nitra 2007, p. 154–169.

Wielkie formy muzyczne dedykowane świętym Cyrylowi i Metodemu

Streszczenie: Autor przybliża wielkie formy muzyczne dedykowane św. Cyrylowi i św. Metodemu. 
Są to głównie kompozycje liturgiczne związane kultem tych świętych. Do grupy tej należą 
średniowieczne propria mszalne (np. Mszał pergaminowy nr 212 kapituły krakowskiej) oraz 
barokowo-klasycystyczna msza Michaela Haydna (1758). W XIX w. repertuar ten poszerzony 
został o kantaty (Křížkovsky, Surzyński, Dinew) oraz hymny (Liszt, Czajkowski, Borodin, Pipkov), 
które łączą się z procesem przebudzenia narodowego Czechów, Słowaków, Chorwatów oraz 
Bułgarów. W XIX i XX w. powstały też liczne opracowania ordinarium Missae w języku staro-
cerkiewno-słowińskim (głagolica). Są to: monumentalna Glagolská mše Leoša Janáčka (1926) oraz 
nawiązujące do niej dzieła kompozytorów czeskich i chorwackich (Říchovski, Foerster, Kožušníček, 
Douša, Janda, Kozinović, Novak, Sokol, Hanuš, Láník). Kolekcję tę ubogacają dzieła sceniczne: 
opera Zhivki Klinkovej (1981/2021) oraz oratoria i kantaty z XX i XXI w. (Dinew, Širola, Krška, 
Andrašovan, Tučapský, Procházka, Krák). Dzieła te powstały na podstawie liturgicznych testów 
głagolickich oraz poezji i prozy związanej ze zrywem myśli narodowej w XIX w. Ukazują one 
Cyryla i Metodego nie tylko jako głosicieli Ewangelii i misjonarzy narodów słowiańskich, ale także 
jako nauczycieli kultury, dialogu i pojednania, przede wszystkim zaś tych, którzy stworzyli podwa-
liny fundamentów tożsamości narodowej Słowian. Artykuł włącza się w nurt refleksji teologicznej 
z zakresu hagiologii aspektowej.

Słowa kluczowe: św. Cyryl i Metody, msza, kantata, oratorium, opera, hagiologia aspektowa.

Proofreading by a native speaker: Mark Jensen

Weryfikacja artykułu – finansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie 
umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.; kwota środków finansowych stanowiących 

pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9468 

Piotr Kopiec*

Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II (Polska)

TEORIA DIALOGU EKUMENICZNEGO O ZAGADNIENIACH 
MORALNYCH W PRACACH KOMISJI „WIARA I USTRÓJ” 

ŚWIATOWEJ RADY KOŚCIOŁÓW**

Streszczenie: Różnice w nauczaniu moralnym przyczyniają się do pogłębienia podziałów między 
chrześcijanami. Konflikty etyczno-moralne dzielą dzisiaj bardziej niż różnice doktrynalne. Obser-
wacje ekumenistów, zwracające uwagę na wewnątrzchrześcijański rozdźwięk w nauczaniu moral-
nym, od lat dziewięćdziesiątych XX w. coraz bardziej prowokują do formułowania systematycznej 
refleksji ekumenicznej nad tym zjawiskiem. Do najważniejszych przykładów należy grupa studyjna 
Komisji „Wiara i Ustrój”, która od 2006 r. prowadzi studia nad przyczynami różnic w nauczaniu 
etyczno-moralnym i dąży do sformułowania teoretycznych podstaw dialogu ekumenicznego nad 
zagadnieniami etycznymi. W efekcie prac Komisja opublikowała serię dokumentów dotyczących 
rozeznania moralnego w Kościołach. Autor zaprezentował w artykule rezultat badań grupy studyj-
nej Komisji „Wiara i Ustrój”, koncentrując się na wypracowanych przez nią dwóch ważnych ele-
mentach teorii ekumenicznego dialogu nad zagadnieniami moralnymi: źródłach rozeznania moral-
nego Kościołów oraz głównych czynnikach różnic w nauczaniu moralnym Kościołów. Prezentację 
osadził w szerokim kontekście trudności ekumenicznych wywołanych różnymi odpowiedziami na 
kwestie etyczne. Do osiągnięcia zadeklarowanego celu prowadzi kontekstowa analiza dokumentów 
będących najważniejszym rezultatem piętnastoletnich prac grupy. Należy zaznaczyć, że obecnie 
dokonuje się ich recepcja w poszczególnych Kościołach, stąd też przedstawione propozycje mają 
potencjał kształtowania nowych okoliczności dialogu ekumenicznego. 

Słowa kluczowe: Komisja „Wiara i Ustrój”, etyka, rozeznanie moralne, dialog ekumeniczny, ruch  
	 ekumeniczny.

Etyka dzieli współczesne chrześcijaństwo. To krótkie stwierdzenie jest 
oczywiste dla każdego ekumenisty, czy ujmując szerzej, teologa. Nie trzeba 
jednak wykształcenia teologicznego, aby dostrzec, że różnice w nauczaniu 
etyczno-moralnym przyczyniają się do pogłębienia podziałów między chrześci-
janami. Dotyczy to zwłaszcza toczonych dzisiaj najgłośniejszych debat: o abor-
  * Adres: prof. dr hab. Piotr Kopiec; e-mail: petrko@kul.pl; ORCID: 0000-0002-0581-0737.
** Projekt finansowany w ramach programu Ministra Edukacji i Nauki pod nazwą „Regionalna Inicjatywa 
Doskonałości” w latach 2019–2022, nr projektu 028/RID/2018/19, kwota finansowania 11 742 500 zł.



Piotr Kopiec160

cji, eutanazji, sztucznym zapłodnieniu, podejściu do związków osób tej samej 
płci, by wymienić tylko niektóre. Często odpowiedź danego Kościoła na po-
szczególne pytania etyczne i moralne jest przez innych traktowana jako kryte-
rium jego wiarygodności. Konflikty etyczno-moralne dzielą dziś bardziej niż 
niezgodności doktrynalne. 

W ruchu ekumenicznym pojętym jako ogół relacji i działań podejmowa-
nych przez Kościoły chrześcijańskie dla przywrócenia widzialnej jedności, 
kwestie etyczne były przez dłuższy czas traktowane wycinkowo. Seria dialo-
gów międzykościelnych zapoczątkowanych po Soborze Watykańskim II oraz 
nauczanie organizacji ekumenicznych, takich jak Światowa Rada Kościołów, 
jeżeli już do nich się odnosi, to skupia się raczej na tematach „bezpiecznych”, 
takich jak ekologia czy pokój i pomija kontrowersyjne, dotyczące zwłaszcza 
ludzkiej seksualności i efektów postępu medycznego. Wywołuje to wrażenie 
jakiegoś braku, które jest jeszcze intensywniejsze w miarę jak rozwój technolo-
giczny, społeczny czy kulturowy wywołują coraz to nowe zjawiska i procesy, 
które wymagają etyczno-moralnej oceny. Już trzydzieści lat temu Thomas 
Rausch dosadnie stwierdził, że cała przestrzeń pytań etyczno-moralnych stano-
wi piętę achillesową ruchu ekumenicznego (Rausch, 1989, s. 31).

Nie oznacza to oczywiście, że ekumenizm rezygnuje z dążeń do wspólnej 
postawy wobec tych pytań. Ważne wypowiedzi przedstawiające wspólne stano-
wiska Kościołów formułowane są na poziomie krajowym (np. w Niemczech) 
(Kopiec, 2005). Od kilkunastu lat coraz dynamicznej rozwija się też ruch okre-
ślany jako „ekumenizm konserwatywny”, w którym zresztą następuje odwróce-
nie porządku – zbliżenie między chrześcijanami jest rezultatem wspólnego dą-
żenia do realizacji podzielanych wartości moralnych. Obserwacje i stwierdzenia 
wybitnych ekumenistów, zwracające uwagę na rozdźwięk w nauczaniu etycz-
no-moralnym i towarzyszącą mu dechrystianizację, już od lat dziewięćdziesią-
tych XX w. coraz mocniej prowokują ekumenicznych ekspertów do formuło-
wania systematycznej refleksji teologicznoekumenicznej w zakresie etyki. 

Przykładów takiej refleksji dostarcza grupa studyjna Komisji „Wiara 
i Ustrój”, która od 2006 r. prowadzi studia nad przyczynami różnic w nauczaniu 
etyczno-moralnym i dąży do sformułowania teoretycznych podstaw dialogu 
ekumenicznego nad zagadnieniami etycznymi. Członkowie Komisji nie mają 
oczywiście ambicji sformułowania wspólnego stanowiska nad danym zagadnie-
niem etycznym. Chodzi przede wszystkim o wypracowanie teoretycznego narzę-
dzia, które dostarczałoby chrześcijanom wiedzy o naturze i przyczynach różnic  
w nauczaniu moralnym oraz dawałoby ogólny wgląd w nauczanie etyczno- 
-moralne poszczególnych Kościołów chrześcijańskich. Członkowie grupy  
studyjnej wychodzą od doświadczenia coraz ostrzejszego wewnątrzchrześci-
jańskiego konfliktu moralnego i będącej jego następstwem blokady dialogu  



Teoria dialogu ekumenicznego o zagadnieniach moralnych... 161

ekumenicznego. W propozycjach Komisji podkreśla się, że różnice w sądach 
etyczno-moralnych sięgają głębokich warstw kształtujących osobową i wyzna-
niową tożsamość i stąd też traktowane są często emocjonalnie. Dlatego też na-
świetlenie mechanizmów konfliktu mogłoby uczynić dialog bardziej skuteczny. 

W artykule przedstawiono rezultaty prac wspomnianej grupy studyjnej, 
koncentrując się przy tym na wypracowanych przez nią dwóch ważnych ele-
mentach teorii ekumenicznego dialogu nad zagadnieniami moralnymi: źródłach 
rozeznania moralnego Kościołów oraz głównych czynnikach różnic w naucza-
niu moralnym Kościołów. Prezentację osadza się przy tym w szerokim kontek-
ście trudności ekumenicznych wywołanych różnymi odpowiedziami na kwestie 
etyczne. Do osiągnięcia zadeklarowanego celu prowadzi kontekstowa analiza 
dokumentów będących najważniejszym rezultatem piętnastoletnich prac grupy 
studyjnej powołanej przez Komisję. Należy zaznaczyć, że obecnie dokonuje się 
ich recepcja w poszczególnych Kościołach, stąd też przedstawione propozycje 
mają potencjał kształtowania nowych okoliczności dialogu ekumenicznego. 

1.  Komisja „Wiara i Ustrój” w procesie rozeznania moralnego 

Na temat Komisji „Wiara i Ustrój” istnieje w polskiej literaturze ekume-
nicznej wiele wyczerpujących opracowań napisanych np. przez Karola Kar-
skiego (1986, 1996) czy też Piotra Jaskółę (2014), nie ma więc potrzeby szcze-
gółowo ich opisywać. Niemniej jednak warto zaznaczyć, że zajmuje ona  
w ruchu ekumenicznych wyjątkowe miejsce, zarówno ze względu na swoją hi-
storię, jak i zakres działania. Jest (choć takie stwierdzenia zawsze mogą być 
dyskusyjne) najbardziej reprezentatywnym dla chrześcijaństwa zespołem teolo-
gicznym zajmującym się dialogiem doktrynalnym, a podejmowane przez nią 
tematy są centralne dla relacji międzywyznaniowych, są również probierzem 
aktualności problemów podejmowanych przez ruch ekumeniczny. To stwier-
dzenie wyraźnie odnosi się do różnic w ocenie zjawisk moralnych, coraz bar-
dziej dzielących chrześcijan. 

Od lat osiemdziesiątych XX w. kwestie moralne zaczęły być przedmiotem 
refleksji na łonie Światowej Rady Kościołów i innych organizacji ekumenicz-
nych, weszły również już na stałe do agendy komisji „Wiara i Ustrój”. Prowa-
dzone wtedy dyskusje nad ruchem ekumenicznym dobitnie pokazywały zależ-
ności między dwoma głównymi obszarami działania: dążeniem do widzialnej 
jedności chrześcijan oraz wspólnym świadectwem chrześcijan przed światem. 
Ponadto, Kościoły chrześcijańskie coraz mocniej były konfrontowane z ideolo-
gicznymi postulatami rewolucji kontrkulturowej. W latach dziewięćdziesiątych 
XX w. Komisja opublikowała dokumenty bardziej systematycznie podejmujące 



Piotr Kopiec162

tematykę kwestii moralnych w dialogu ekumenicznym: w 1990 r. raport „Ko-
ściół i świat” (Church and World), w 1997 r. serię dokumentów „Cenna jed-
ność” (Costly Unity), „Cenne zaangażowanie” (Costly Commitment) oraz „Cen-
ne posłuszeństwo” (Costly Obedience), zaś w 2005 r. studium „Chrześcijańskie 
perspektywy antropologii teologicznej” (Christian Perspective on Theological 
Anthropology). 

W wymienionych wyżej dokumentach rozważano podziały w ocenie zja-
wisk etyczno-moralnych w szerszych kontekstach. Natężenie kontrowersji, po-
szerzający się zakres zagadnień wywołujących spory, niezrozumienie i wręcz 
niechęć do podejmowania dialogu pojawiąjące się w następstwie odmiennych 
ocen etycznych i wreszcie w wielu przypadkach paraliż dialogu oraz wewnątrz-
kościelne schizmy dobitnie uświadamiały jednak konieczność podjęcia syste-
matycznej międzywyznaniowej refleksji nad różnicami etycznymi. Komisja 
„Wiara i Ustrój” miała szczególny mandat do zainicjowania takich studiów, ale 
też jej członkowie byli świadomi, że nie są w stanie doprowadzić do sformuło-
wania uzgodnionych ocen tego czy innego zjawiska. Różnice w interpretacjach 
etycznych są tak duże i sięgają tak głęboko, że pierwszym zadaniem organizacji 
zajmującej się dialogiem doktrynalnym musiało być przygotowanie czegoś 
w rodzaju podręcznika pomagającego zrozumieć czynniki kształtowania się 
etycznych odmienności oraz psychologiczne mechanizmy natężenia sporów 
wywołujących te odmienności. Stąd też w 2006 r. podjęto decyzję o konieczno-
ści powołania grupy studyjnej nad drogami, jakimi Kościoły formułują swoje 
nauczanie etyczne i moralne, a rok później studium to zatytułowano „Moralne 
rozeznanie w Kościołach” (Moral Discernment in the Churches (dalej: MDC) 
i pod takim tytułem opublikowano w 2013 r. dokument studyjny podsumowu-
jący prace grupy. 

Już samo sformułowanie celu postawionego przez grupę studyjną wyraźnie 
odsłaniało istotę dokumentu, który miał prowadzić do „zyskania większego 
zrozumienia natury różnic teologicznych i nieporozumień, aby rozwijać mate-
riały i środki które ułatwią trudne rozmowy i teologiczne dyskusje o kwestiach 
moralnych” (MDC, 2013, s. 2). Dokument miał więc pokazywać, jak chrześci-
janie różniący się w sądach etycznych powinni o tych różnicach rozmawiać, 
miał również odpowiedzieć na pytanie, dlaczego różnice te zachodzą między 
Kościołami, jak i wewnątrz nich. 

Sam dokument również nie uniknął kontrowersji. Prawosławni delegaci 
zgodzili się na jego publikację tylko pod warunkiem zamieszczenia załącznika, 
w którym przedstawiano ich zastrzeżenia dotyczące treści. Również reprezen-
tanci rzymskokatoliccy wyrazili swoje uwagi. Ostatecznie jednak dokument 
stał się punktem wyjścia i jednocześnie punktem odniesienia dla dalszych prac 
Komisji nad ekumenicznymi konsekwencjami różnic w nauczaniu etycznym. 



Teoria dialogu ekumenicznego o zagadnieniach moralnych... 163

W 2015 r. Komisja powołała nową grupę studyjną, która swoją pracę zor-
ganizowała w dwóch projektach. Pierwszy miał na celu opisowe zestawienie 
podejść teologicznomoralnych w poszczególnych tradycjach, przy czym zadba-
no o szeroką reprezentatywność wyznaniową. Poszczególne przykłady zostały 
przygotowane albo przez reprezentantów danego wyznania, albo przez eksper-
tów wyznaczonych przez Komisję. Drugi prezentował historyczną perspektywę 
kształtowania się tych podejść w poszczególnych tradycjach, z koncentracją na 
zmianach, jakie w nich zachodziły i jakie się już dokonały. W celu zyskania 
większej jednorodności w sposobie prezentacji autorzy odnosili się do wielu 
pytań badawczych: co było powodem angażowania się w proces reinterpretacji 
stanowiska moralnego czy etycznego? Jak ten proces się kształtował? Jak for-
mułowano argumentację? Jakie elementy odgrywały szczególną rolę? Jak to się 
odbywało? Kto był angażowany w podejmowanie decyzji? Jaki autorytet miały 
te osoby? I wreszcie, co pomogło w danej tradycji uniknąć rozłamu po przyję-
ciu danej zmiany? (Churches and Moral Discernment: Learning from Tradi-
tions, dalej: CMD 1, 2021, s. xii). 

Rezultaty prac obu projektów zostały przedłożone w 2018 r. oraz w 2019 r. 
przed Komisją, a następnie opublikowane w 2021 r. w postaci trzech obszer-
nych dokumentów studyjnych: „Kościoły i rozeznanie moralne: ucząc się z Tra-
dycji” (CMD 1); „Kościoły i rozeznanie moralne: ucząc się z historii” (Chur-
ches and Moral Discernment: Learning from History, dalej: CMD 2); 
„Kościoły i rozeznanie moralne: ułatwić dialog dla budowania koinoii” (Chur-
ches and Moral Discernment: Facilitating Dialog to Build Koinonia, dalej: 
CMD 3). Całość tworzy więc serię, w której pierwszy i drugi tom dotyczą od-
powiednio pierwszego i drugiego projektu, natomiast tom trzeci jest refleksją 
nad poprzednimi i formułując teorię dialogu ekumenicznego nad zagadnieniami 
etycznymi, stanowi uzupełnienie dla dokumentu „Moralne rozeznanie w Ko-
ściołach” z 2013 r. Obecnie wciąż trwa zapoznawanie się z całą serią w świecie 
relacji ekumenicznych i międzywyznaniowych. 

Wymienione cztery dokumenty są obszernym materiałem, kształtującym 
wiedzę dotyczącą teorii dialogu ekumenicznego nad kwestiami moralnymi, 
wiedzę o drogach kształtowania nauczania moralnego poszczególnych Kościo-
łów, jak i wiedzę o międzywyznaniowej ocenie wybranych faktów moralnych. 
W artykule naukowym ograniczonym objętościowo nie jest możliwym przybli-
żenie wszystkich nakreślonych punktów. Przedstawiane opracowanie koncen-
truje się na pierwszym z nich, szczegółowo analizując kluczowe tematy obecne 
w debacie etyczno-moralnej: jakie są źródła rozeznania moralnego przyjmowa-
ne przez Kościoły chrześcijańskie oraz jakie są główne czynniki podziału. Na-
świetlenie obu dostarcza ważnego instrumentu teoretycznego w wewnątrz- 
chrześcijańskiej debacie etycznej. 



Piotr Kopiec164

Dokumenty opisują i niejako „standaryzują” podstawowe pojęcia dialogu 
nad zagadnieniami moralnymi, takie jak: etyka normatywna i opisowa, moral-
ność, teorie moralne itd. Ich przedstawienie nie różni się od ogólnie przyjętego 
rozumienia powyższych pojęć. Warto jednak przytoczyć definicję rozeznania 
moralnego, będącą kluczową we właściwym ujęciu natury podziałów w na-
uczaniu moralnym. Zdaniem Komisji oznacza ono podejmowanie decyzji mo-
ralnych w Kościele i jest procesem, w którym wspólnota albo jednostka próbu-
je odkryć wolę Bożą dla zrozumienia i sformułowania odpowiedzi na pytania, 
przed którymi staje człowiek szukający tego, co prawdziwe i co dobre. We 
wspólnotach chrześcijańskich rozeznanie moralne nie ogranicza się jedynie do 
modlitwy, medytacji czy błagania kierowanego do Boga, ale obejmuje również 
sięganie po różne źródła oraz krytyczne myślenie (MDC, 2013, s. 11). 

2.  Źródła rozeznania moralnego w Kościołach

Stwierdzenie, że żyjemy w społeczeństwach etycznego relatywizmu stało 
się już truizmem powtarzanym często nieomal bezwiednie. Jest to oczywiście 
słuszna diagnoza. Ernest Gellner, jeden z najwybitniejszych teoretyków post-
modernizmu podkreśla, że relatywizm jest jedyną zasadą współczesnej epoki 
i dodaje nieco humorystycznie, że zachowując jej logikę powinniśmy mówić 
właściwie o antyantyrelatywizmie, skoro wystrzega się ona jakichkolwiek sta-
łych zasad – a przecież relatywizm za zasadę mógłby być uznany (Gellner, 
1997, s. 37).

Skoro przyjmujemy, że relatywizm tworzy etyczny kontekst naszego czasu, 
to musimy stwierdzić również etyczny pluralizm. Jacek Hołówka (2001, s. 14) 
wymienia siedem teorii etycznych funkcjonujących niejako obok siebie, od for-
malizmu i utylitaryzmu, po etykę umowy społecznej i teorię uprawnień, decy-
dujących o kryteriach oceny postępowania i sądów oraz w konsekwencji kieru-
jących etycznymi decyzjami podejmowanymi tak przez jednostki, jak i grupy. 
Poszczególne podejścia mają różną historię oraz bazują na odmiennych założe-
niach filozoficznych czy aksjologicznych, a ich zestawienie dobitnie pokazuje 
stopień skomplikowania współczesnych debat etycznych. 

Kościoły chrześcijańskie funkcjonują więc w okolicznościach etycznego 
relatywizmu i pluralizmu, co oznacza, że z jednej strony muszą mierzyć się  
z próbami docierania do społeczeństw zdezorientowanych etycznie, z drugiej zaś 
same muszą stale teologicznie interpretować i odpowiadać na podejścia, metody 
i tematy pojawiające się w debacie etyczno-moralnej (Reuter, 2015, s. 49). 
W konsekwencji też Kościoły, różniące się przecież teologiami i szczegółowiej, 
antropologiami teologicznymi, odmiennie podchodzą do wielu kwestii etycz-



Teoria dialogu ekumenicznego o zagadnieniach moralnych... 165

nych. Co więcej, odmiennie definiują samą pozycję refleksji moralnej czy 
etycznej w swych systemach teologicznych i odmiennie widzą rolę swego auto-
rytetu w sprawach decyzji etycznych. 

Kolejnym truizmem jest stwierdzenie, że chrześcijanie żyjący w różnych 
społeczeństwach i w różnych kulturach spotykają się z wartościami i normami 
w nich dominującymi, a także doświadczają aksjologicznych, etycznych i so-
cjologicznych przemian. Spotkania te mają różne rezultaty – mogą być akcep-
tacją czy afirmacją, mogą też być kontestacją czy odrzuceniem wspomnianych 
norm, wartości czy przemian. Niemniej jednak Kościoły stoją przed ciągłym 
wyzwaniem poszukiwania odpowiedzi na tematy moralne, uwzględniając geo-
graficzne i kulturowe różnice. Wyzwania te jeszcze wzrastają, gdy dany Kościół 
funkcjonuje w wymiarze globalnym. Kryzys we Wspólnocie Anglikańskiej wy-
wołany kontrowersjami wokół różnych postaw wobec postulatów dopuszczenia 
do ordynacji osób żyjących w związkach homoseksualnych jest dobitnym tego 
przykładem (Sedgwick, 2019, s. 3). 

To jedynie fragment szerokiego zbioru problemów, z którymi musi mierzyć 
się ekumenizm w swej refleksji etycznej. Nakreślone powyżej uwagi wprowa-
dzają jednak w kilka kluczowych obszarów tej refleksji. Pierwszym jest zagad-
nienie źródeł moralnego rozpoznania Kościołów. Bez wątpienia etyczny plura-
lizm również wyrasta z różnych odpowiedzi na pytania o źródła kryteriów 
sądów moralnych i etycznych. Ich ustalenie wymienia się wśród kluczowych 
zadań w formułowaniu ekumenicznej odpowiedzi na różnice w nauczaniu 
etycznym Kościołów. Naturalnie, ułożenie listy tych źródeł jest przedmiotem 
sporów, które odzwierciedlają fundamentalne różnice między wyznaniami do-
tyczące poznania teologicznego: rozumienia Tradycji, interpretacji Pisma Świę-
tego, czy miejsca rozumu i doświadczenia teologicznego. Niemniej jednak, 
udało się to, choć pod pewnymi warunkami, teologom z „Wiary i Ustroju”. 

Komisja podkreśla, że w swym moralnym rozpoznaniu chrześcijanie posłu-
gują się zarówno źródłami, które są specyficznie chrześcijańskie (pochodzące 
z wiary), jak i wykraczające poza chrześcijaństwo (rozum ludzki i inne źródła 
mądrościowe), a zakres autorytetu, jaki jest przyznawany tym drugim jest rów-
nież czynnikiem różnicującym. Pierwszy zbiór otwiera p row adzen i e  p r zez 
D ucha  Ś w ię t ego . Komisja zaznacza przy tym, że wszystkie Kościoły przyj-
mują działanie i asystę Ducha Świętego za fundament moralnego rozeznania, 
chociaż niekiedy odmiennie je odczytują: niektóre uważają, że Duch Święty 
inspiruje wybrane osoby, które z kolei uczą pozostałych wiernych; inne uważa-
ją, że szczególnym miejscem działania Ducha Świętego jest specyficzne zgro-
madzenie wiernych, jak synod bądź zebranie kongregacji. Jeszcze inne uważa-
ją, że Duch Święty działa w całym Kościele, ale rozpoznanie jego działania jest 
rolą wyznaczonych jednostek, które pełnią funkcję autorytetu nauczycielskiego. 



Piotr Kopiec166

Wspólnym jest wiara Kościołów, że Duch Święty towarzyszy chrześcijanom  
w ich rozpoznaniu i rozwijaniu sądów moralnych (MDC, 2013, s. 24; CMD 1, 
2021, s. xviii). 

Kolejnym fundamentalnym źródłem jest P i s mo  Ś w ię t e , rozumiane jako 
żywe słowo Boga, które jest odbierane i interpretowane w życiu wspólnoty ko-
ścielnej. Kościoły powszechnie przyjmują przy tym, że z Pisma Świętego czer-
pią mądrość przy rozeznawaniu sądów moralnych. Co prawda, istnieją między 
nimi różnice w hermeneutyce treści biblijnej, jak i w odmiennym lokowaniu 
miejsca Pisma Świętego w procesie rozeznawania moralnego: np. część Ko-
ściołów traktuje Biblię jako punkt wyjścia, inne zaś nakładają Biblię na rezulta-
ty przeprowadzonej wcześniej analizy społecznej (MDC, 2013, s. 25). 

Tradyc j a  jest następnym z wymienionych źródeł, jest jednocześnie jed-
nym z tych zagadnień, które od dekad były kluczowym tematem refleksji eku-
menicznej. Odpowiedzią na międzywyznaniowe kontrowersje wynikające 
z różnic w definiowaniu tradycji było zaproponowane przez „Wiarę i Ustrój”  
w 1963 r. rozróżnienie na Tradycję, tradycję i tradycje. Tradycja pisana dużą 
literą jest rozumiana jako sama Ewangelia, przekazywana przez pokolenia  
w Kościele, zaś małą literą oznacza proces przekazywania przekonań i praktyk 
wspólnoty kościelnej. Tradycje (w liczbie mnogiej) odnoszą się do poszczegól-
nych tradycji wyznaniowych czy denominacyjnych (Rodger, Vischer, 1964, 
s. 50). Z tradycją łączy się kolejne źródło, jakim jest urząd nauczycielski. Oczy-
wiście przybiera on różne formy oraz ma różny zakres obowiązywania, nie-
mniej jednak wszystkie Kościoły kształtują jakieś jego formy, odpowiadające 
również za dochowanie wiary w sądach moralnych. Jako piąty punkt tej listy 
wymieniona zostaje duchow oś ć , która, zwłaszcza jako modlitwa, czy to in-
dywidualna, czy wspólnotowa, jest uznana za kluczowy moment towarzyszący 
rozeznaniu moralnemu. Przy tej okazji teologowie z „Wiary i Ustroju” wspomi-
nają o liturgii i formach pobożności stanowiących żywą pamięć danego Kościo-
ła, dzięki którym wiara w Chrystusa formuje kolektywną pamięć danej wspól-
noty przekazywaną przez pokolenia. Kształtuje się w ten sposób tożsamość, na 
której fundamencie rozstrzygają się sądy moralne (MDC, 2013, s. 26).

Ostatnim w pierwszym zbiorze źródeł specyficznie chrześcijańskich jest 
ku l t u r a  danego  K oś c io ł a  (CMD 3, s. 13). Chodzi tu o specyficzne dla 
danego kraju albo regionu zwyczaje czy nawet pewien etos, które nakładają się 
na ogólną czy globalną doktrynę i praktyki tego Kościoła. Często dotyczy 
to różnych nieoficjalnych czy niepisanych wartości i wzorów kultury, które 
współkształtują wspomniany etos. Mogą one odzwierciedlać i reprezentować 
szerszą kulturę danego miejsca, w którym żyje wspólnotach chrześcijańska, 
choć oczywiście kultura chrześcijańska i kultura lokalna często stoją wobec 
siebie w opozycji. 



Teoria dialogu ekumenicznego o zagadnieniach moralnych... 167

Drugi zbiór tworzą źródła, które, jak już wspomniano, nie są wyłącznie 
chrześcijańskie. Otwiera go rozum, który jest określony jako oczywisty i nie-
zbędny dla każdego rozeznania moralnego i mający szczególny autorytet, który 
wynika z przekonania, że zdolność do racjonalnego myślenia jest centralnym 
aspektem natury ludzkiej stworzonej przez Boga. Komisja dostrzega przy tym 
trzy różne perspektywy w ujmowaniu miejsca rozumu w rozeznawaniu 
moralnym: w pierwszej rozum jest traktowany jako źródło autorytarne, będące 
rezultatem Bożego daru, jakim jest racjonalna natura i zdolność do rozumowe-
go rozpoznania. W drugiej rozum jest zawsze stawiany w kontekście wiary, co 
może sugerować jego podrzędność wobec niej. Według trzeciej pozycja rozumu 
w rozeznaniu moralnym musi uwzględniać grzech ludzki i wynikającą z niego 
egoistyczną skłonność do samozwodzenia. Nietrudno odczytać w tym zesta-
wieniu etykiety liberalizmu i konserwatyzmu, którymi najczęściej opisuje się 
pozycję nauczania moralnego danego Kościoła (Brown, 2010, s. 14). 

Z rozumem łączy się kolejne źródło rozpoznania moralnego, mianowicie 
p r aw o  na tu r a lne . Dyskusja nad prawem naturalnym jest kolejnym z gorą-
cych tematów w refleksji ekumenicznej, a jego filozoficzne ujęcia różnicują 
tradycje teologiczne, niemniej jednak teologowie z „Wiary i Ustroju” uzgadnia-
ją, że człowiek obdarzony rozumem i wolnym wyborem może uczestniczyć  
w odwiecznym prawie stanowiącym o Bożym planie stworzenia. W konse-
kwencji też ludzie są zdolni po pierwsze do rozpoznania, co jest dobre, a co jest 
złe i do określenia jako normatywne tego, co zgodne jest z planem stworzenia 
(MDC, 2013, s. 28). 

Teo r i e  mora lne  to trzecie źródło ze zbioru niespecyficznie chrześcijań-
skiego. Zbiega się ono ze wspomnianym powyżej wyliczeniem Jacka Hołówki, 
choć Komisja wylicza trzy główne podejścia: etykę aretologiczną, teleologicz-
ną oraz deontologiczną. W dokumentach „Wiary i Ustroju” stwierdza się, że 
podejścia te dotyczą metod, jakie stosuje się przy formowaniu sądów moral-
nych i podkreśla, że przez wieki wykształciły one swe szkoły, tradycje i myśli-
cieli, którzy uzasadniali ich pozorny autorytet jako źródła moralnego rozpozna-
nia. Niejednokrotnie więc definiowanie metod sądów moralnych czy etycznych 
stało się aksjomatem i istotą kryteriów tych sądów (CMD 3, 2021, s. 80; MDC, 
2013, s. 11n).

N auk i  (przyrodnicze, społeczne i humanistyczne) to kolejne źródło mo-
ralnego rozeznania, chociaż najczęściej jest ono konfrontacyjne: odkrycia na-
ukowe stawiają w nowym świetle zarówno same zjawiska, ich moralne i etycz-
ne oceny, a także metody i kryteria, jakimi te oceny są dokonywane. Ponadto, 
rozwój naukowy skutkuje wyłanianiem się nowych problemów etycznych 
i nowych metod kształtowania sądów moralnych, co stanowi również wyzwa-
nie dla poszczególnych teologii. Refleksja ekumeniczna musi dodatkowo 



Piotr Kopiec168

uwzględniać różne podejścia w tradycjach teologicznych do relacji między wia-
rą i nauką.

Jako piąte źródło tego zbioru Komisja wymienia s umien i e  rozumiane 
jako inherentną moralną świadomość (albo moralny sens) osoby, wyznaczając 
przy tym trzy drogi jego rozumienia: po pierwsze, jako zdolność człowieka do 
pragnienia dobra, odróżniania dobra od zła i odpowiedzialności za swe czyny. 
Po drugie, jako opisane w Biblii prawo moralne wpisane w ludzkie serce, a więc 
dana człowiekowi przez Boga świadomość dobra i zła. Wreszcie, po trzecie, 
sumienie jest ujmowane jako respektowanie głęboko wpojonych moralnych 
przekonań (MDC, 2013; CMD 3, 2021, s. 57).

D oś w iadczen i e  to kolejne źródło moralnego rozeznania, coraz częściej 
podkreślane w refleksji ekumenicznej. Ocena jego wpływu może być ambiwa-
lentna: z jednej strony może zaburzać sądy moralne poprzez poleganie na ste-
reotypach czy przesądach, z drugiej może być ważnym źródłem rozeznania, 
jeżeli towarzyszy mu właściwe wsparcie innych. Doświadczenie wprowadza 
również do rozpoznania moralnego subiektywne przeżycie religijne, osobiste 
spotkanie z Bogiem. Ponadto, określenie doświadczenia jako źródła pozwala na 
zrozumienie znaczenia kontekstu (i w konsekwencji doświadczeń) decyzji mo-
ralnych innych. Warto zaznaczyć tutaj, że rola doświadczenia jako źródła re-
fleksji teologicznej jest też podkreślana przez wiele nurtów teologii liberalnej, 
postkolonialnej i teologii wyzwolenia (Benjamins, 2016, s. 4).

Kolejnym wymienionym źródłem jest p r aw o  cyw i lne  oraz p r aw a 
cz łow ieka .  Naturalnie teologowie Komisji zwracają uwagę na geograficzne 
i kulturowe zróżnicowanie prawa, jak i na różnice w filozofii prawa: traktowa-
nie go jako podlegającego przemianom i w konsekwencji relatywizującego się, 
czy przeciwnie, przenoszenie obowiązywalności jakichś praw partykularnych 
na poziom uniwersalny. W dyskusji nad instrumentami prawnymi szczególnie 
miejsce przysługuje aktom normatywnym, które wyznaczają standardy moralne 
w skali globalnej, takim jak Powszechna Deklaracja Praw Człowieka. W prze-
strzeni teologii chrześcijańskiej akty te są traktowane (choć z zastrzeżeniami) 
jako narzędzia pomagające respektować niezbywalne prawa przysługujące oso-
bie ludzkiej oraz jej osobową godność. 

Wreszcie jako ostatnie (ale należy dodać szczególnie istotne) źródło została 
wyróżniona ku l t u r a . Definiowana jako system praktyk, przekonań, norm, 
wartości, narracji, tworzy kontekst rozeznawania moralnego i w sposób szcze-
gólny, głęboko i latentnie wpływa na moralne decyzje podejmowane przez jed-
nostki: nie tylko na jej określanie, co jest dobre, a co złe, ale nawet na to, co 
stanowi problem moralny. Relacje między chrześcijaństwem a kulturą lokalną 
mogą być różne: chrześcijaństwo może posiłkować się elementami lokalnej 
kultury w rozeznawaniu moralnym, ale też może stać z nią w konflikcie. Warto 



Teoria dialogu ekumenicznego o zagadnieniach moralnych... 169

tu zauważyć, że Komisja „Wiara i Ustrój” wielokrotnie podkreślała znaczenie 
budowania kultury chrześcijańskiej w realizacji misji Ewangelii (jak w bardzo 
ważnym dokumencie The Church: Towards the Common Vision, 2014, s. 7). 

3.  Główne czynniki podziału

Powyższa lista źródeł rozeznania moralnego jest użytecznym metodolo-
gicznym narzędziem sumującym i hierarchizującym źródła nauczania moralne-
go Kościołów. Określa możliwie szeroki ich zakres, pozwalając ekumenistom 
na orientację w poszczególnych podejściach wyznaniowych i pośrednio na 
stwierdzenie, co je łączy i co dzieli. Czynniki podziału są również systematycz-
nie i szczegółowo przedstawione w dokumencie „Moralne rozeznanie w Ko-
ściołach”, a także, w bardziej rozproszony sposób, w serii trzech dokumentów 
„Kościoły i rozeznanie moralne”. 

Komisja wyróżnia przede wszystkim dwie kategorie czynników podziału, 
zaznaczając, że to rozróżnienie ma charakter metodologiczny, a w rzeczywisto-
ści obie kategorie nakładają się na siebie. Pierwsza z nich obejmuje czynniki 
społeczne i eklezjalne, które kształtują i wpływają na komunikację. Druga do-
tyczy czynników pochodzących z różnych podejść do rozeznania moralnego. 
Ich świadomość może ułatwić dyskusję nad kwestiami moralnymi, tak poprzez 
ustalenie wspólnego fundamentu, jak i przez wykorzystanie ich w dialogu 
(MDC, 2013, s. 33).

Pierwszą kategorię otwierają kon t eks ty  ku l t u rowe  i  h i s t o ryczne . 
Zdaniem Komisji ich wpływ jest oczywisty, a miejsce kulturowe i historyczne, 
w którym żyją członkowie danego Kościoła, nieuchronnie odzwierciedla się  
w ich myśleniu, w ich doświadczeniu, i w ich chrześcijańskim życiu. Kolejnym 
czynnikiem jest odmienne  rozumien i e  t ego ,  co  j e s t  i s t o t ą  danego 
p rob l emu . Takie sytuacje w relacjach międzywyznaniowych często mają 
miejsce, kiedy grupy albo jednostki w nich uczestniczące w odmienny sposób 
wykorzystują źródła istotne dla interpretacji danej sytuacji, kiedy te interpreta-
cje są kształtowane przez różne źródła bądź też kiedy stosują te same pojęcia, 
albo inaczej je rozumieją (CMD 3, 2021, s. 47). Emoc jona lna  i n t ens yw-
noś ć  kw es t i i  mora lnych  jest trzecim opisanym czynnikiem podziału.  
Komisja „Wiara i Ustrój” zwraca uwagę na fakt, że dyskusje na tematy moralne 
są pełne emocji. To może mieć pozytywny efekt dla dialogu, bowiem zwraca 
uwagę na znaczenie, jakie jest przypisywane danemu problemowi. Dodać nale-
ży, że stosowność natężenia wyrażania emocji jest warunkowana kulturowo, co 
w sytuacjach dyskusji międzywyznaniowych dotyczących sporów etycznych 
powoduje dodatkowe napięcia czy nieporozumienia. Czynniki podziału mają 



Piotr Kopiec170

również aspekt tożsamościowy, bowiem są zakorzenione albo w doświadczeniu 
ludzkim, albo odnoszą się do definiowania samego siebie, bądź też do rozumie-
nia swego zbawienia. W takiej sytuacji silne emocje towarzyszące debatom mo-
ralnym są lepiej zrozumiałe, lepiej też jest zrozumiałe zarówno wypływające 
z nich zagrożenie dla dialogu, jak i szanse dla kształtowania wspólnoty świado-
mej dwuznaczności ludzkiej rzeczywistości. K u l tu row y  p ro tokó ł  deba ty 
mora lne j  jest kolejnym czynnikiem podziału. Tym sformułowaniem Komisja 
zwraca uwagę na rozłamy, które są konsekwencją niezrozumienia norm kultu-
rowych, zarówno kościelnych, jak i społecznych. Takie niezrozumienia mogą 
być dwojakie: wyrastające ze stylów prowadzenia debaty oraz z podejść do 
sposobów podejmowania decyzji. W pierwszym przypadku chodzi zwłaszcza 
o granice akceptacji wykorzystywania środków dyskusji czy poziomu wyraża-
nia emocji, których przekroczenie uniemożliwia dalszą rozmowę. W drugim 
o odmienności kulturowe odnoszące się do osiągnięcia rezultatu: w niektórych 
kulturach decyzja może opierać się tylko o konsensus, w którym uczestniczą 
wszystkie strony, w innych jest wyrazem woli większości, w jeszcze innych 
autorytet rozstrzygający przysługuje jednostkom, albo grupom pełniącym rolę 
lidera (liderów). Wszystkie te przypadki mogą blokować proces dialogu eku-
menicznego (MDC, 2013, s. 34nn). 

Róż ne  c echy  s t r uk tu r a lne  Kośc io łów są kolejnym czynnikiem. 
Komisja zauważa, że chociaż w relacjach międzywyznaniowych są takie różni-
ce w odpowiedziach na kwestie moralne, które nie pociągają za sobą poważ-
niejszych konfliktów, są też i takie sytuacje, w których Kościoły lub wspólnoty 
Kościołów odmiennie ustalają granice tych różnic. Kluczem mogą być tu inne 
rozumienia autorytetu w Kościele albo struktury Kościoła. Z tym punktem wią-
że się czynnik rozumien i a  w ładzy  i rozróżnienia pomiędzy władzą i auto-
rytetem. Jest oczywiste, że Kościoły muszą operować w różnych systemach 
stratyfikacji społecznej i brać pod uwagę powiązane z nią role czy oczekiwania 
i w konsekwencji uczestniczyć w procesie kształtowania równowagi sprawo-
wania władzy (CMD 3, 2021, s. 58nn). Władza w Kościele nie może zaś prze-
radzać się w czyste egzekwowanie posłuszeństwa albo w ukrywanie ludzkiego, 
świeckiego interesu pod pozorem respektowania woli Ducha Świętego, ale ma 
być kierowanym przez autorytet poszukiwaniem sposobów odpowiedzi na 
Bożą wolę. 

Oczywistym czynnikiem podziału, nie tylko w procesie ekumenicznym, 
jest odwoływanie się do s t e r eo typów, a więc do generalizujących atrybutów 
przypisywanych określonym grupom i prowadzących często do ich stygmaty-
zacji i do dyskryminacji. Stereotypy mogą skutecznie paraliżować międzywy-
znaniowy dialog dotyczący kwestii moralnych poprzez wyolbrzymianie różnic 
i minimalizowanie podobieństw pomiędzy partnerami. P os t aw y  w obec  i n -



Teoria dialogu ekumenicznego o zagadnieniach moralnych... 171

n ośc i  są ostatnim czynnikiem w pierwszej kategorii. Czy to otwartość wobec 
innych, czy zamknięcie na inność są efektem wychowania w rodzinie, uwarun-
kowań społeczno-kulturowych, czy doświadczeń osobistych. Kościoły również 
mają swój udział w kształtowaniu pozytywnego czy też negatywnego podejścia 
do inności poprzez określanie norm, jednakże odmienne traktowanie inności 
przez poszczególne grupy w danym Kościele może również być przyczyną po-
działów (MDC, 2013, s. 44nn). 

Druga kategoria czynników podziału wiąże się z wewnętrzną cechą samego 
procesu rozeznania moralnego. Chodzi w niej przede wszystkim o pytanie, jak 
kształtowane są podejścia moralne. Listę rozpoczyna s t o s ow an ie  różnych 
ź róde ł  w  rozeznan iu  mora lnym o raz  p r zyp i sywan ie  im  róż -
nych  znaczeń . Uderzającym przykładem jest tu moralna ocena samobójstwa 
i uwzględnianie w niej wyników badań naukowych, co dobrze pokazuje zacho-
dzące zmiany, niemniej jednak ten czynnik może sięgać głębokich różnic dok-
trynalnych między Kościołami. Kolejnym jest odmienna  i n t e rp r e t ac j a 
ź r óde ł . Najbardziej jaskrawym przykładem jest lektura Pisma Świętego, która 
podlega różnym zasadom hermeneutycznym w zależności od kultury i wyzna-
nia, ale uwaga ta odnosi się również do innych przykładów. K onf l i k t  m ię -
d z y  na k ł a da j ącymi  s i ę  na  s i eb i e  z a sadami  jest kolejnym czynni-
kiem tej kategorii. Jak zauważa Komisja, Kościoły formułują pewne zasady, 
które manifestują istotę działania chrześcijańskiego w świecie, jak na przykład 
„chronienie i promowania życia” albo „solidarność z biednymi” (MDC 2013, 
s. 50; CMD 3, s. 59). Mogą jednak zajść sytuacje, kiedy takie zasady zderzają 
się ze sobą i tworzą konflikt moralny. Uświadomienie sobie jego przyczyn daje 
możliwość zrozumienia podejścia drugiej strony i w konsekwencji kontynu-
owanie dialogu. Czwartym czynnikiem w tej kategorii jest r óżne  s t o s ow a-
n i e  t e j  s ame j  z a s ady. W międzywyznaniowej debacie etycznej zachodzą 
bowiem sytuacje, kiedy jakaś zasada jest podzielana przez strony dyskusji, ale 
jest albo inaczej wyrażana, albo też inaczej osiągana. Takie różnice mogą wyra-
stać ze sposobu, w jakim dokonuje się moralne rozeznanie danej grupy, z róż-
nych perspektyw kulturowych czy historycznych, czy z różnego doświadcze-
nia. Ostatnim czynnikiem jest podz i a ł  następujący w wyniku konfliktu 
między różnymi podejściami do rozumowania moralnego. Chodzi więc o sytu-
ację uniwersalną, wykraczającą dalece poza wymiar wewnątrzchrześcijański. 
Różne metody rozumowania prowadzą do różnych ocen danego faktu. W dialo-
gu ekumenicznym kluczowym jest uświadomienie sobie, że metody rozumo-
wania nie mogą stać się źródłami oceny moralnej (MDC, 2013, s. 52; CMD 3, 
2021, s. 81). 



Piotr Kopiec172

*  *  *

Wyodrębnione przez Komisję „Wiara i Ustrój” źródła moralnego rozezna-
nia w Kościołach oraz czynniki podziału są ważną częścią teorii dialogu 
ekumenicznego nad zagadnieniami moralnymi. Ekumeniści znają i doświadczają 
natężenia kontrowersji i konfliktów, jakich dostarczają różnice w nauczaniu 
moralnym, powodujące często zniechęcenie do podejmowania dialogu doktry-
nalnego czy praktycznego, czy wręcz oskarżenia o brak wiarygodności chrze-
ścijańskiej. W opisanych powyżej punktach ta wiedza i doświadczenie znajdują 
swoje odzwierciedlenie. Znajomość przyczyn różnic oraz mechanizmów kształ-
towania się sądów moralnych w zależności od szerokich kontekstów pozwala 
na lepsze przygotowanie do dyskusji międzywyznaniowej i uniknięcie niebez-
pieczeństwa uwikłania się w spory terminologiczne czy historyczne. Stąd też 
Komisja słusznie wiąże duże nadzieje z prowadzonymi przez powołaną grupę 
studiami nad dialogiem, nie pozostawiając naturalnie złudzeń na szybkie dopro-
wadzanie do zbieżności w nauczaniu moralnym Kościołów. W teorii dialogu 
chodzi o to, jak rozmawiać, aby dążenie do jedności chrześcijan było nadal 
kontynuowane. 

Bibliografia

Benjamins Rick, 2016, “Something is recognised: A liberal Protestant reflection on Erik Borgman’s 
cultural theology, HTS Theological Studies, nr 4(72), s. 1–7. 

Brown Malcolm, 2010, Tensions in Christian Ethics. An Introduction, SPCK, London.
Gellner Ernest, 1997, Postmodernizm, rozum i religia, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa. 
Hołówka Jacek, 2001, Etyka w działaniu, Prószyński i S-ka, Warszawa. 
Jaskóła Piotr, 2014, „Natura i misja Kościoła”. Świadectwo rozwoju eklezjologii Komisji „Wiara  

i Ustrój”, Studia Europaea Gnesnensia, nr 28, s. 33–34.
Karski Karol, 1986, Dążenia ekumeniczne we współczesnym świecie, Wydawnictwo Novum, 

Warszawa.
Karski Karol, 1996, Ruch „Wiara i Ustrój”, w: Wacław Hryniewicz, Jan Sergiusz Gajek, Stanisław 

Józef Koza (red.), Ku chrześcijaństwu jutra. Wprowadzenie do ekumenizmu, Towarzystwo 
Naukowe KUL, Lublin, s. 291–293.

Kopiec Piotr, 2005, Eutanazja we wspólnych uzgodnieniach Kościołów Katolickiego i Ewangelickiego 
w Niemczech, Roczniki Teologiczne, z. 7, nr 52, s. 123–139.

Rausch Thomas, 1989, Ethical Issues And Ecumenism, America, nr 160, s. 30–33.
Reuter Hans-Richard, 2015, Grundlagen und Methoden der Ethik, w: Wolfgang Huber, Torsten 

Meireis, Hans-Richard Reuter (red.), Handbuch der Evangelischen Ethik, Verlag C.H. Beck, 
München.

Rodger Patrick C., Lukas Vischer Lukas (red.), 1964, The Fourth World Conference on Faith and 
Order: The Report from Montreal 1963, Faith and Order Paper 42, SCM Press, London, s. 50–60.

Sedgwick Peter H., 2019, The Origins of Anglican Moral Theology, Brill, Leiden.
Wijlens Myriam, Shmaliy Vladimir (red.), 2021, Churches and Moral Discernment: Learning  

from Traditions, vol. 1, Faith and Order Paper 228, WCC Publications, Geneva.



Teoria dialogu ekumenicznego o zagadnieniach moralnych... 173

Wijlens Myriam, Shmaliy Vladimir, Sinn Simone (red.), 2021, Churches and Moral Discernment: 
Learning from History, vol. 2 Faith and Order Paper 229, WCC Publications, Geneva.

World Council of Churches, 2013, Moral Discernment in the Churches. A Study Document, Faith 
and Order Paper 215, WCC Publications, Geneva.

World Council of Churches, 2014, The Church: Toward the Common Vision, Faith and Order 
Papers 214, World Council of Churches, Geneva.

World Council of Churches, 2021, Churches and Moral Discernment: Facilitating Dialog to Build 
Koinonia, vol. 3, Faith and Order Paper 235, WCC Publications, Geneva.

Theory of Ecumenical Dialogue over Moral Issues in the Works  
of the Faith and Order Commission of the World Council of Churches

Summary: Differences in moral teaching deepen divisions between Christians, nowadays even 
more than differences in theological doctrine. Observations of ecumenists focusing on intra- 
-Christian ethical divergences have sparked a systematic ecumenical reflection on this phenomenon. 
One of the most significant examples is the study group of the “Faith and Order” Commission, 
which has since 2006 conducted research on the causes of moral and ethical differences and strives to 
lay theoretical foundations of the ecumenical dialogue on moral issues. As a result, the Commission 
released a series of documents concerning moral discernment in the Churches. The article presents 
the research of the study group of the “Faith and Order” Commission. It emphasizes the two crucial 
elements of the theory of ecumenical dialogue on moral issues: sources of moral discernment in the 
Churches and main factors of the differences in the moral teaching of the Churches. It also outlines 
a broader context of the ecumenical difficulties brought about by the ethical divergences.

Keywords: „Faith and Order” Commission, ethics, moral discernment, ecumenical dialogue,  
	 ecumenical movement.





ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9469 

Zdzisław Kupisiński, SVD*

The John Paul II Catholic University of Lublin (Poland)

RITUAL OF CHRISTMAS EVE SUPPER  
IN THE OPOCZNO REGION.  

TRADITION AND THE PRESENT DAY

Summary: This article presents the customs, rituals and beliefs of the Christmas Eve supper in the 
Opoczno subregion, both those practiced at the beginning of the 20th century and those that have 
survived to the present day. To address the problem at hand, the author has used his own factual 
material, collected during ethnographic field research conducted in Opoczno in 1990–1993, as well 
as the literature on the subject. The author’s intention is not only to present the preparations for the 
Christmas Eve feast and its course but also to show the customs and rituals of this day and supper as 
rites of passage according to the theories of Arnold van Gennep. These rituals assume three phases: 
preliminal, liminal and postliminal. In the first phase, a break is made with the previous reality and 
everyday life in order to enter a state of suspension, i.e. a transitional state, and after performing the 
rituals specified by tradition, to reach a new reality. The realization of rites of passage can be seen in 
the inner experiences of the participants at the Christmas Eve feast, which has a religious character.

Keywords: customs, rites, beliefs, traditions, Christmas Eve supper, dishes, special white wafer,  
	 exchanging Christmas greetings, singing carols.

Introduction

In traditional society, individual or communal existence is determined by 
different periods destined to fulfil various tasks. Each of these sequences is 
marked by rites of passage, honoring biological, psychological, social, familial, 
and religious transformations. Rituals facilitate transitions and give support to 
the family, the religious community that represents and transforms the updated 
world order, as it were, forbidding a return to the past. Rituals occur in religious 
and secular spaces, as well as when crossing the boundaries between the sacred 
and the profane, performing many important functions in the lives of individuals 
and religious and secular communities (Tardan-Masquelier, 2002, p. 1980; 
Zimoń, 2012, p. 713).
  * Address: rev. dr. habil. Zdzisław Kupisiński; e-mail: dzidek@kul; ORCID: 0000-0003-4775-278X.



Zdzisław Kupisiński, SVD176

In the liturgy of the Church, as well as in folk rituals, certain symbolic 
actions performed according to formalized rules constitute an external form of 
a socially important act, taking on the model of a rite, a religious ritual or magic 
procedures. A ritual consists of certain behaviors that are stereotypical and 
repetitive and thus predictable in their form. According to C. Geerz, ritual is not 
only an expression of “being togetherˮ in moments important for man, but it 
allows him to find cognitive, emotional and ethical order in the chaos of everyday 
life. A. van Gennep distinguished in the ritual the phase of separation, transition 
and inclusion, which is best illustrated by the rites of passage (Burszta, 2003, 
p. 11–12).

In religious studies, either ritual is identified with ceremony and custom, or 
these phenomena are treated as different. Henryk Zimoń suggests the term ‘rite’, 
which is broader, to describe all symbolic actions independent of the object of 
reference. He calls those directed towards transcendence or the sacred ‘rituals’ 
and those referring to the secular sphere or the profane secular ‘ceremonies’. 
According to him, such a division is applicable in modern industrial societies 
with Judeo-Christian tradition and other great religions (Zimoń, 2012, p. 714).

The aim of this article is to present the ritual of the Christmas Eve supper in 
Opoczno by presenting its references to tradition and relating this ritual to 
contemporary times. Considering the Christmas Eve feast as one rite is not easy 
because it can be said that it is a ritual which consists of many smaller rituals. 
The study will be made according to A. van Gennep’s view of ritual, which is 
based on the assumption that the world is divided into a sacred and a secular or 
profane sphere. Rituals concern all areas of life in which a visible change occurs. 
Not only an individual but also the universe undergoes these rites of passage 
(e.g. from month to month, from season to season). Both changes in human life 
and cosmic changes are accompanied by ritual activities, which enable the 
transition from the profane to the sacred. Rituals relieve anxiety and restore 
order (Kupisiński, 2006, p. 146–147).

The development of this topic is based on materials collected by the author 
during ethnographic field research conducted in the Opoczno subregion in the 
years 1990–1993 on annual folk rituals. The field research lasted 189 days and 
was conducted in 45 localities. The information was provided by about 330 
people of different age groups. The oldest respondents reached back to the 
memories handed down by their parents or grandparents. In this way, it was 
possible to reach the tradition of the late 19th century and compare it with the 
current situation (Kupisiński, 1997, p. 10–12). Apart from the above-mentioned 
research, the author has been coming to the surveyed area every year since 1990 
to participate in the Christmas liturgy and the Christmas Eve supper, which 
made it easier for him to notice the changes taking place in the Christmas Eve 



Ritual of Christmas Eve supper in the Opoczno Region... 177

rituals. Moreover, while working on the chosen issue, the literature on the 
subject was used, both from publications on religious studies and theology.

The first section will present the preparation for the Christmas Eve supper 
– the exclusion or preliminal phase. The second section will present the course 
of the Christmas Eve supper – the transitional state (liminal phase), and the last 
will present the time after the supper, integrating into the new world (post-
liminal phase).

1.  Preparation for the Christmas Eve supper  
– the preliminal phase

In Europe, Christianity assimilated many pagan beliefs and ritual imagery. 
From the first centuries AD, a number of pagan festivals and ceremonies 
associated with the most important moments in the cycle of the seasons were 
assimilated into the Christian liturgical calendar in order to Christianize them. 
They were usually intended to commemorate particular significant stages in the 
life of Christ. For example, Christmas Day (25.12) is celebrated during the 
former festivals in the Roman Empire associated with the rebirth of the sun 
Saturn (Poirier, 2002, p. 1978–1979).

The Christmas Eve supper marked the beginning of a new period – both in 
folk rituals (where many customs and beliefs referred to pre-Christian times) 
and in the liturgical calendar of the Catholic Church. In order to enter this period 
in a proper way, it was necessary to separate oneself from the immanence into 
which the biological and social needs of everyday life plunge a person so as to 
free oneself, at least for a moment, from the burden of passing time and 
metaphysical anxiety. In order to ‘free oneself’ and properly begin a new period, 
according to the popular imagination, one had to experience the entire Christmas 
Eve differently from the previous days of the year that was coming to an end. 
This required a transition from the secular state to the festive interval state and 
both physical and spiritual preparation (Kupisiński, 1997, p. 56–57; Błońska, 
1976, p. 869; Salij, 1972, p. 1537).

Christmas Eve day, which is the time preceding the supper, was shaped by 
tradition, where certain activities and actions were established. The faithful 
wanted to welcome the Savior without any contamination by sin during the 
approaching Christmas, to which the Christmas Eve supper was the introduction. 
There is an eternal longing in man for liberation and change for the better. Many 
wish to abandon their vices and start a new life characterized by nobler behavior, 
and the realization of these desires could be seen in the early morning hours, 
where utilitarian and spiritual beliefs were combined and accompanied by many 



Zdzisław Kupisiński, SVD178

religious practices and magical procedures (Kupisiński, 1997, p. 57; Ogro- 
dowska, 2008, p. 91).

In the Opoczno region, Christmas Eve was a ritual in which the whole 
family was involved, and every action or behavior carried a symbolic meaning. 
There was a common belief among the inhabitants of the surveyed area that on 
that day, one should not sleep long in order not to be sluggish and lazy in the 
coming new year. People’s conduct on that day was to impinge on their behavior 
in the near future. After the morning prayer, when people started to wash their 
faces, they would throw a few coins into a bowl of water to provide themselves 
and their families with money. This goal could also be achieved by putting 
a shell from a Christmas carp into a purse (Kupisiński, 1997, p. 57; cf. Lechowa, 
1967, p. 19).

On Christmas Eve day, there was an unwritten schedule of chores, and 
everyone knew what to do. The boys would help their father with the farm 
chores (cleaning the livestock and preparing fodder for Christmas). In the 
afternoon, the farmer would bring home the Christmas tree, and before supper, 
he would put a sheaf of straw behind the bed or in the corner of the room and 
put a handful of hay on the table under the tablecloth to commemorate the birth 
of Jesus in the stable in Bethlehem. The mother and older daughters would 
prepare the food for Christmas Eve and Christmas Day, decorate the room and 
put up the Christmas tree. The work had to be done with joy and cheerfulness 
because the behavior on that day was to be reproduced in the future: what 
happens on Christmas Eve, happens all year round (Kupisiński, 1997, p. 57). 
Entering the holiday period required complete preparation of the household and 
its inhabitants. General cleaning was carried out everywhere. The house had to 
be given a festive look (the chamber was swept, colorful ‘spiders’ and 
multicolored doilies were hung, and twigs of juniper were sprinkled with flour 
and placed in various places in the chamber). The house would take on a fresh, 
festive smell (Kupisiński, 1997, p. 58; Siek, 1939, p. 38).

On this day, people were actively involved in the work undertaken, and they 
tried to fulfil traditional customary and ritual practices as best they could. Great 
importance was attached to matrimonial fortune-telling, along with divination 
related to life, prosperity, fertility and harvest. In folk beliefs, at this time of 
change, a particular increase in evil forces and the arrival of otherworldly 
powers was perceived, and juniper twigs, among other things, were supposed to 
provide protection against them. Customs of this kind point to vestiges of 
magical practices and confirm the uniqueness of that day and time (Kupisiński, 
1997, p. 60; Zimoń, 1989, p. 246–247).

Spiritual preparations were also made. The faithful received the sacrament 
of reconciliation and the Eucharist, and a strict fast was obligatory on Christmas 



Ritual of Christmas Eve supper in the Opoczno Region... 179

Eve. People abstained not only from meat dishes but also from dairy products 
and festive cakes. Meals were eaten only twice during the day, i.e. in the morning 
and in the evening, and certain people also restricted their drinking of water. For 
some, this was a magical procedure (so as not to be thirsty during the harvest 
work), while for others, it contained a religious motivation: to prepare their 
inner self for the coming of the Savior. This religious intention was usually 
justified by the representatives of the older generation, as some people limited 
their intake to just one meal, eaten at suppertime on Christmas Eve (Kupisiński, 
1997, p. 58–59; Dekowski, 1963, p. 107; cf. Dekowski, 1964, p. 188).

In the preparations for the Christmas Eve supper, one could notice the first 
phase of the rites of passage from secular to sacred time. In personal and family 
life, an attempt was made to switch off and get rid of previous life, especially 
bad inclinations, vices, and the “old man”, in order to enter a new stage of life 
internally purified. Apart from the customs and beliefs prescribed by tradition, 
this was to be achieved through religious practices such as coming to the 
sacrament of confession and strict fasting on that day. The whole family took part 
in the rituals of the day, each member of the family having to do certain chores 
that were necessary in order to enter the festive phase – the Christmas Eve supper. 
The beliefs and customs of this day include many practices of ‘good beginnings’. 
The winter solstice and Christmas Eve, celebrated at that time, marked the end of 
the old and the beginning of the new solar and vegetative year (Błońska, 1976, 
col. 869; Klimaszewska, 1981, p. 132–133; Ogrodowska, 2006, p. 12).

Very few of the old customs, rituals and beliefs practiced on this day remain 
today. In the 1960s, many of them were still being observed in most families. 
Nowadays, only in some households are characteristic dishes prepared, as most 
of them are bought in supermarkets. The nature of the preparation for Christmas 
Eve has also changed, with many people working on that day, and families 
meeting only in the evening, at the Christmas table, with the result that they do 
not have the opportunity to share in the preparation of the meal. All fortune- 
-telling and magical practices have been forgotten, and the Christmas tree is not 
decorated on Christmas Eve, but earlier (depending on the household’s free 
time). Today, for the faithful, only the religious and spiritual dimension of 
preparation for the supper and Christmas is important, but there have been 
changes in this area as well since strict fasting is no longer obligatory on 
Christmas Eve, and priests only encourage abstaining from meat dishes, thus 
suggesting the preservation of tradition (Kupisiński, 2016, p. 220).

The preliminal (exclusion) phase can only be found in the faithful who have 
made personal resolutions in ascetic work on themselves, giving up their 
previous “sinful life” in order to enter a higher state of their own spirituality, 
into which the Christmas feast was to introduce them.



Zdzisław Kupisiński, SVD180

2.  The Christmas Eve supper – the liminal phase

The liminal phase is associated with status reversal rituals and is found in 
cyclical rituals, and usually has a communal character. At this stage of transition, 
one is no longer ‘this’, but one is not yet ‘that’ (Teodorczyk, 2013).

When everything was ready, participants of the supper dressed up in their 
Christmas outfits. The children would announce to their parents that the first star 
had risen in the sky and it was time to celebrate. The Christmas Eve supper had 
a religious character. The whole family gathered around the table and, standing, 
began the ceremony with a prayer presided over by the father, saying the words: 
God bless us in the field, house and barn (Kupisiński, 1997, p. 63), and then 
“Our Father” and “Hail Mary” were recited together. The deceased were also 
remembered by the recitation of the “Angel of the Lord” and “Eternal rest deign 
to give them, O Lord”, so that the deceased may also enter heaven and live in 
everlasting happiness. (Kupisiński, 1997, p. 63). In some families, a passage 
from St. Luke’s Gospel about the birth of Christ was read. After the prayer, the 
host would take a plate with special wafers and hand everyone a piece to break 
together and wish each other well. This was one of the most touching moments 
of the Christmas Eve supper. The outstretched hand with the snow-white wafer 
broke down the barriers of human weakness, and the words coming from the 
depths of the heart were sometimes filled with love and forgiveness for all the 
sorrows of the past year. Breaking the wafer was not only about saying sorry to 
each other but also about exchanging wishes for the coming new year. The most 
common wishes were health, God’s blessing and that we may happily live to see 
the next Christmas Eve (Kupisiński, 1997, p. 63). After such an emotional 
moment, the host called to the table with the words: He who believes in God, let 
him sit down to supper (Kupisiński, 1997, p. 63; cf. Klinger, 1928, p. 22; Kolberg, 
1885, p. 71–72).

It was a tradition of that evening to place one additional table setting: It was 
necessary to leave it, because sometimes an unexpected guest came, and on 
Christmas Eve everyone must be hosted (Kupisiński, 1997, p. 63; cf. Bystroń, 
1947, p. 149). An extra seat at the table also meant a place for a recently deceased 
family member. For humanitarian reasons, or based on the superstition that 
there should be an even number of people at the table, single people, the poor 
and orphans were invited to Christmas Eve. If there were an odd number of 
people at the table, one of the family members could die in the coming year. It 
used to be believed that the souls of the deceased would come on Christmas 
Eve. Favorite dishes were specially prepared for them and left on the table after 
supper. It was also because of their presence that the household respected the 
ban on noisy movements at the table, getting up and sitting down abruptly, and 



Ritual of Christmas Eve supper in the Opoczno Region... 181

tried to remain solemn and quiet, which, according to ethnographers, was 
intended to show respect for the souls. It was also believed that calmness and 
stability would prevent the souls from being frightened away. The fire in the 
stove was not extinguished so that cold souls could get warm (Kupisiński, 1997, 
p. 64–65; Bystroń, 1947, p. 149; Kuchowicz, 1957, p. 210).

The number of dishes was not clearly defined, but each family tried to 
prepare as many as possible, as this meant an abundance of food in the following 
year. Wealthy families would prepare 9 or 12 dishes, while only three dishes 
were served in poorer households. Attempts were made to follow the rule that 
the number of meals should be odd, except for the number twelve, symbolizing 
the presence of the Twelve Apostles accompanying Jesus during the Last Supper 
(Kupisiński, 1997, p. 64; Dekowski, 1968, p. 157, Lechowa, 1967, p. 137).

Cabbage, herrings, mushrooms, peas, groats, compote, dumplings and 
“bird’s milk” made of hemp and eaten with noodles were the basic ingredients 
of Christmas Eve meals in Opoczno. Traditionally, the first spoonful of each 
meal was set aside for the animals. Of the animals, the dog was held in particular 
esteem, as a result of the special bond between man and this faithful guardian of 
the farm. Food was also set aside for a witch, and this was apotropaic in nature. 
People wanted to win the witch’s favor for the next year so that she would not 
torment the animals: she would not plait the horses’ manes and tails, and she 
would not take the cows’ milk or eat their food (Kupisiński, 1997, p. 64). Supper 
began with warm dishes, most often mushroom borscht, eaten with bread, then 
potatoes with fried fish (the presence of fish was supposed to be a reference to 
the agape of the early Christians), and finally dumplings stuffed with cabbage, 
onion, mushrooms and pepper – considered by many to be a great delicacy. 
According to custom, one had to taste every dish in order not to miss anything 
the next year. There was a belief among the inhabitants of Opoczno that the 
housewife should not get up from the table during Christmas Eve supper; 
otherwise, the hens will not sit on the yokes (Kupisiński, 1997, p. 65). On that 
evening, her daughters should take care of her duties. Apart from the dishes 
mentioned above, peas with cabbage, buckwheat groats and barley groats were 
also consumed, which were served with apple or fruit compote. When a woman 
(mother or daughter) brought peas to be eaten, she would toss one spoonful up 
to the ceiling so that “such a big one would be born”, and then count how many 
grains were left on the pile in order to predict good or bad harvests based on 
their number (Kupisiński, 1997, p. 64–65; Siek, 1939, p. 38–40; Dekowski, 
1979, p. 204).

The participants of the supper tried to remain solemn. Loud jokes and 
disputes were avoided for the sake of the souls of the deceased but also so as not 
to wake the baby Jesus. People tried to experience with a ‘quiet heart’ the 



Zdzisław Kupisiński, SVD182

mystery of the coming of the God-Man to earth. Children were not always able 
to sit still because they eagerly awaited small gifts – usually sweets and practical 
gifts (Klinger, 1928, p. 78, 88; Klinger, 1932, p. 14; Błońska, 1976, col. 871; 
Heckowa, 1961, p. 80).

Nowadays, the character of the Christmas Eve supper has changed 
somewhat. It is no longer celebrated with such reverence. In the majority of 
Catholic families, Christmas Eve still begins with the reading of a passage of 
the Holy Scripture and a common prayer. The custom of breaking the special 
wafer and exchanging greetings is also maintained. However, during the supper 
itself, the atmosphere is much more casual, the topics of conversation are diverse, 
and the participants do not avoid laughing or having loud conversations. In many 
homes, the television is on during supper, and sometimes the members of the 
household listen to Christmas carols and watch news programs or films together. 
They also telephone friends or family members who are far away. For children, 
and sometimes for adults as well, presents are still an important part of Christmas 
Eve. They are usually placed under the Christmas tree and unwrapped as soon 
as the first star appears in the sky. Just like centuries ago, people try to prepare as 
many tasty Christmas Eve dishes as possible. The repertoire of dishes has changed 
considerably due to the availability of various products in shops, as well as the 
migration of the population –young people do not only start families with people 
from the same village or neighboring towns. They often marry people living in 
distant regions of Poland or in other countries, which results in the interpenetration 
of different customs and the assimilation of new, unfamiliar dishes into the 
previously hermetic tradition of Opoczno (Kupisiński, 2015, p. 200–204).

The transitional state in the Christmas Eve feast is symbolized by the special 
wafer, ready to break it while wishing for health and prosperity, not only for 
Christmas but also for the future. This state can also be seen in the extraordinary 
forms of behavior, which are permeated by mutual kindness, cordiality, and the 
observance of the conventions of good manners, where one does not think only 
of oneself but also of the supernatural world. Therefore, during the transition 
phase, it was necessary to enter the world of abundance (hence the multitude of 
dishes on the Christmas table, the household members dressed in festive clothes, 
as well as the special decor of the flat). We would like to preserve this state of 
joy, happiness and inner elation forever.

3.  The time after supper – the postliminal phase

In the incorporation phase, the individual or the family is introduced into  
a new world in which they wish to remain permanently. The Christmas Eve 



Ritual of Christmas Eve supper in the Opoczno Region... 183

supper followed a characteristic ritual developed by past generations in a sacred 
space. Its atmosphere was maintained by the singing of Christmas carols, the 
presence of a loaf of bread with a special wafer placed on it symbolizing the 
Eucharist and the decoration of the room (hay or straw in the corner of the room 
or scattered on the floor, or even hanging from the beams, because the room is 
supposed to resemble a stable where Lord Jesus was born (Kupisiński, 1997,  
p. 62; cf. Kolberg, 1888, p. 110).

The time after supper (the postliminal phase) was characterized by the fact 
that it became a new period, an existence in a new world, a sacral space, ushered 
in by the rituals performed during the Christmas Eve supper. Both the cosmos 
and man were changed. Finding oneself in the new space aroused the participants’ 
interest in the future, in the sphere of both personal and economic life, which 
resulted in the emergence of many magical and divination practices (Kupisiński, 
1997, p. 67; Grześkowiak, Szczaniecki, 1976, col. 865–866).

When the Christmas Eve feast was officially over, there came a time 
particularly awaited by the youth: the stage of matrimonial fortune-telling. 
Young people knew many of the customs connected with Christmas Eve, which 
revealed the secret of a possible marriage, and they cultivated them with 
excitement. While drinking compote during the supper, young bachelors and 
maids scrupulously put away the seeds left from the fruits, as well as the stalks 
from the dried pears. After the meal, they counted them – an even number meant 
early marriage. The girls would take out a straw of hay from under the tablecloth. 
A green stalk meant that the girl would be married in the next carnival, a yellow 
one meant spinsterhood, a long one indicated a long life and a blossoming stalk 
taken out by a married woman meant that she would marry again. When supper 
was over, the girls would go out onto the threshold of the house and shout: 
“Hop, hop, where’s my man?” and the young bachelors would call out: “Ita, ita, 
where’s my woman?” (Kupisiński, 1997, p. 65). Then they listened to where the 
echo was coming from. The side where it was heard was supposed to be the 
place from which the future spouse would come. Girls also practiced a custom 
connected with St Andrew’s Day – they would take up rails in the fence, and if 
one of them managed to grab an even number of rails, she would expect a suitor 
(Kupisiński, 1997, p. 65; Kolberg, 1885, p. 72).

It was not just the young people who were intrigued by the future; farmers 
also used to undertake certain procedures to find out what the new year would 
bring. After Christmas supper, they would go out into the yard and watch the sky 
– if it was starry, it meant a “good year” – the hens would lay many eggs. On the 
other hand, an overcast sky meant that there would be a lot of rain and, therefore, 
a poor harvest, as well as plenty of milk from the cows, since only the grass 
would grow luxuriantly (Kupisiński, 1997, p. 65–66; Zadrożyńska, 1983, p. 71).



Zdzisław Kupisiński, SVD184

In the old days, food was left on the table after supper. The mother and her 
daughters would decorate the room for Christmas by hanging decorative 
“spiders” and colorful napkins under the ceiling. Lent was over. The farmer 
would make a string from the straw and go on a tour of the orchard and farm. 
He approached each fruit tree, circled it three times, hit it with the twine and 
asked: “Shall I cut you down? Not cut you down? Will you grow? Will you 
not?” Of course, he did not cut down any of the trees but tied them with twine 
so that they would bear fruit in the summer (Kupisiński, 1997, p. 66; Siek, 1939, 
p. 42; Kolberg, 1988, p. 73).

The inhabitants of most villages mention a belief about farm animals 
‛speaking’ in a human voice on Christmas Eve. Farmers would come to the 
stables and cowsheds to hear what their little brothers had to say. However, no 
one has confirmed this fact, and it is only known that many hosts, exhausted by 
the whole day’s preparations for Christmas Eve and the supper itself, fell asleep 
without ever having heard these dialogues (Kupisiński, 1997, p. 66–67; Siek, 
1939, p. 42).

When all the divination practices were over, the family would gather in the 
room again to sing carols while waiting for the night mass called ‛Pasterka’. The 
whole family would be involved in the carol singing, which could last up to two 
hours. In the past, most of the villagers would set off for church to attend 
Midnight Mass. Sometimes the faithful had to cover a distance of several 
kilometers, and they usually walked in groups because it was more cheerful and 
safer for them. In some villages, the custom used to be that the lads would bring 
a Christmas tree to one house and the women would get together and dress it 
(Kupisiński, 1997, p. 67), and then, with the tree already decorated, they would 
go to church together, singing carols along the way (Kupisiński, 1997, p. 67).

Today many of these customs have been forgotten. Especially fortune- 
-telling practices are not cultivated at all by contemporary youth living in the 
Opoczno area. Some respondents are familiar with the tradition of visiting farm 
animals in a stable or cowshed in order to listen to their conversations, as well 
as offering them Christmas special wafers. Divination and carol singing have 
been replaced by family board games, watching TV, visiting various websites or 
unwrapping and enjoying gifts, as the custom of giving presents to each other 
nowadays concerns not only children but all family members. The Midnight 
Mass is still very popular, but many people now stay at home and attend only 
the Masses on the first and second days of Christmas. No parishioners can be 
seen wandering to church from distant villages; everyone arrives at Mass by car 
(Kupisiński, 2015, p. 200–205; Kupisiński, 2016, p. 271–272).

This last phase of the rite of passage – postliminal (inclusion) – can be seen 
in the faithful in the sublime spiritual experience, the state of joy, peace of heart 



Ritual of Christmas Eve supper in the Opoczno Region... 185

and conscience, which is manifested in the common singing of Christmas carols 
and waiting for Midnight Mass, which completes this state. The religious 
context of the Christmas Eve supper and experiencing it in a way prescribed by 
the tradition passed down from generation to generation amounted to rites of 
passage, which led the participants of the supper to enter the festive time, the 
sphere of the sacred, in which a believer experiences a new reality. The 
completion, or state of complete joy, is brought by Christmas, the coming of 
God into the heart of a man and remaining with him and his loved ones.

*  *  *
The annual return of the unchanging course of the Christmas Eve supper 

unites the past, the present and the future. The festive character of the supper is 
given by a festively decorated house creating a sacred space, the consumption 
of special dishes, festive clothes of the participants of the feast etc. The supper 
integrates the family. Each participant contributed to its preparation, which 
helped to strengthen mutual relations and thus revive family identity. The 
Christmas Eve supper unifies the family, whose members sometimes come from 
different backgrounds. Christmas supper fulfils the function of merging the “old 
with the newˮ, transmitting from generation to generation both religious 
elements and the way of experiencing this day and the supper itself according to 
a specific family ritual developed by the tradition of the surveyed subregion.

The attitude of the inhabitants of Opoczno to the preparation for Christmas 
Eve, the course of the supper itself and spending time after it has changed 
radically. Many customs and beliefs, which were still practiced in every home 
60–70 years ago, have nowadays been forgotten. However, Christmas Eve is 
still considered by a great number of respondents to be the most important and 
the most family-oriented moment of the year. Some people decide to spend 
Christmas Eve in the mountains, at the seaside or in some distant corner of the 
world, but these are rare cases. For most inhabitants of the Opoczno region, 
Christmas Eve is a time when they come to their family homes, meet their 
parents and grandparents, and spend time in their company, rejoicing together at 
the birth of Jesus. It is a time when, in every believer, there comes a transition 
from the ‘old man to the new man’ and from the profane to the sacred, in which 
not only man but the whole cosmos participates.

The course of the Christmas Eve feast was presented on the basis of 
materials collected by the author of the study. An attempt has been made here to 
illustrate the rite of passage in which the inhabitants of the Opoczno subregion 
participated. The Christmas Eve feast is an example of the rite of passage 
consisting of three phases: preliminal, liminal and postliminal. In order to take 
part in it, one had to conform to the customs, rites and beliefs developed by 



Zdzisław Kupisiński, SVD186

tradition, to pass from the ‘old’ to the ‘new’ order in the cosmos, or from the 
‘old’ to the ‘new’ man. Therefore, in the first phase, it was necessary to break 
with everything that had happened in the past year, especially with what was 
sinful and defective. This was done through participation in the Advent retreat, 
the sacrament of confession, discipline and ascetic work on oneself, with the 
aim of having the best possible experience of Christmas Eve, which was to 
become visible in the work done in the house and on the farm (profane). In the 
second phase, a certain ‘suspension’ was experienced, breaking with the old, the 
past, and the sinful and entering into a state of experiencing a new, more 
beautiful reality. This is evident in the mutual harmony and fraternity that is 
introduced by the religious character of the Christmas Eve supper – the breaking 
of the special wafers, exchanging wishes, strengthening the relationship of the 
living with the deceased through prayerful remembrance and inviting them to 
the feast and the singing of carols. The final phase is the perpetuation of the new 
state, i.e. the world of goodness, beauty, love and harmony, both in human 
relations and in the cosmos. This is completed by staying in a religious space, 
singing carols and attending Midnight Mass in church.

Bibliography

Błońska Maria, 1976, Boże Narodzenie IV. W folklorze, in: F. Gryglewicz, R. Łukaszyk,  
Z. Sułkowski (red.), Encyklopedia katolicka, vol. 2, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin,  
col. 869–873.

Burszta Wojciech Józef, 2003, Rytuał, in: T. Gadacz, B. Milerski (red.), Religia. Encyklopedia PWN, 
vol. 9, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa, p. 11–12.

Bystroń Jan Stanisław, 1947, Kultura ludowa, 2nd edn,  Trzaska, Evert i Michalski, Warszawa.
Dekowski Jan Piotr, 1963, Pożywienie ludu radomszczańskiego, Prace i Materiały Muzeum 

Archeologicznego i Etnograficznego w Łodzi, No. 7, p. 103–127.
Dekowski Jan Piotr, 1964, Z badań nad pożywieniem ludu łęczyckiego, Prace i Materiały Muzeum 

Archeologicznego i Etnograficznego w Łodzi, no. 8, p. 185–197.
Dekowski Jan Piotr, 1968, Z badań nad pożywieniem ludu łowickiego (1880–1939), Prace i Materiały 

Muzeum Archeologicznego i Etnograficznego w Łodzi, no. 12.
Dekowski Jan Piotr, 1979, Przemiany tradycyjnego pożywienia wiejskiego na obszarze Polski 

Środkowej, Prace i Materiały Muzeum Archeologicznego i Etnograficznego w Łodzi, no. 20,  
p. 171–219. 

Grześkowiak Jerzy, Szczaniecki Paweł, 1976, Boże Narodzenie II. W liturgii, in: Feliks Gryglewicz, 
Romuald Łukaszyk, Zygmunt Sułkowski (red.), Encyklopedia katolicka, vol. 2, Towarzystwo 
Naukowe KUL, Lublin, col. 865–868.

Heckowa Wanda Kazimiera, 1961, Pod znakiem świętego słońca. Dawne wierzenia śląskie, Zakład 
Narodowy im. Ossolińskich Wydawnictwo PAN, Wrocław.

Klimaszewska Jadwiga, 1981, Doroczne obrzędy ludowe, in: Maria Biernacka, Maria Frankowska, 
Wanda Paprocka (red.), Etnografia Polski. Przemiany kultury ludowej, vol. 2, Ossolineum, 
Wrocław, p. 127–153.



Ritual of Christmas Eve supper in the Opoczno Region... 187

Klinger Witold, 1928, Obrzędowość ludowa Bożego Narodzenia, jej początek i znaczenie pierwotne, 
Fiszer i Majewski, Poznań.

Klinger Witold, 1932, Z dziejów obrzędowości Bożego Narodzenia, Kurier Literacko-Naukowy,  
no. 52, p. 14–15.

Kolberg Oskar, 1885, Dzieła wszystkie, vol. 24, Mazowsze, part 1, Ludowa Spółdzielnia Wydawnicza 
Polskie Wydawnictwo Muzyczne, Kraków. 

Kolberg Oskar, 1888, Dzieła wszystkie, vol. 27, Mazowsze, part 4, Ludowa Spółdzielnia Wydawnicza 
Polskie Wydawnictwo Muzyczne, Kraków.

Kuchowicz Zdzisław, 1957, Z dziejów obyczajów polskich w wieku XVII i pierwszej połowy XVIII 
wieku, Ludowa Spółdzielnia Wydawnicza, Warszawa.

Kupisiński Zdzisław, 1997, Adwent i Boże Narodzenie w regionie opoczyńskim. Studium religijności 
ludowej, Verbinum, Warszawa. 

Kupisiński Zdzisław, 2006, Zwyczaje i obrzędy związane ze śmiercią i pogrzebem według tradycji 
w Radomskiem, in: Marian Filipiak, Maciej Rajewski (red.), Rytuał. Przeszłość i teraźniejszość,  
Wydawnictwo Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej, Lublin, p. 145–167.

Kupisiński Zdzisław, 2015, Przemiany obrzędowości ludowej dnia wigilijnego w regionie 
opoczyńskim, in: Franciszek M. Rosiński, Zdzisław Kupisiński, Małgorzata Dziuba (red.), W kręgu 
polskiej tradycji zwyczajowości, Wydawnictwo KUL, Lublin, p. 191–207.

Kupisiński Zdzisław, 2016, Adwentowe i wielkopostne praktyki pokutne w Opoczyńskiem. Tradycja  
a współczesność, in: Jan Adamowski, Mariola Tymochowicz (red.), Sacrum w kulturze tradycyjnej 
i współczesnej,  Wydawnictwo Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej, Lublin, p. 223–237.

Kupisiński Zdzisław, 2016, Wieczerza wigilijna i święconka wielkanocna w przekazie 
międzypokoleniowym wiary i tradycji, in: Anna Barska, Kamila Biskupska, Iwona Sobieraj (red.), 
Przestrzenie pamięci. Świat wartości w przekazie kulturowym,  Uniwersytet Opolski, Opole,  
p. 265–272.

Lechowa Irena, 1967, Tradycyjne zwyczaje świąteczne w łódzkim środowisku robotniczym, Prace 
i Materiały Muzeum Archeologicznego i Etnograficznego w Łodzi, no. 11, p. 133–163. 

Lechowa Irena, 1967, Zwyczaje i wierzenia ludowe w Łowickiem, Prace i Materiały Muzeum 
Archeologicznego i Etnograficznego w Łodzi, no. 11, p. 11–51.

Ogrodowska Barbara, 2006, Polskie obrzędy i zwyczaje, Sport i Turystyka MUZA SA, Warszawa.
Ogrodowska Barbara, 2008, Radość wszelkiego stworzenia – rzecz o adwencie i Bożym Narodzeniu. 

Historia, tradycja, obyczaj polski, Verbinum, Warszawa.  
Poirier Véronique, 2002, Sakralizacja ludzkiego czasu i przestrzeni. Święta i cykle liturgiczne, transl. 

Katarzyna Pachniak, in: Frédérick Lenoir, Yse Tardan-Masquelier (red.), Encyklopedia religii 
świata, vol. 2, Zagadnienia problemowe, Wydawnictwo Akademickie DIALOG, Warszawa,  
p. 1975–1983.

Salij Jacek, 1972, Teologia ludowa Bożego Narodzenia, Znak, no. 221 (11), p. 1526–1543.
Siek Wawrzyniec, 1939, Zwyczaje i przesądy Ziemi Opoczyńskiej z przed 50-u laty, Diecezjalny 

Zakład Drukarski Graf, Sandomierz. 
Tardan-Masquelier Ysé, 2002,  Rytuały przejścia i wieku życia, vol. 2, transl. Katarzyna Pachniak, in: 

Frédérick Lenoir, Yse Tardan-Masquelier (red.), Encyklopedia religii świata, vol. 2, Zagadnienia 
problemowe, Wydawnictwo Akademickie DIALOG, Warszawa, 1980.

Teodorczyk Tomasz, 2013, Zastosowanie koncepcji obrzędów przejścia Arnolda van Gennepa do 
pracy z progiem w psychologii procesu (18 III 2018), in: Akademia Psychologii Zorientowanej 
na Proces [online], access: 11.05.2022, <https://akademiapop.org/tomasz-teodorczyk-zastoso-
wanie-koncepcji-obrzedow-przejscia-arnolda-van-gennepa-do-pracy-z-progiem-w-psychologii-
procesu/>.

Zadrożyńska Anna, 1983, Homo faber i homo ludens, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 
Warszawa.



Zdzisław Kupisiński, SVD188

Zimoń Henryk, 1989, Drzewko, in: Romuald Łukaszyk, Ludomir Bieńkowski, Feliks Gryglewicz 
(red.), Encyklopedia katolicka, vol. 4, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin, p. 245–247.

Zimoń Henryk, 2012, Rytuał, in: Edward Gigilewicz i in. (red.), Encyklopedia katolicka, vol. 17, 
Lublin, col. 713–716.

Rytuał wieczerzy wigilijnej w Opoczyńskiem. Tradycja a współczesność

Streszczenie: Autor przedstawił zwyczaje, obrzędy i wierzenia wieczerzy wigilijnej w subregionie 
opoczyńskim, zarówno te praktykowane na początku XX w., jak i te, które przetrwały do czasów 
współczesnych. Do opracowania wspomnianej problematyki autor wykorzystał własny materiał 
faktograficzny, zgromadzony podczas etnograficznych stacjonarnych badań terenowych prowadzo-
nych w Opoczyńskiem w latach 1990–1993, oraz  literaturę przedmiotu. Zamierzeniem autora arty-
kułu była nie tylko prezentacja przygotowań do uczty wigilijnej i jej przebiegu, ale również ujęcie 
zwyczajów i obrzędów tego dnia oraz wieczerzy jako rytuałów przejścia rozumianych według Ar-
nolda van Gennepa. Rytuały te zakładają trzy fazy: preliminalną, liminalną i postliminalną. W fazie 
pierwszej dokonuje się zerwanie z dotychczasową rzeczywistością i minioną codziennością, aby 
następnie wejść w stan zawieszenia, czyli fazę przejściową, a po dokonaniu określonych przez tra-
dycję rytuałów osiągnąć nową rzeczywistość. Realizację rytuałów przejścia można dostrzec w we-
wnętrznych przeżyciach uczestników uczty wigilijnej, która ma charakter religijny. 

Słowa kluczowe: zwyczaje, obrzędy, wierzenia, tradycja, wieczerza wigilijna, potrawy, opłatek,  
	 składanie życzeń, śpiew kolęd.

Proofreading by a native speaker: Mark Jensen

Weryfikacja artykułu – finansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie 
umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.; kwota środków finansowych stanowiących 

pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9471 

Katarzyna Parzych-Blakiewicz*

University of Warmia and Mazury in Olsztyn (Poland)

CELEBRATING THE SACRAMENT  
OF MARRIAGE DURING FAMILY LIFE.  

A CATHOLIC-DOGMATIC PERSPECTIVE

Summary: This paper presents the question of the dynamics of the sacrament of marriage arising 
from the wedding vows according to the rite celebrated in the Catholic liturgy. The aim of the paper 
is to explain what it means to celebrate the sacrament of marriage every day, not only on the wedding 
day. The theme is developed based on the concept of ritual as a phenomenon involving the activities 
of introducing a person to a new state of life in society. According to researchers, ritual perpetuates 
certain values in culture and human consciousness. In the light of theological sources, in Christian 
rituals, marriage is a theological reality. This means that the sacrament of marriage involves the rite 
of a man and a woman making four promises concerning their future life together and including 
their relationship with God. These pledges are a promise of fidelity, love, honesty and accompanying 
the other person for the rest of their lives, which means ‘dialogue of life’. Sacramentality, on the 
other hand, signifies a guarantee of access to God’s grace, which is necessary to build a family  
community according to the Gospel. The sacrament of marriage appears here as a Christian ritual 
celebrated that commemorates every moment of life together, with references to the grace given by 
God. Looking at the sacrament of marriage as a ritual makes it possible to see two dimensions of the 
dynamics of the marital relationship: a horizontal relationship, involving the dialogue between the 
spouses, and a vertical relationship, involving the dialogue of the spouses with God. Viewed in this 
way, Christian marriage is a reality unfolding in the individual lives of persons, as well as socially 
and ecclesiastically.

Keywords: Sacrament of marriage, marriage vows, wedding, ritual, Catholic teaching.

The theme “Celebrating the sacrament of marriage in the course of family 
life” belongs to a reflection on the value of Catholic tradition in organizing the 
foundations of married life. I take up this theme in order to clarify the existential 
meaning of the sacrament of marriage. Many Christians fail to take into account 
the fact that the sacrament of marriage is the common life of two people, from 
the time of marriage until the death of one of the spouses. It is continuous and 

*Address: dr habil. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM; e-mail: kaparz@uwm.edu.pl;  
ORCID: 0000-0002-7965-9064.



Katarzyna Parzych-Blakiewicz190

not precedent-setting. It is not just a one-time sacramental rite, but a permanent 
celebration of a salvation event that takes place in married people at every 
moment of their life together. From the praxeological point of view, the 
celebration of the sacrament of marriage is a set of specific rituals that include 
activities related to personal, ecclesial and social life. The ritual helps to maintain 
the rhythm of family life in line with religious requirements. According to the 
Catholic definition of a sacrament, a sacramental ritual must be associated with 
a lifelong celebration of the sacramental event. In the article, I explain what this 
celebration is about, analyzing the phenomenon of ritual from the perspective of 
theological interpretation.

First, I will talk about how I understand the ritual, and then I will analyze 
the formula of the marriage vows taken in the act of sacramental marriage.  
I understand the oath as a Christian ritual of initiating a new stage in temporality. 
The stage of life started with the sacrament of marriage is understood as  
a constant, daily celebration of Easter joy, which can be called a ritual celebration 
of Christianity every day, in all spheres of the spouses’ life. Then I will indicate 
three levels of daily ‘celebration’ of the sacrament of marriage: in personal life, 
in ecclesial life and in the world. 

The explanations given below are based on theological sources and studies 
representing the state of research in Catholic theology in the area of marriage 
and family. The aim of the study is to broaden the spectrum of motives for the 
indissolubility of the sacramental marriage of Christians.

1.  What are the Anthropological, social and religious dimensions 
of the ritual?

Rituals are an important element in human life. They stabilize human 
activities, giving a sense of functioning according to proven standards1. They 
harmonize the inner sense of actions with social needs, pointing to the value of 
specific acts and perpetuating the principles that integrate the community2 and 
communities, including family ones (Zagórska & Lipska, 2013, p. 119). They 
are a constant reminder of the uniqueness of specific moments of chronos – in 
other words, they implement kairos in chronos. From this anthropological 

1 Rituals give you the confidence to act in a certain order. They integrate the individual with society. 
In this sense, they have a protective meaning (Motyl, 2014, p. 76).

2 Modern researchers are discovering the social value of rituals, also in the familiological area, as 
broadening the religious meaning. Rituals help to see the value of community life, especially family life. 
They give a sense of stability, and therefore also security. They serve as an element of intra-family therapy 
(Zagórska, Lipska, 2015, p. 22–23).



Celebrating the sacrament of marriage during family life... 191

perspective, rituals should be seen as the original manifestation of culture, the 
framework for the formation of culture.

Rituals are also an important element in the functioning of society. From 
the social perspective, rituals should be perceived as acts that integrate 
generations, that is, reviving the intergenerational community in the historical 
dimension3. They are integrative actions that affect the community from the 
inside. Since they express the axiological profile of the social hierarchy of 
values, rituals allow us to recognize the priorities of a given community. Rituals 
encode a specific hierarchy of values in the tradition4. They form a mentality by 
consolidating the correlation of knowledge about values with experience. 

Rituals accompany all religiosity – both developed in systems and practiced in 
small groups or even individually (Zimoń, 2012, col. 713). Generally, they concern 
the axiological sphere of human actions. The purpose of a ritual is to connect the 
sphere of the profane with the sphere of the sacred (cf. Zimoń, 2012, col. 714; 
cf. Nowakowski, 2010, p. 225–243), which consists in making the transcendent 
dimension, or simply the transcendental elements, available to a human being. 
From a religious perspective, rituals are often viewed as the earliest human-made 
means of communicating with the supernatural realm. Therefore, from a religious 
perspective, I see rituals as part of a liturgical and mystagogical activity.

2.  The Oath in the sacrament of marriage

What is the Oath in the Sacrament of Matrimony? The sacrament of 
marriage is a ritual that initiates the life of a new social community made up  
of two Christians – a man and a woman.5 This community is theandric because 
it arises in an ecclesial community to which human persons belong – the living 
and all saints, Divine persons, as well as angelic persons. The sacramental 
wedding ceremony becomes an act of sanctification by being incorporated into 
the liturgy of the Church (John Paul II, 1981, n. 67).

According to the sacramental discipline of the Catholic Church, “Marriage 
is based on the consent of the contracting parties, that is, on their will to give 
themselves, each to the other, mutually and definitively, in order to live  

3 The ethnographic perspective shows rituals in the context of an individual’s “transition” from one 
status or social stage to another. The rite of passage introduces social order and outlines the cultural profile 
of a given society (Jaskulska, 2013, p. 80).

4 Hence, ritual is used even in the organization of the order of political power (Rycman, 2009, 
p. 69–82).

5 “The sacrament of marriage is not a social convention, an empty ritual or merely the outward sign 
of a commitment. The sacrament is a gift given for the sanctification and salvation of the spouses” (Fran-
cis, 2016, n. 72).



Katarzyna Parzych-Blakiewicz192

a covenant of faithful and fruitful love” (Catechism of the Catholic Church, 
1997, n. 1662). Therefore, the rite of the sacrament of marriage focuses the 
attention of the bride and groom on four vows, which contain a declaration of 
mutual self-sacrifice of two people – a woman and a man.

a)  The vow: I promise to be true to you in good times and in bad, in sickness 
and in health. I will love you and honor you all the days of my life

Love is needed to maintain unity in the spirit of Divine truth through each 
moment of family life, especially in difficult situations.6 Its characteristic feature 
is the durability of the relationship between two people (cf. Mędrek, 2017, 
p. 133) in the mutual complementarity of the sexes7. Here, the person becomes 
the Gift (Francis, 2016, n. 67; cf. Nagórny, 2009, p. 123–136; Parzych- 
-Blakiewicz, 2013, p. 77–78). Unity in gender complementarity has a dialogical 
structure, which is a real meeting of two people who represent a different 
structure of the human person: female and male. This difference means 
a tendency to integration, as a result of which a new community is created – the 
lonely self transforms into a united us. The intimacy of marital relations here 
means a tendency to integrate into the sphere of common life (Francis, 2016,  
p. 123). It leads to the indissolubility of the relationship. As a result of its deepening, 
a new community is created – a lonely ‘I’ transforms into a united ‘We’.

The vow of conjugal love is:
–  Accepting the other person as her or himself, unique, irreplaceable.
–  Consent to create a new structure for the life and existence of one’s own 

person.
–  Consent to the integration of one’s own person with the person of the Chosen One.

b) I promise to be true to you, or in the other vow: to have and to hold

This promise means fidelity, which is the protection of love (cf. Catechism 
of the Catholic Church, 1997, n. 1646). The oath of marital fidelity is accepting 
another person and connecting your life with them. It means to preserve (update, 
refresh) the values expressed in love.

The vow of marital fidelity is:
–  Declaration of full self-giving to another.
–  Deciding to challenge one’s own boundaries in relation to the variety of 

personal attractions that distract attention from the person of the spouse.
6 According to John Paul II, the image and likeness of man to God implies a vocation to love  

(cf. Mędrek, 2017, p. 132). According to Karol Wojtyła/John Paul II, love is revealed by a person in his 
attitude towards another person, i.e. in deed, and deed is an expression of positive reference to the Abso-
lute, which is the fullness of Good and Truth (cf. Blakiewicz, Kopiec, 2019, p. 71–85).

7 According to the Catholic theology of marriage, sexual dimorphism expresses the quintessence of 
similarity to God in human being, as a bodily being (cf. Kunka, 2013, p. 101–113).



Celebrating the sacrament of marriage during family life... 193

–  Declaration of opening towards the unknown, new, in the hope of creating 
history together. The religious accent points to the hope of creating history 
together with God’s help.

c)  I swear marital honesty to you 

This promise expresses a declaration: from today, you are the person in the 
foreground in my life8. Marital honesty requires consistent action based on the 
accepted and declared principles of love and fidelity.

The vow of marital integrity indicates:
–  The need to practically point out the other person’s place at the forefront of 

my life.
–  Marital honesty is a dialogical process in which efforts are consistently 

combined – on the basis of gender complementarity – in the creation of a new 
‘household’ (family – community). It is a constant endeavor to sustain and 
strengthen this community.

–  Marital honesty involves truthfulness towards the other. It is a declaration of 
openness based on a dialogical relationship.

d)  I will do this all the days of my life

In a sacramental vow, it is important to add ‘all the days of my life’. The 
promise not to leave one’s spouse until death conditions the fulfilment of the 
vows of love, fidelity and marital honesty. The fulfilment of these promises is 
possible under the conditions ensured in the indissolubility of the relationship9.
–  The Pledge of Love is a promise to continually, i.e. until death, deepen 

intimacy in personal relationships.
–  The Pledge of Fidelity is a promise to offer the Gift of a Person and to accept 

the Gift of another person.
–  The Pledge of Marital Honesty is a promise to strive to maintain dialogue and 

build a life based on dialogue.
In view of the above, it should be said that the marriage oath contains the 

promise of love, fidelity, marital honesty and remaining until death. Expressed 
with all legal reservations and cultural conditions of a given milieu, it is an 
existential situation that changes the current personal status from a single to 
a community. Dialogue is a characteristic feature of the life of a community 
formed in the sacrament of marriage.

8 Consistent with the words of the Gospel of St. Matthew (19:5) that a man will leave his father and 
mother and be united to his wife.

9 There is no guarantee that we will feel the same way all through life. Yet if a couple can come up with 
a shared and lasting life project, they can love one another and live as one until death do them part, enjoying 
an enriching intimacy. The love they pledge is greater than any emotion, feeling or state of mind, although it 
may include all of these. It is a deeper love, a lifelong decision of the heart” (Francis, 2016, n. 163).



Katarzyna Parzych-Blakiewicz194

It is not possible to break this dialogue, but at the time of death, it is finally 
fulfilled. When one of the promises is not kept, anti-dialogue relationships are 
included in the marital dialogue of life, in which outsiders are usually involved. 
Such a situation hurts, introducing the wronged spouse into the dimension of 
suffering-martyrdom (cf. Parzych-Blakiewicz, 2016, p. 54).

Experience shows that there are various difficulties in maintaining the 
harmony inherent in dialogical relations. In these circumstances, the sacrament 
of Matrimony, as a rite that gives rise to an ecclesial cell, creates specific 
conditions of life aimed at helping spouses to preserve and develop the unity of 
their community. These specific living conditions can be understood as a ritual 
that gives a dialogical rhythm to everyday, weekly and annual life. A characteristic 
feature of these rituals is the orientation towards one common goal of Christian 
life – the realization of the universal call to holiness. From a Catholic theological 
perspective, the rituals associated with the sacrament of marriage entail  
a consistent and rhythmic adherence to the rules that help to keep the moment 
of making marriage vows relevant throughout one’s life. It is about the permanent 
refreshing of the sacrament, the effect of which is the gradual sanctification of 
the spouses. In fact, it is the celebration of the sacrament of marriage extended 
to the whole life of the spouses – that is, the celebration of the sacrament of 
marriage in private, social and ecclesial life.

3.  Celebrating the sacrament of marriage in private life

What is the celebration of the sacrament of marriage in private life? It is the 
introduction of rituals related to religious life into family life (Błasiak, 2019, 
p. 50). In other words, the extension of the sphere of family life to the sacrum. 
The marriage contract begins the stage of life in which a human person connects 
his intimate life with that of another person. Intimacy involves the most personal 
and hidden spheres of a person’s life. In the life of the sacramental spouses, it is 
such that “a man will leave his father and mother and be united to his wife, and 
the two will become one flesh. So they are no longer two, but one. Therefore 
what God has joined together, let man not separate”10. The sacrament creates 
a new reality, composed of two worlds of people from different families of 
origin. In this new reality, the parents are no longer in the first place, but only 
the wife or husband11. A characteristic feature of the life of Christian spouses is 
the symbolization of the intimate reality of God (Francis, 2016, n. 11).

10 Mt 19:5-6 (see: The Holy Bible, 19945th).
11 “Marriage is a means of expressing that we have truly left the security of the home in which we 

grew up in order to build other strong ties and to take on a new responsibility for another person. This is 
much more meaningful than a mere spontaneous association for mutual gratification, which would turn 
marriage into a purely private affair” (Francis, 2016, n. 131).



Celebrating the sacrament of marriage during family life... 195

Intimate relationships cover all personal spheres: from organizing a common 
household to sexual activity. It is the level of marital relations at the level of 
natural conditions, the so-called common table and bedroom. Intimacy in 
conjugal love requires patience and also respect for personal freedom (Francis, 
2016, n. 99). No other human being is allowed into these intimate relationships, 
neither parents nor siblings. All mutual references of Christian spouses are 
strengthened only by the presence of God. In such a constellation – of a theandric 
nature – the spouses have constant access to God’s grace, the source of which is 
in the spouse. Therefore, daily marital relationships of all kinds and intensities 
– especially those having the character of private rituals strengthening mutual 
trust and love – are a celebration of the sacrament of marriage in private life. 
The condition for the duration of marriage is the preservation, development and 
enrichment of love in a continuous manner (Zienkiewicz, 20222nd, p. 187).

4.  Celebrating the sacrament of marriage in social life

What is the celebration of the sacrament of marriage in social life? At the 
time of marriage, Christian spouses assume the responsibility of functioning in 
a wider community, i.e. in the world (Carbajo Núñez, 2019, p. 9–17). The fruit 
of the sacrament of marriage in the world is the activity of mature Christians in 
the field of evangelizing culture, responsibility for a pure testimony of faith, and 
mediation in the use of the grace of salvation deposited in the Church. The 
specificity of the presence of Christians in the world is the realization of the 
universal call to holiness, according to the Bible:  Be holy because I, the Lord 
your God, am holy12. Everyone is wanted by God – and God’s closeness is  
a state of holiness (Parzych-Blakiewicz, 2021, p. 288–289).

Christian identity is the realization of the call to holiness in two dimensions: 
vertical and horizontal. Vertically, it means deepening your personal relationship 
with God. In the horizontal dimension, it means morality relating to relationships 
with people. Sacramental spouses fulfil their call to holiness by constantly 
increasing the hagiological quality of their person, on the basis of a personal 
dialogue with God and by translating into deeds those hagiological competences, 
which are the moral good done in relation to other people. Commitment to the 
universal vocation to holiness is a permanent celebration of the sacrament of 
marriage, consisting of a constant openness to the action of God’s sanctifying 
grace and a readiness to mediate God’s love given to the betrothed person. The 
constant enrichment by God’s grace, guaranteed by the sacramental reality, 

12 Lev 19:2 (see: The Holy Bible, 19945th).



Katarzyna Parzych-Blakiewicz196

gives a Christian the support to fulfil ecclesial tasks in society. The daily 
celebration of the sacrament of marriage appears in social life like a lit candle 
placed on a candlestick and not under a cork (cf. Mt 5:15; Lk 11:33).

According to Catholic teaching: The daily marriage ritual of Christians 
celebrating the sacrament of marriage in social life includes activities that 
implement responsibility for human life, the environment and politics so that 
they function in accordance with the assumptions of the kingdom of God (cf. 
Parzych-Blakiewicz, 2021, p. 296–297).

5.  Celebrating the sacrament of marriage in ecclesial life

What is the celebration of the sacrament of marriage in ecclesial life? 
Christian marital relationships also encompass a religious social space. 
Beginning with the marriage vow, a Christian begins a new stage in his personal 
life, but also in the Church.

The fruit of the sacrament of marriage is the development of the Ecclesia 
– that is, the divine-human organism – the Mystical Body of Christ, in which the 
marriage of Christians is realized in becoming a sign of the depth of God’s love. 
The fundamental dimension of the relationship arising from this sacrament of 
communion is the personal relationship between the spouses. Within these 
relationships, there exists a process of drawing individuals closer to one another 
and uniting them through love, even to the point of sacrificing their entire lives 
for their spouse and offspring. The daily marriage ritual of Christians who 
celebrate the sacrament of marriage in ecclesial life includes participation in the 
celebration of the liturgical year in the Catholic Church. Christian spouses 
correlate the activity of the family with the ecclesial order that determines the 
weekly and annual schedule as well as personal participation in the sacramental 
life.

Conclusions

The celebration of the sacrament of marriage in family life begins at the 
moment of marriage when two people make their marriage vows in the presence 
of the ecclesial community. Marriage vows define the specificity of common 
life in an ecclesial community. It is a new form and a new quality, consisting in 
integrating one’s own personal life with the wife or husband and in the 
participation of God, angels and saints in this life. The community established 
in the sacrament of marriage is theandric.



Celebrating the sacrament of marriage during family life... 197

Sacramental marriage lives in two dimensions: vertical (relationship with 
God) and horizontal (social relationship). Due to its comprehensive 
specialization, marriage and family life covers all the agendas of a person’s life. 
Therefore, they can and should be called ‘the dialogue of life’. The purpose of 
functioning in such a community is to guarantee constant access to God’s grace, 
used to build human communities and society on the assumptions of the Gospel 
(i.e. the kingdom of God). Therefore, the sacrament of marriage is constantly 
celebrated, from the ritual of initiating marriage, through daily marital 
relationships that strengthen the mutual ties of two people and their relationship 
with God, and systematic religious practices, organized by the institutional 
Church. This is during the celebration of the liturgical year, until radiating 
holiness on the community human, which results in the implementation of 
evangelical values in social life, fundamental for the kingdom of God.

Bibliography

Błasiak Anna, 2019, Rytuały rodzinne jako czynnik stałości i trwałości systemu rodzinnego 
w dynamicznie zmieniającym się świecie, Horyzonty Wychowania, vol. 18 (48), p. 43–51;  
doi: 10.35765/HW.2019.1848.04.

Carbajo Núñez Martín, 2019, The importance of family relationships for the economic development 
of socjety, Forum Teologiczne, vol. 20, p. 7–18; doi:10.31648/ft.4799.

Francis, 2016, Post-synodal Apostolic Exhortation “Amoris Laetitia” (19.03.2016), in: The Holy 
See [online], access: 27.03.2023, <https://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_
exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_en.pdf>.

Jaskulska Sylwia, 2013, „Rytuał przejścia” jako kategoria analityczna. Przyczynek do dyskusji nad 
badaniem rytualnego oblicza rzeczywistości szkolnej, Studia Edukacyjne, no. 26, p. 79–96.

John Paul II, 1981, Apostolic exhortation “Familiaris consortio” (22.11.1981), in: The Holy See 
[online], access: 27.03.2023, <https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/apost_exhortations/
documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html>.

Katarzyna Blakiewicz, Maksym Adam Kopiec, 2019, Conscience in the light of the Truth and the 
light of the Good in the context of the necessary correlation of religious studies and natural 
sciences, Poznańskie Studia Teologiczne, vol. 34, s. 71–85; doi: 10.14746/pst.2019.34.05.

Kunka Sławomir, 2013, Mężczyzna i kobieta obrazem Boga. Płeć a obraz Boży w człowieku, 
Teologia w Polsce, no. 7,2, p. 101–113.

Mędrek Tomasz, 2017, Nierozerwalność małżeństwa według św. Jana Pawła II na podstawie 
wybranych dokumentów, Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie, no. 24, p. 127–147; doi: 10.18276/
skk.2017.24-08.

Motyl Karol, 2014, Rytuał – od antropologii kulturowej do analizy transakcyjnej, Edukacyjna 
Analiza Transakcyjna, no. 3, p. 65–78; doi: 10.16926/eat.2014.03.04.

Nagórny Janusz, 2009, Płciowość – miłość – rodzina, Wyd. KUL, Lublin.
Nowakowski Marcin, 2010, Czym jest rytuał?, Studia Redemptorystowskie, vol. 8, p. 225–243.
Parzych-Blakiewicz Katarzyna, 2016, Teologia dialogu, Olsztyn.
Parzych-Blakiewicz Katarzyna, 2013, Sakrament małżeństwa jako wyzwanie dla współczesnych 

chrześcijan wobec laickiej wizji małżeństwa i rodziny, in: Jacek J. Pawlik (ed.), Dom – rodzina 
– małżeństwo, Wydział Teologii UWM w Olsztynie, Olsztyn, p. 71–85. 



Katarzyna Parzych-Blakiewicz198

Parzych-Blakiewicz Katarzyna, 2021, »Sanctity of life« as a familiological issue in the statements of 
Pope Francis, Nova Prisutnost, vol. 19, no. 2, p. 287–299; doi: 10.31192/np.19.2.4.

Rycman Anna, 2009, Rytuał jako sposób budowania rzeczywistości politycznej, in: Jacek Wódz (ed.), 
Między socjologią polityki a antropologią polityki, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 
Katowice 2009, p. 69–82.

The Holy Bible. New International Version, 19945th, Hodder and Stoughton: London–Sydney–Auckland.
Zagórska Wanda & Lipska Anna, 2013, „Tak kiedyś zostało ustalone”. Rytuały rodzinne z perspektywy 

autobiograficznej młodych dorosłych, Psychologia Wychowawcza, no. 4, p. 117–137.
Zagórska Wanda & Lipska Anna, 2015, Rytuały rodzinne – koncepcje, badania, funkcje psychologiczne, 

Psychologia Rozwojowa, vol. 20, no. 2, p. 11–25; doi:10.4467/20843879PR.15.007.3479.
Zienkiewicz Aleksander, 20222nd, Miłości trzeba się uczyć, Bratni Zew, Wrocław.
Zimoń Henryk, 2012, Rytuał, in: Encyklopedia katolicka, vol. 17, Lublin, col. 713–716.

Świętowanie sakramentu małżeństwa w życiu rodzinnym.  
Perspektywa katolicko-dogmatyczna

Streszczenie: W artykule zaprezentowano problematykę dotyczącą dynamiki sakramentu małżeń-
stwa, wynikającą z przyrzeczeń ślubnych według rytu celebrowanego w liturgii katolickiej. Celem 
opracowania jest wyjaśnienie, na czym polega świętowanie sakramentu małżeństwa każdego dnia, 
a nie tylko w dniu ślubu. Temat został podjęty na podstawie koncepcji rytuału jako fenomenu obej-
mującego czynności wprowadzenia osoby w nowy stan życia w społeczeństwie. Według badaczy 
rytuał utrwala określone wartości w kulturze i ludzkiej świadomości. W świetle źródeł teologicz-
nych w rytuale chrześcijańskim małżeństwo jest rzeczywistością teologalną. Oznacza to, że sakra-
ment małżeństwa obejmuje obrzęd złożenia przez kobietę i mężczyznę czterech przyrzeczeń doty-
czących przyszłego, wspólnego życia oraz uwzględnienia relacji z Bogiem. Przyrzeczenia te są 
obietnicą wierności, miłości, uczciwości i towarzyszenia drugiej osobie do końca życia, co oznacza 
‘dialog życia’. Natomiast sakramentalność oznacza gwarancję dostępu do Bożej łaski, niezbędnej 
do budowania wspólnoty rodzinnej według założeń ewangelicznych. Sakrament małżeństwa jawi 
się tu jako rytuał chrześcijański celebrowany, czyli wspominany w każdej chwili wspólnego życia, 
z odniesieniem do łaski udzielanej przez Boga. Spojrzenie na sakrament małżeństwa jako na rytuał 
pozwala dostrzec dwa wymiary dynamiki relacji małżeńskich: poziomy – obejmujący dialog mię-
dzy małżonkami oraz pionowy – obejmujący dialog chrześcijańskich małżonków z Bogiem. Tak 
pojmowane małżeństwo chrześcijańskie jest rzeczywistością rozwijającą się w obszarze indywidu-
alnym osób, a także społecznym i eklezjalnym.

Słowa kluczowe: sakrament małżeństwa, przysięga małżeńska, ślub, rytuał, nauka katolicka. 

Proofreading by a native speaker: Mark Jensen

Weryfikacja artykułu – finansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie 
umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.; kwota środków finansowych stanowiących 

pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9472 

Sylwia Mikołajczak*

Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie (Polska)

TRADYCJA I JEJ ZNACZENIE W KOŚCIELE DOMOWYM

Streszczenie: Tradycja to możliwość przekazu pokoleniowego dóbr kulturowych i religijnych.  
W chrześcijaństwie oparta jest na Osobie Jezusa Chrystusa i Jego misji zbawczej. Kościół jako tra-
dent Bożego Objawienia w historii ma zadanie głoszenie autentycznej Ewangelii oraz uobecniać 
misterium zbawienia. Urzeczywistnieniem Kościoła powszechnego w codziennej egzystencji jest 
Kościół domowy. Ukazanie rodziny jako podstawowej wspólnoty eklezjalnej jest wyrazem odnowy 
po Soborze Watykańskim II. Postawiony w artykule problem zawiera się w pytaniu: w jaki sposób 
rodzina, jako Kościół domowy, ma udział w przekazie Objawienia Bożego? W odpowiedzi na tak 
sformułowane pytanie badawcze należy przede wszystkim wskazać, że właśnie to Tradycja jest 
elementem tego Objawienia, a jej podmiotem, oprócz Urzędu Nauczycielskiego Kościoła, jest cały 
Lud Boży. I dlatego rodzina, w zakresie zadań Kościoła domowego, powinna również uczestniczyć 
w tym procesie. Ukazano to w dwóch aspektach: wychowania w wierze i udziale w życiu liturgicz-
nym.

Słowa kluczowe: Kościół, rodzina, tradycja, wiara, liturgia.

Wstęp

Starożytna formuła, pochodząca od św. Jana Chryzostoma, ukazująca ro-
dzinę jako Kościół domowy (eklezjola – mały Kościół), została na nowo spopu-
laryzowana w drugiej połowie XX w. Zarówno papieże tego okresu, jak i doku-
menty Soboru Watykańskiego II, podkreślają godność każdej rodziny, 
odnajdując w niej różne postacie i cechy Kościoła powszechnego. Paweł VI, 
małżeństwo i rodzinę określał mianem „prawdziwego zalążka Kościoła, ko-
mórką podstawową, malutkim zalążkiem początkowym, ale najbardziej istot-
nym dla organizmu kościelnego” (Paweł VI, 1974, s. 340). Jan Paweł II nato-
miast, używając określeń „Kościół domowy”, „Mały Kościół domowy” czy 
„Kościół w miniaturze”, zwracał uwagę na wzajemne relacje, widząc w rodzi-
nie żywe odbicie i historyczne ucieleśnienie nadprzyrodzonej tajemnicy Ko-
ścioła (Jan Paweł II, 1981, n. 49). Papieże odwoływali się w swoim nauczaniu 
*Adres: dr Sylwia Mikołajczak; sylwia.mikolajczak@uwm.edu.pl; ORCID: 0000-0003-3566-9153.



Sylwia Mikołajczak200

do Vaticanum II, który wprowadził do języka kościelnego starożytne sformuło-
wanie: Ecclesia domestica (KK, n. 11; DA, n. 11; KDK, n. 48). W takim po-
strzeganiu nietrudno odnaleźć i opisać eklezjalne cechy każdej rodziny chrze-
ścijańskiej. Można stwierdzić, że Kościół domowy jest miejscem rzeczywistego 
wypełniania podstawowych zadań zleconych przez Chrystusa Apostołom i ich 
następcom w misji zbawczej, które zostały określone jako funkcja prorocka, 
kapłańska i królewska (Grześkowiak, 1985, s. 40). W rzeczywistości w każdej 
rodzinie autentycznie chrześcijańskiej w pewien sposób odtwarza się tajemnica 
Kościoła i jego misja, czyli posłanie do świata, by świadczyć o Chrystusie 
i Jego Ewangelii. Przywołując obraz starożytności chrześcijańskiej, można 
określić rodzinę jako małą wspólnotę chrześcijańską, która jest ośrodkiem 
promieniowania orędzia ewangelicznego w świecie (Rocchetta 2011, s. 377).

Mając na uwadze podstawy katolickiej eklezjologii, należy pamiętać, że 
rodzina chrześcijańska nie jest ani Kościołem powszechnym, ani partykular-
nym, jednak jest prawdziwą komórką eklezjalną, gdyż realizowane są w niej 
wielorakie zadania istotne dla całej konstytucji i egzystencji Kościoła, m.in. 
nadprzyrodzona wiara w obecność Chrystusa, misja ewangelizacyjna, życie li-
turgiczne, modlitwa i miłość (Trębski, Młyński, 2020, s. 28–29). Taką narrację 
znaleźć można w Katechizmie Kościoła Katolickiego: „Objawienie i właściwe 
urzeczywistnienie wspólnoty kościelnej ma miejsce w rodzinie chrześcijań-
skiej, która również z tego powodu może i powinna nazywać się Kościołem 
domowym. Jest ona wspólnotą wiary, nadziei i miłości, nabiera szczególnego 
znaczenia w Kościele” (KKK, n. 2204). Kościół domowy w pewnym sensie jest 
więc manifestacją Kościoła i permanentnym jego urzeczywistnieniem w danym 
miejscu (Provencher, 1981, s. 33).

Można zatem postawić tezę, odwołując się do powyższych rozważań, że  
w jakieś mierze Kościół domowy w analogii do Kościoła Chrystusowego jest 
nośnikiem i przekazicielem Bożego Objawienia. Jeśli bowiem Kościół, jako 
tradent Objawienia Chrystusowego, jest źródłem wartości, dzięki którym czło-
wiek i ludzkość mogą się w pełni zrealizować, to rodzina bez wątpienia jest 
również podmiotem takiego działania. W niniejszym artykule podjęto zatem 
próbę odpowiedzi na pytanie: w jakiej mierze i w jakich okolicznościach Trady-
cja Kościoła jest obecna w Kościele domowym.

Tradycja w przestrzeni Kościoła

Tradycja jest przedmiotem badań wielu dyscyplin naukowych, m.in. socjo-
logii, antropologii czy etnologii. Teologiczne rozumienie pojęcia ‘tradycja’ 
mieści w sobie zarówno definicję etymologiczną, jak i szerszą jego interpretację 



Tradycja i jej znaczenie w Kościele domowym 201

rozumianą w aspekcie kulturowym. Termin ‘tradycja’ w języku polskim wywo-
dzi się od łacińskiego terminu traditio, oznaczającego ‘przekaz’. Należy też 
uwzględnić grecki termin paradosis, który może oznaczać zarówno proces, jak 
i sam przedmiot przekazu (Kijas, 2002, s. 1259). 

Tradycja odgrywa fundamentalną rolę w przestrzeni tworzonej przez czło-
wieka kultury. Zarówno w wymiarze aksjologicznym, jak i praktycznym daje 
możliwość transmisji pokoleniowej bogactwa wartości i postaw, czyli pielęgno-
wania w teraźniejszości dziedzictwa przeszłości. Można więc stwierdzić, że 
wypracowane wcześniej wzorce mają wartość nie tylko historyczną, ale rów-
nież sens pragmatyczny, będąc determinantem współczesnej tożsamości i po-
mocą w społecznej i indywidualnej identyfikacji człowieka. Jak stwierdza An-
thony Giddens, ma to miejsce nawet w warunkach wysoko rozwiniętej 
nowoczesności, która nie wzbrania się przed asymilacją wartości wypracowa-
nych przez pokolenia: „Tradycja to takie zorientowanie na przeszłość, w któ-
rym owa przeszłość wywiera potężny wpływ na teraźniejszość lub, ujmując 
rzecz precyzyjniej, zostaje zaprzęgnięta do wywierania potężnego wpływu na 
teraźniejszość” (Giddens, 2009, 87). Można więc stwierdzić, że tradycja to ele-
ment ludzkiej kultury, pewien fundamentalny wymiar ludzkiej komunikacji  
i interakcji, który obejmuje to wszystko, „co jako rytuał, zwyczaj i obyczaj zo-
stało przejęte od ojców i reguluje życie pewnej grupy. Nawet wówczas, gdy 
skodyfikowane prawa ustaliły państwowy porządek prawny, stanowi ona nie-
zbędne uzupełnienie tego porządku” (Knoch, 2000, s. 227).

Tradycja jako narzędzie łączności z minionymi pokoleniami i kulturowym 
dziedzictwem odsłania więc historyczny charakter egzystencji człowieka i jego 
dziejowej samorealizacji. Należy podkreślić, że tradycja nie ma charakteru me-
chanicznie przekazywanych wartości o identycznych cechach w przeszłości 
i teraźniejszości. Są bowiem nieustannie i na nowo rekonstruowane oraz inter-
pretowane na podstawie współczesnych doświadczeń. Nie mają jednak cech 
całkowicie autonomicznych i odrębnych od istniejącego dziedzictwa kulturo-
wego, uwidocznionego w tradycji. Jak pisze Tomasz Burdzik, stanowią swo-
istego rodzaju aktualizację dawnych wartości, adekwatnych do wymogów 
współczesności (Burdzik, 2013, s. 2). W konkluzji tej części można za G. Dzie-
wulskim stwierdzić, iż „zasadna wydaje się zatem teza, że instytucja tradycji  
– z racji jej fundamentalnej roli jako nośnika tożsamości jednostki, jej niezastą-
pionej funkcji w procesie socjalizacji oraz tworzenia i podtrzymywania więzi 
społecznych – jest naturalnym, zwyczajnym fundamentem istnienia wspólnoty 
Kościoła w historii” (Dziewulski, 2010, s. 295).

Powyższe analizy stworzyły kontekst do teologicznego określenia tradycji. 
Jego genezę należy umieścić w przestrzeni Starego Testamentu. Tam bowiem 
w dziejach Narodu Wybranego można dostrzec proces przekazywania świętego 



Sylwia Mikołajczak202

depozytu, w którym zawierały się wszystkie aspekty życia: wspomnienia wyda-
rzeń przeszłych, wierzenia wyrastające z tych wydarzeń, jak również modlitwy, 
czy mądrości regulujące życie codzienne (Leon-Dafour, 1994, s. 983). Jak pisze 
Marian Rusecki: „z racji swojej szczególnej bliskości z Bogiem, znaczącą część 
tego przekazu stanowiły wydarzenia historyczne, które obdarzone były sensem 
religijnym poprzez relację Boga z narodem wybranym, Jego interwencję w hi-
storii i wierzenia wynikające z ich znaczenia” (Rusecki, 2004, s. 102).

W wymiarze stricte chrześcijańskim podstawą wszelkich określeń tradycji 
jest osoba Jezusa Chrystusa. Jakakolwiek teologiczna hermeneutyka tego poję-
cia nie może nie uwzględniać Jego słów i czynów, w szczególności przekazu 
o Jego życiu, męce, śmierci i zmartwychwstaniu, czyli kerygmatu paschalnego. 
Kościół od zawsze, począwszy od Apostołów do dziś, jest świadomy swego 
posłannictwa, czyli misji głoszenia Ewangelii. Współczesna doktryna, mając na 
uwadze przepowiadanie apostolskie w formie ustnej i pisemnej oraz powstanie 
ksiąg Pisma Świętego, podkreśla fakt zachowania tego nauczania oraz ciągłość 
jego przekazu „w ciągłym następstwie aż do czasów ostatecznych” (KO, n. 8). 
W wymiarze eklezjalnym ten żywy przekaz, z asystencją Ducha Świętego, nosi 
miano Tradycji: „Kościół w swej nauce, w swym życiu i kulcie uwiecznia  
i przekazuje wszystkim pokoleniom to wszystko, czym on jest, i to wszystko  
w co wierzy” (KO, n. 8). Należy podkreślić organiczną łączność Tradycji 
i Pisma Świętego, gdyż biorą one początek z jednego źródła Bożego i zdążają 
do tego samego celu, uobecniając i ożywiając w Kościele misterium Chrystusa 
(KKK, n. 80).

Istotnym punktem dla niniejszych analiz jest podkreślenie różnicy między 
Tradycją apostolską a różnymi „tradycjami” teologicznymi, dyscyplinarnymi, 
liturgicznymi i pobożnościowymi, które uformowały się w dwudziestowiecznej 
historii Kościoła. Te lokalne ‘tradycje’ stanowią szczególne formy, przez które 
wielka Tradycja wyrażała się i wyraża obecnie stosownie do różnych miejsc  
i czasów. W jej świetle mogą one być podtrzymywane i przekazywane w prze-
strzeni eklezjalnej (KKK, n. 83).

W tym miejscu należy postawić pytanie o odpowiedzialność za autentycz-
ny przekaz depozytu wiary. W Katechizmie Kościoła Katolickiego wskazuje się 
dwa podmioty: Urząd Nauczycielski Kościoła, czyli Kolegium Biskupów,  
w komunii z następcą św. Piotra oraz Lud Boży, obdarzony nadprzyrodzonym 
zmysłem wiary (KKK, n. 84–93).

Kapłaństwo powszechne, w którym uczestniczą wszyscy wierzący, podob-
nie jak kapłaństwo hierarchiczne, oparte na łasce sakramentalnej – wzajemnie 
sobie przyporządkowane – uczestniczą „we właściwy sobie sposób w kapłań-
stwie Chrystusa” (KK, n. 10). Dotyczy to również udziału w proroczej funkcji 
Chrystusa, który jest rękojmią, że ogół wiernych nie może zbłądzić w wierze. 



Tradycja i jej znaczenie w Kościele domowym 203

Nadprzyrodzona świadomość wiary łączy bowiem cały Lud Boży. Dlatego na-
leży stwierdzić, że wszyscy wierzący pełnią istotną funkcję w odniesieniu do 
Tradycji, czyli przekazywania depozytu wiary (Ciećko, 2019, s. 193).

Powyższa teza daje możliwość ukazania roli Kościoła domowego jako in-
tegralnej części Ludu Bożego, w przekazie Ewangelii i depozytu wiary.

Wiarotwórcza funkcja Kościoła domowego

Wiara jest konstytutywnym elementem życia chrześcijańskiego. W najo-
gólniejszym sensie jest odpowiedzią na Boże Objawienie, które wprowadza 
człowieka w nadprzyrodzony dialog miłości i zbawienia. Jeśli objawienie 
w swej strukturze zawiera, obok Pisma Świętego, również Tradycję, to w posta-
wionym powyżej problemie wiara powinna znaleźć swoją egzemplifikację. 
Można ją rozpatrywać w sensie decyzji i egzystencji pojedynczego człowieka, 
ale również jej funkcjonowania w wymiarze wspólnotowym. Katechizm Ko-
ścioła Katolickiego daje jasną wykładnię wiary, jako aktu osobowego, uwzględ-
niającego kontekst społeczny: „Wiara jest aktem osobowym, wolną odpowie-
dzią człowieka na inicjatywę Boga, który się objawia. Wiara nie jest jednak 
aktem wyizolowanym. Nikt nie może wierzyć sam, tak jak nikt nie może żyć 
sam. Nikt nie dał wiary samemu sobie, tak jak nikt nie dał sam sobie życia. 
Wierzący otrzymał wiarę od innych, dlatego powinien ją przekazywać innym” 
(KKK, n. 162). Nie ulega wątpliwości, że pośród różnorodności ludzkich spo-
łeczności, komunia eklezjalna jest w tym sensie najważniejsza. W związku  
z tym również Kościół domowy, jako wspólnota małżeńska i rodzinna ma klu-
czowe znaczenie, jako wiarotwórcza przestrzeń egzystencji ludzkiej. 

Jan Paweł II podkreśla, że małżonkowie i rodzice są wezwani do ufnego 
przyjęcia orędzia Ewangelii, która ujawnia nadprzyrodzony sens życia małżeń-
skiego i rodzinnego. W jego przekonaniu tylko perspektywa wiary daje możli-
wość odkrycia godności, do której Bóg podniósł małżeństwo i rodzinę, jako 
znak i miejsce przymierza miłości między Bogiem i ludźmi oraz między Jezu-
sem Chrystusem i Kościołem (Jan Paweł II, 1981, n. 51). Jest to prawda, która 
opiera się na wielowiekowej tradycji Kościoła, wynikającej ze Słowa Bożego 
Starego i Nowego Testamentu (Rdz 1,28; Rdz 2,21-24; Rdz 2,23-24; Kol 1,15; 
Ef 5,21-3) oraz z refleksji teologicznej, której ilustracją jest nauczanie Soboru 
Watykańskiego II: „Głęboka wspólnota życia i miłości małżeńskiej, ustanowio-
na przez Stwórcę i unormowana Jego prawami, zawiązuje się przez przymierze 
małżeńskie, czyli przez nieodwołalną osobistą zgodę. W ten sposób aktem oso-
bowym, przez który małżonkowie wzajemnie się sobie oddają i przyjmują, po-
wstaje z woli Bożej instytucja trwała także wobec społeczeństwa. Ten święty 



Sylwia Mikołajczak204

związek, ze względu na dobro tak małżonków i potomstwa, jak i społeczeństwa, 
nie jest uzależniony od ludzkiego sądu. Sam bowiem Bóg jest twórcą małżeń-
stwa obdarzonego różnymi dobrami i celami. Wszystko to ma ogromne znacze-
nie dla trwania rodzaju ludzkiego, dla rozwoju osobowego i wiecznego losu 
poszczególnych członków rodziny, dla godności, stałości, pokoju i pomyślności 
samej rodziny oraz całego społeczeństwa ludzkiego” (KDK, n. 28).

Kluczowym wydarzeniem religijnym, które wprowadza człowieka w ob-
szar Bożego działania jest uczestnictwo w sakramentach, w tym przypadku  
w sakramencie małżeństwa. Z jednej strony jest on proklamacją Słowa Bożego, 
które „objawia” mądry i pełen miłości zamysł Boga wobec małżonków, wpro-
wadzonych w tajemnicze i rzeczywiste uczestnictwo w miłości samego Boga.  
Z drugiej strony jest swoistym „wyznaniem wiary” uczestników, którzy akcep-
tują ten zamysł Boga wobec siebie i jednocześnie „ślubują” trwanie w przyję-
tych zobowiązaniach przez całe życie, ze świadomością bycia Bożą wspólnotą, 
jako małżeństwo i rodzina (Jan Paweł II, 1981, n. 51).

W Kościele istnieje świadomość, że rodzina, jako podstawowa wspólnota, 
zarówno w wymiarze religijnym, jak i społecznym, ma wiele zadań do wypeł-
nienia. Kluczowym punktem, z perspektywy Kościoła ewangelizującego, jest 
krzewienie wiary i wychowanie chrześcijańskie. Zamysłem eklezjalnym jest 
nieustanne wsparcie małżonków i rodziców w tej powinności, by mimo rady-
kalnych przemian kulturowych, jawiących się jako trudności i zagrożenia, 
owocnie budowali społeczność Boga na ziemi. Znamienne są słowa papieża 
Benedykta, skierowane do uczestników Kongresu Diecezji Rzymskiej, poświę-
conego rodzinie: „chrześcijańskie rodziny odgrywają decydującą rolę w wy-
chowaniu w wierze i w budowaniu Kościoła jako wspólnoty, to one stanowią 
o jego zdolności do misyjnego oddziaływania w różnych życiowych sytuacjach 
oraz do przemieniania w chrześcijańskim duchu panującej kultury i struktur 
społecznych” (Benedykt XVI, 2005).

Wskazuje się, że duchowym wsparciem i w pewnym sensie duchowym 
uprawomocnieniem rodziców do duchowego wychowania dzieci są sakramen-
ty, w szczególności małżeństwa i chrztu. „Przez łaskę sakramentu małżeństwa 
rodzice otrzymują zadanie i przywilej ewangelizowania swoich dzieci. Możli-
wie jak najwcześniej powinni wprowadzać je w tajemnice wiary, której są dla 
nich »pierwszymi zwiastunami«. Od wczesnego dzieciństwa powinni włączać 
je w życie Kościoła. Rodzinny styl życia może rozwijać zdolność do miłości, 
która na całe życie pozostanie autentycznym początkiem i podporą żywej wia-
ry” (KKK, n. 2225).

Jak podkreśla papież Jan Paweł II, sakrament małżeństwa w sposób sakralny 
desygnuje małżonków do prawdziwie chrześcijańskiego wychowania dzieci, czy-
li niejako do uczestnictwa we władzy i miłości samego Boga Ojca oraz Jezusa 



Tradycja i jej znaczenie w Kościele domowym 205

Chrystusa, a także w macierzyńskiej miłości Kościoła. W ten sposób naturalny 
proces wychowania urasta do rangi powołania i w pełnym sensie tego słowa ro-
zumiany jest jako prawdziwa posługa kościelna, która ma fundamentalny wpływ 
na kształtowanie nowych wyznawców Chrystusa (Jan Paweł II, 1981, n. 38).

Funkcja przekazu wiary przez rodziców wybrzmiewa w sposób jedno-
znaczny w sakramencie chrztu. W dialogu chrzcielnym dają oni wyraz swej 
świadomości i przyjmują na siebie obowiązek kształtowania swych dzieci 
w wierze Kościoła. Warto podkreślić, że wspólnota wierzących nie zachowuje 
biernej postawy. Rytuał chrzcielny przewiduje wyraźnie ukierunkowaną modli-
twę, wspierającą rodzinę w ich zobowiązaniach: aby rodzice i chrzestni dawali 
dziecku przykład żywej wiary, aby dziecko pociągnięte słowem i przykładem 
rodziców oraz chrzestnych wzrastało w łasce, jako żywy członek Kościoła, aby 
rodzice i chrzestni nauczyli to dziecko Bożej wiedzy i miłości, aby wszyscy 
dawali temu dziecku świadectwo swojej wiary (Obrzędy chrztu dzieci według 
rytuału rzymskiego, 1972, s. 62–65).

W dziele przekazu wiary i tradycji rodzina wydaje się być pierwszą i pod-
stawową komórką, miejscem i środowiskiem najbardziej przychylnym. Rodzi-
na jawi się więc jako wspólnota pokoleń i gwarant dziedzictwa tradycji.

Liturgia w Kościele domowym

Liturgia zajmowała zawsze ważne miejsce w życiu Kościoła. W historii jej 
rola była czasem redukowana do roli służebnej oraz postrzegana jako zespół 
praw i wypełnianych obowiązków, wynikających z nakazanej pobożności albo 
też jako forma dekoratywna kultu chrześcijańskiego. Ruch liturgiczny przeło-
mu XIX i XX w. odnowił teologiczną stronę liturgii, aby tym samym ukazać jej 
niezgłębione misterium (Pałęcki, 2008, s. 187). W pierwszej encyklice poświę-
conej liturgii Mediator Dei, papież Pius XII stwierdził: „Cała liturgia więc za-
wiera wiarę katolicką, gdyż publicznie świadczy o życiu Kościoła. Z tej to przy-
czyny, ilekroć chodziło o definicję jakiejś prawdy objawionej przez Boga, 
Papieże i Sobory, czerpiąc z tzw. »źródeł teologicznych«, nierzadko również  
i z liturgii przytaczali argumenty” (Pius XII, 1947, n. 3). W dzisiejszej eklezjo-
logii podkreśla się jej przynależność do istoty Kościoła, stwierdzając, że jest 
ona czynnością samego Chrystusa, która uświęca człowieka i oddaje cześć 
Bogu (KL, n. 7). Stwierdza się też, że liturgia jest epifanią – znakiem, uwidacz-
niającym i urzeczywistniającym cały Lud Boży. Ukazuje to fundamentalną rolę 
liturgii, która z jednej strony pełni funkcję objawieniową, a z drugiej zbawczą 
(Kwiatkowski, 2015, s. 126–127).



Sylwia Mikołajczak206

Można więc stwierdzić, że liturgia jest specyficzną formą Tradycji kościel-
nej. Jej istotą, według powyżej opisanych kryteriów tradycji, jest fakt, że przez 
słowa i ryty, z pokolenia na pokolenie przekazywana jest wiara jako postawa 
wobec Boga, czyli związane z nią prawdy wiary i zasady życia. W centrum 
stoją jednak nie jakieś teoretyczne prawdy i zasady, ale Jezus Chrystus, którego 
dzieło zbawcze, jest celebrowane i przeżywane w liturgii (Nadolski, 2006,  
s. 1602). Kościół sprawuje Eucharystię i inne akty liturgiczne według zachowy-
wanego przekazu. Dzięki Tradycji liturgicznej chrześcijanin jest zakorzeniony 
w Kościele, a przez to może być otwarty na świat bez narażania się na utratę 
tożsamości (Sosnowski, 2010, s. 272).

Powyższe stwierdzenia dają podstawę do postawienia pytania o miejsce  
i rolę liturgii w przestrzeni Kościoła domowego. Jak stwierdza D. Kwiatkow-
ski, „u podstaw sprawowania liturgii w Kościele domowym znajduje się ka-
płaństwo wspólne, wykonywane przez wszystkich wiernych na mocy chrztu 
św., dokonujące się zarówno przez codzienność ich życia, jak i przez uczestni-
czenie w liturgii” (Kwiatkowski, 2015, s. 129). Nie można też pominąć sakra-
mentu małżeństwa, który nadaje wspólnocie małżeńskiej i rodzinnej charakter 
sakralny i rodzi wymiar zobowiązania i odpowiedzialności (Kwiatkowski, 2013, 
s. 150). W istocie chodzi o wypełnianie powszechnego kapłaństwa, które „rodzi-
na chrześcijańska może i musi praktykować w wewnętrznej komunii z całym 
Kościołem poprzez codzienną rzeczywistość życia małżeńskiego i rodzinnego: 
w ten sposób rodzina chrześcijańska jest wezwana do uświęcania siebie i do 
uświęcania wspólnoty kościelnej i świata” (Jan Paweł II, 1981, n. 57).

Nie ulega wątpliwości, że rodzina jako wspólnota urzeczywistniająca Ko-
ściół, z racji sakramentu chrztu jej członków, sakramentu małżeństwa rodziców 
oraz wynikającego z nich powszechnego kapłaństwa jest podmiotem liturgii. 
Warto dodać, że Kościół domowy staje się nim w trzech sytuacjach: gdy w jej 
ramach celebruje się liturgię, gdy uczestniczy w celebrowaniu liturgii w lokal-
nej wspólnocie wiernych oraz gdy przygotowuje się do jej przeżywania  
(Nowak, 2003, s. 148). Nie wolno zapomnieć, że istnieją dwie liturgie – liturgia 
publiczna Kościoła powszechnego i liturgia Kościoła domowego, to jednak 
obydwie zmierzają do tego, by sam Chrystus był kształtowany w jej uczestni-
kach. Mając na uwadze odrębność liturgii domowej – rodzinnej od liturgii Ko-
ścioła, należy pamiętać, że ta pierwsza jest przygotowaniem i jest kontynuacją 
drugiej w życiu chrześcijańskim (Decyk, 1992, s. 80). Udział w liturgii człon-
ków całej rodziny sprawia, że jej członkowie są przemieniani przez Bożą łaskę 
i Słowo Boże na odpowiedzialnych i duchowo dojrzałych uczestników wspól-
noty Mistycznego Ciała Chrystusa (Nadolski, 1972, s. 472).

W powyższym kontekście W. Nowak wymienia modele celebracji litur-
gicznej w rodzinie. Są nimi: 



Tradycja i jej znaczenie w Kościele domowym 207

–  modlitwa: ma uświadamiać wszystkim członkom rodziny o obecności Chry-
stusa, wiązać się z tym, co przeżywa Kościół, przygotowywać dzieci do 
uczestnictwa w liturgii Kościoła, 

–  celebracja mszy świętej: przepisy liturgiczne dopuszczają szczególne oko-
liczności sprawowania Eucharystii w domu, przy chorych, umierających, co 
ma umocnić komunię małżeńską i rodzinną, 

–  celebracja sakramentów i sakramentaliów: rozumiane jest to jako odpowie-
dzialne przygotowanie dzieci do przyjmowania sakramentów, jak i ich cele-
browanie w domu, 

–  celebracja Liturgii godzin: celem jest uświęcenie dnia i ludzkiej działalności,
–  celebracja błogosławieństw: są one czynnościami liturgicznymi, które przy-

gotowują do przyjęcia głównego skutku sakramentów; dotyczą pomocy ro-
dzinnej i sąsiedzkiej, wspólnego posiłku, modlitwy i świętowania, błogosła-
wienia potomstwa, uczenia dzieci znaku krzyża i innych modlitw, szacunku 
dla chleba, zawieszania krzyża i obrazów religijnych w domach, opieki nad 
chrześniakami, zapraszania do stołu ubogich (Nowak, 2003, s. 189–194).

W podsumowaniu tej części należy stwierdzić, że Kościół domowy jest 
podmiotem odpowiedzialnym za wymiar życia liturgicznego we wspólnocie 
eklezjalnej. Na mocy powszechnego kapłaństwa w rodzinie sprawowane są 
czynności liturgiczne, organicznie związane z liturgią Kościoła powszechnego. 
Jeśli więc liturgia jest wyrazem wielowiekowych tradycji lokalnych oraz wyra-
zem Tradycji, jako nośnika Bożego Objawienia, to bez wątpienia w Kościele 
domowym możliwy jest autentyczny proces uświęcania człowieka. Wypełnie-
nie zadań stawianych przez Kościół rodzinie w dziedzinie liturgicznej przyczy-
nia się do skutecznej transformacji wypracowanych w historii tradycji w zbaw-
czy dialog miłości, realizowany w teraźniejszości.

*  *  *
W posoborowej odnowie eklezjalnej pojawiło się pojęcie obecne już w sta-

rożytności chrześcijańskiej – Kościół domowy. Miało ono ukazać rangę i zna-
czenie rodziny w realizacji misji zbawczej Kościoła w perspektywie Trzeciego 
tysiąclecia. Zarówno dokumenty Soboru Watykańskiego II, jak i nauczanie pa-
pieży, ukazały rodzinę, jako podstawową społeczność uobecniającą Kościół  
w realnej egzystencji. Teologiczną podstawą do waloryzowania Kościoła do-
mowego jest fakt powszechnego kapłaństwa, wynikającego z sakramentu chrztu 
oraz sakralny charakter małżeństwa, oparty również na łasce sakramentalnej 
każdego związku. W takiej perspektywie można wyjaśnić udział każdej rodziny 
w zbawczym dziele Chrystusa, przez realizację misji prorockiej, kapłańskiej  
i królewskiej. Kościół w swoim historycznym bycie opiera się na Objawieniu 
Bożym, którego jest tradentem. Polega to na trosce o autentyczną wiarę budo-



Sylwia Mikołajczak208

waną we wspólnocie, która jest ludzką odpowiedzią na Boże zaproszenie. Pole-
ga też na uobecnianiu misterium zbawczego Chrystusa w życiu sakramental-
nym i liturgicznym. Kościół domowy, jako podstawowa społeczność Ludu 
Bożego, jest również podmiotem odpowiedzialnym za autentyczną Tradycję, 
jako narzędzie wierności wobec Boga. Troska o Tradycję to również szacunek 
do dziedzictwa eklezjalnego, który pozwala na budowanie tożsamości chrześci-
jańskiej, adekwatnej do wyzwań współczesności, otwartej na przyszłość, bo 
opartej na nadprzyrodzonej nadziei jako darze Zbawiciela.

Bibliografia

Benedykt XVI, 2005, Rodzina chrześcijańska wspólnotą wychowania i wiary. Przemówienie 
do uczestników Kongresu Diecezji Rzymskiej, 6.06.2005, w: Opoka.org.pl [online], dostęp:  
15.02.2023,  <https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/przemowienia/rodzina_ 
06062005.html>.

Burdzik Tomasz, 2013, Tradycja a kształt kultury w czasach globalizacji, Kultura i Historia, 
w: Kultura i historia, nr 23, [online], dostęp: 15.02.2023, <http://www.kulturaihistoria.umcs.
lublin.pl/archives/4715>.

Ciećko Szymon Krzysztof, 2019, Teologiczne rozumienie Tradycji, Studia Theologica Varsaviensia, 
nr 2, s. 187–199.

Decyk Jan, 1992, Liturgia życia rodzinnego, Collectanea Theologica, nr 3, s. 77–90.
Dziewulski Grzegorz, 2010, Tradycja jako sposób trwania Kościoła, Łódzkie Studia Teologiczne, 

nr 19, s. 293–302.
Giddens Anthony, 2009, Życie w społeczeństwie posttradycyjnym, w: U. Beck, A. Giddens, S. Lash, 

Modernizacja refleksyjna: polityka, tradycja i estetyka w porządku społecznym nowoczesności, 
tłum. Jacek Konieczny, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa, s. 79–140.

Grześkowiak Jerzy, 1985, Podstawowe funkcje Kościoła w życiu rodziny, Seminare. Poszukiwania 
Naukowe, nr 7, s. 39–69.

Jan Paweł II, 1981, Familiaris consortio, posynodalna  adhortacja  papieża  Jana Pawła II  
o zadaniach rodziny chrześcijańskiej w świecie współczesnym, Watykan.

Katechizm Kościoła Katolickiego, 1992, Pallottinum, Poznań.
Kijas Zdzisław J., 2002, Tradycja, w: Marian Rusecki i inni (red.), Leksykon Teologii Fundamentalnej,  

Wydawnictwo M, Kraków, s. 1259–1266.
Kwiatkowski Damian, 2015, Liturgia miejscem urzeczywistniania się Kościoła domowego, Łódzkie 

Studia Teologiczne, nr 3, s. 125–137.
Kwiatkowski Przemysław, 2013, Nel cuore della Chesa, io saro L’amore Chiesa domestica ed 

ewangelizzazione nel magisterio Benedetto XVI, Studia nad Rodziną, nr 2, s. 141–157.
Leon-Dufour Xavier, 1994, Słownik teologii biblijnej, Pallotinum, Poznań.
Nadolski Bogusław, 1972, Odnowa liturgii w rodzinie, Ateneum Kapłańskie, z. 3, s. 470–491.
Nadolski Bogusław, 2006, Leksykon liturgii, Pallotinum, Poznań.
Nowak Władysław, 2003, Liturgia Kościoła domowego, Roczniki Teologiczne, z. 8, 148–178.
Obrzędy chrztu dzieci według rytuału rzymskiego, 1972, Wydawnictwo Kurii Diecezjalnej, 

Katowice.
Pałęcki Waldemar, 2008, Encyklika papieża Piusa XII Mediator Dei a teologia misteriów, Roczniki 

Teologiczne,  z. 8, s. 187–215.



Tradycja i jej znaczenie w Kościele domowym 209

Paweł VI, 1974, Rodzina szkolą świętości, Ateneum Kapłańskie, z. 3, s. 336–347.
Pius XII, 1947, Encyklika o Świętej liturgii Mediator Dei, Te Deum, Warszawa.
Provencher Normand, 1981, Vers une théologie de la famille: L’Eglise domestique, Eglise et 

Theologie Ottawa, nr 12, s. 9–34.
Rocchetta Carlo, 2011, Teologia della famiglia. Fondamenti e prospettive, Bologna, EDB.
Rusecki Marian, 2004, Fundamentalne znaczenie Tradycji w Kościele, w: Jacek Jezierski (red.), 

Tradycja i kościelne tradycje, Olsztyn, s. 98–108.
Sobór Watykański II, 1965, Dekret o apostolstwie świeckich, w: Sobór Watykański II, Konstytucje, 

Dekrety, Deklaracje. Tekst polski, Pallottinum, Poznań 2002, s. 377–401.
Sobór Watykański II, 1964, Konstytucja Dogmatyczna o Kościele, w: Sobór Watykański II, 

Konstytucje, Dekrety, Deklaracje. Tekst polski, Pallottinum, Poznań 2002, s. 104–166.
Sobór Watykański II, 1963, Konstytucja o liturgii świętej, w: Sobór Watykański II, Konstytucje, 

Dekrety, Deklaracje. Tekst polski, Pallottinum, Poznań 2002, s. 48–78.
Sobór Watykański II, 1965, Konstytucja Dogmatyczna o Objawieniu Bożym, w: Sobór Watykański II, 

Konstytucje, Dekrety, Deklaracje. Tekst polski, Pallottinum, Poznań 2002, s. 350–363.
Sobór Watykański II, 1965, Konstytucja Duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym,  

w: Sobór Watykański II, Konstytucje, Dekrety, Deklaracje. Tekst polski, Pallottinum, Poznań 
2002, s. 526–606.

Sosnowski Sławomir, 2010, Tradycja – wierność liturgii, liturgia – życie tradycji, Łódzkie Studia 
Teologiczne, t. 19, s. 270–275.

Trębski Krzysztof, Młyński Józef, 2020, Famiglia cristiana come „Chiesa domestica”: evoluzione 
storica e prospettive future, Teologia i Moralność, nr 2, s. 27–45.

Wendelin Knoch, 2000, Bóg szuka człowieka, Pallottinum, Poznań.
Władysław Nowak, 2011, Liturgia w rodzinie po Soborze Watykańskim II, Warszawskie Studia 

Teologiczne, nr 1, s. 185–198.

Tradition and its importance in the domestic church

Summary: Tradition is the possibility of generational transmission of cultural and religious goods. 
In Christianity, it is based on the Person of Jesus Christ and His saving mission. The Church, as the 
tradent of God’s revelation in history, has the task of proclaiming the authentic Gospel and making 
the mystery of salvation present. The realization of the universal Church in daily existence is the 
domestic Church. Showing the family as the basic ecclesial community is an expression of the post-
-Vatican II renewal. The problem posed here is contained in the question: how does the family, as 
the domestic Church, share in the transmission of God’s revelation? The article states that Tradition 
is an element of this revelation, and its subject, in addition to the Church’s Teaching Office, is the 
entire People of God. Therefore, the family, in terms of the tasks of the domestic Church, should also 
participate in this process. This was shown in two aspects: education in the faith and participation in 
liturgical life.

Keywords: Church, family, tradition, faith, liturgy.

Wykaz skrótów

DA	 –  Sobór Watykański II, 1965, Dekret o apostolstwie świeckich, Pallottinum, Poznań.
KDK	–  Sobór Watykański II, 1965, Konstytucja Duszpasterska o Kościele, Pallottinum, Poznań.



Sylwia Mikołajczak210

KK	 –  Sobór Watykański II, 1964, Konstytucja Dogmatyczna o Kościele, Pallottinum, Poznań.
KKK	–  Katechizm Kościoła Katolickiego, 1992, Pallottinum, Poznań.
KL	 –  Sobór Watykański II, 1963, Konstytucja o liturgii świętej, Pallottinum, Poznań.
KO	 –  Sobór Watykański II, 1965, Konstytucja Dogmatyczna o Objawieniu Bożym, Pallottinum,  
		   Poznań.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9473

Cezary Opalach*

University of Warmia and Mazury in Olsztyn (Poland)

PARENTAL ATTITUDES AMONG MEMBERS  
OF THE DOMESTIC CHURCH COMMUNITY

Summary: This article presents the results of the empirical verification of the hypothesis that  
spouses belonging to the Domestic Church community have more proper parental attitudes than 
spouses who do not belong to any religious community. The basis for this hypothesis was the  
previous research, according to which the relationship of these spouses with their children is based 
on proper closeness and communication. The research carried out here, in which the Parental Attitudes 
Scale, by M. Plopa, was used, proved that the parental attitudes of the spouses belonging to the 
Domestic Church community are characterized by the greatest consistency and autonomy, as well as 
appropriate protection and demands, and showed no differences in the acceptance dimension. They 
also showed that these behaviors contradict the trends revealed in Plopa’s study, as they correlate 
positively with their age, male gender, marital seniority, age and the number of children, and nega-
tively with education. One of the reasons for the results obtained seems to be the membership of the 
House Church community and participation in religious formation, which obliges these parents to 
‘work’ on their interactions with their children.

Keywords: Family, Parental Attitudes, Religious Community.

The primary existential environment of the human is the family, while the 
parent-child relationship is one of its major descriptive characteristics. Hence, it 
is understandable that the quality of such interactions has become the subject of 
extensive studies in the social sciences, including psychology.

This study aims to contribute to this current research and examine the 
parental attitudes of spouses belonging to the community of the Domestic 
Church, as defined by M. Plopa.

*Address: rev. dr. Cezary Opalach; cezary.opalach@uwm.edu.pl; ORCID: 0000-0002-3669-5524.



Cezary Opalach212

1.  Theoretical introduction

Paraphrasing V. Satri (2000), it may be said that the family is where “the 
human is made” since it is the natural space where one is born and a new 
generation is formed. This process involves a series of parent-child interactions 
and constitutes a kind of balancing act between upbringing and control strategies 
since, on the one hand, the parents are supposed to ensure closeness, warmth, 
support and acceptance to the child and, on the other, inculcate the right patterns 
of social functioning.

In family life, these strategies are reflected in the physical and verbal 
approach to the child, whereby its positive manifestations include taking the 
child in the arms, hugging, kissing, smiling, caressing, playing, and verbal 
expressions of love, praise and compliments. In contrast, an absence of physical 
and verbal closeness (expressed through rejection, hostility, aggression, spiteful 
remarks, ridicule, indifference, neglect, or physical punishment) represents 
negative aspects. This negative parental approach to children is particularly 
dangerous, as it perpetuates egocentrism, emotional instability, role-related 
insecurity, inferior bonding with the parents, “problematic” behaviors towards 
others, encourages premature sexual activity and early poor-quality marriage, 
which thus often ends in divorce (Belsky, Steinberg, Draper, 1991, p. 662).

Nevertheless, regardless of whether parents follow the path of positive or 
negative approach to the child, it can be described as parenting style1 or parental 
attitude.2 J. Rembowski defines the latter as “the overall form of the parents’ 
(father’s, mother’s) attitude towards the children, towards the issues of 
upbringing, etc., which developed as they performed parental functions” 
(Rembowski, 1972, p. 55). The definition suggests that there are more or less 
as many parental attitudes as there are parents, and this profusion is reflected in 
the multiplicity of scholarly approaches. Still, according to M. Plopa (2005, 
p. 266–276), all scientific paradigms of parental attitudes may be divided into 
descriptive and factor-oriented typologies, where the former includes models 
by, for example, L.E. Longstreth, L. Kanner, P.S. Slater and M. Ziemska, while 
the concepts advanced by A. Roe, E.S. Schaefer, W.C. Becker and M. Plopa are 
examples of the latter.

L.E. Longstreth is one of the authors of descriptive typologies, in which 
various parenting behaviors are classified using superordinate concepts. His 
model of parental attitudes relied on the observation of mothers’ interactions 
with their children. In effect, the author distinguished four patterns: protection, 
restriction, hostility and acceleration/encouragement (Plopa, 2005, p. 268).

1 Detailed information on eparenting styles may be found in: Smykowski Błażej, 2005, p. 246–248.
2 Attitudes are discussed in detail in: Wojciszke Bogdan, 2000, p. 79–106.



Parental attitudes among members of the Domestic Church community 213

In terms of the number of attitudes, a similar typology was developed 
by L. Kanner, according to whom the following types of parental attitudes  
may be identified: acceptance and love, overt rejection, perfectionism and 
overprotectiveness. The attitude of acceptance and love is most conducive to the 
development of the child (who is at the center of parental interest) so that they 
relate to their offspring with tenderness, patience and understanding. Its opposite 
is the attitude of rejection: neglecting the child, avoiding contact with him or 
her, and being coarse and harsh, which consequently inhibits the development 
of higher feelings in the child, nurtures aggressiveness, and even delinquency 
and severe social maladjustment. The perfectionist attitude does not benefit the 
child either, as placing excessive demands, disapproval or censure for trivial 
reasons instils anxiety, guilt, frustration, obsession and lack of self-confidence. 
On the other hand, overprotectiveness, in the shape of excessive indulgence or 
overwhelming authority, translates into spoiling the child and fulfilling their 
every whim; control, suppression of independence and excessive restrictions 
result in the child’s lack of initiative, inadequacy in life and delayed maturity 
(Przetacznik-Gierowska, Włodarski, 1998, p. 132–133).

A slightly different typology of parental attitudes was devised by P.S. Slater. 
Specifically, all modalities of parental approaches to children were divided into 
such attitude pairs as indulgence – strictness, tolerance – intolerance, warmth 
– coldness and dependency – separation. When these dimensions are inscribed 
into a circle divided into quarters, one obtains the following patterns of parental 
attitudes: indulgence and tolerance, warmth and dependence, strictness and 
intolerance, as well as coldness and separation (Plopa, 2005, p. 268).

Drawing indirectly on P.S. Slater’s circular model, a major typology in 
Polish science was presented in M. Ziemska (1979, p. 182–186). Drawing from 
a critical analysis of other authors as well as her clinical experience, the 
researcher created a typology of desirable and undesirable parental attitudes, 
which demonstrated usefulness in therapy and diagnosis since, in addition to the 
typology, Ziemska also developed a research tool to measure such attitudes. The 
author defined four opposing pairs of attitudes: acceptance – rejection, 
cooperation – avoidance, reasonable freedom – excessive protection and 
recognition of rights – excessive demands. Interestingly, the correct attitudes 
are not mutually exclusive but complementary, which means that they should 
co-occur in the parental relationships of every mother and father, albeit with 
varying intensity.

A manifestation of an accepting attitude is acknowledging the child as they 
are with his or her physical, mental and psychological traits. Here, any interaction 
with the child is a pleasure and a joy to the parents, and their feelings towards 
the child are overt. The child is often praised, and any reprimand concerns the 



Cezary Opalach214

behavior, not the person. In this approach, the parents try to determine the needs 
of the child and satisfy them, which makes the child feel secure and content with 
his or her own existence. Conversely, the absence of such feelings is a sign of  
a dismissive attitude on the part of the parents. The child is rejected and treated 
in a dictatorial manner while their person and behavior are disapproved of and 
criticized; emotional distance is observed, negative feelings predominate over 
positive ones, harsh punishments are applied, and the needs of the child are not 
a matter of interest. Ultimately, the child is treated as a burden whose care 
should be entrusted to an institution.

In contrast, a cooperative attitude implies a positive involvement in the 
child’s “world” in their play and work, corresponding to the developmental 
stage. Consequently, it is the parents who largely initiate reciprocal interaction 
in the early years of the child’s life, but the responsibility in that respect shifts 
gradually to the child as they grow up. This is because parents who demonstrate 
such an attitude always find pleasure in interacting with their child, from joint 
activities to the exchange of ideas and opinions. Its opposite is an avoidant 
attitude, whose primary characteristics include lack of pleasure in being with 
the child, avoiding or limiting one’s contact with the child, emotional distance 
and neglecting the child in various respects: their emotional needs, care, security; 
also, the child is faced with demands. This type of behavior is often masked by 
gift-giving and apparent liberalism.

The next set of attitudes involves the opposition between acknowledging 
the child’s rights and making excessive demands on the child. In the first case, 
parents attribute the child a proper role in the family, one which matches their 
developmental stage; this dimension subsequently expands as the child grows 
older. Respecting the child’s individuality, parents allow and even encourage 
the child to take increasing responsibility for their own behavior, which they 
correct by way of explanation, persuasion and suggestion rather than by 
imposing, coercing, or dictating patterns of conduct. An altogether different 
behavior is demonstrated by parents whose attitude revolves around excessive 
demands. At its core, there is an envisioned pattern that the child must live up 
to, regardless of their individual characteristics, abilities and developmental 
stage. In everyday life, this means exorbitant demands placed on the child, 
exaggerated focus on achievement, rigid imposition of authority, imperiousness, 
restrictions on personal liberty and even punishment for its manifestations. The 
child is also expected to display skills and behaviors which are not age- 
-appropriate, i.e. from a higher developmental stage.

The final set of attitudes extends from reasonable freedom to overpro- 
-tectiveness. The former is a kind of balance between concern for the child’s 
health and safety and consenting to their increasing physical and mental 



Parental attitudes among members of the Domestic Church community 215

detachment, in line with the needs arising at particular developmental ages. 
These sound boundaries of protectiveness are also reflected in having trust in 
the offspring and directing them only to the extent that this is necessary and 
indispensable. Otherwise, the attitude gravitates towards excessive protective-
ness, which sets out with the notion that the child is a model of perfection, 
resulting in an uncritical attitude. In effect, the child lives a sheltered life, as the 
parents remove all obstacles the child may face and solve all difficulties for 
them, limit freedom, often isolate the child socially from peers, and make them 
dependent while living in fear for their health and safety. Simultaneously, 
parents tolerate the child’s fancies and misbehaviors, cater to the child’s whims, 
and overprotect the child from allegations, accusations and criticism; in short, 
they allow the child to control them and the family.

At this point, it may be worthwhile to discuss certain examples of factor 
typologies developed following factor analysis of empirical data. The first 
noteworthy typology was developed by A. Roe, whose circular model relied on 
the division of parental behavior into cold and warm attitudes. A cold attitude 
goes hand in hand with avoiding contact with the child, which is expressed 
through neglect or pushing them away. A warm attitude, on the other hand, is 
demonstrated through acceptance, either loving (full emotional involvement) or 
incidental (sporadic). According to the author, both attitudes – coldness and 
warmth – can also be associated with emotional focus on the child. The former 
involves excessive demands and the latter excessive protection. This results in 
six types of attitudes: neglectful avoidance, rejecting avoidance, over-demanding 
orientation, acceptance, loving acceptance and overprotective orientation 
(Ziemska, 1979, p. 170–171).

A fairly elaborate circular model of parental attitudes was advanced by  
E.S. Schaefer. Setting out with the basic dimensions, such as love – hostility and 
autonomy – power, he integrated analyses of maternal behavior and concluded 
that one could speak of 18 forms of parental behaviors, e.g. autonomy – rejection, 
dominance – submission, hostility – love, extraversion-introversion etc. Further 
analyses of intercorrelations of specific attitudes showed that three general 
attitudes could be distinguished: control over the child, acceptance and rejection 
(Przetacznik-Gierowska, Włodarski, 1998, p. 133–134).

The next typology is the result of an analysis conducted by W.C. Becker 
and his colleagues (Plopa, 2005, p. 271–273). In the initial phase, he arrived at 
five factors: 1) affection – hostility, 2) freedom – restriction, 3) fearful upbringing 
– peaceful upbringing, 4) distressed – calm approach to the child’s gender- 
-related behavior, and 5) high – low degree of physical punishment. According 
to Becker, these attitudes are common to mothers and fathers, whereby the latter 
two reflect the first three to some extent, and the punishing attitude does not 



Cezary Opalach216

necessarily goes hand-in-hand with being restrictive. However, co-occurrence 
is seen with the first, third and last factors, as well as with the second and the 
fourth, which means that loving parents approach their children with tenderness 
and calm and do not resort to physical punishment, in contrast to hostile parents, 
whose treatment of their children is marked by anxiety and distress, often 
involving physical punishment. In effect, these five dimensions can be reduced 
to two: warmth – hostility and freedom – restriction.

In subsequent studies, Becker sought to define independent factors, which 
ultimately allowed three dimensions to be identified: warmth – hostility, calm 
– anxious treatment and restriction. If these dimensions are construed as axes 
intersecting in space, one obtains eight small cubes contained in one large cube, 
which corresponds to eight types of parental attitudes.

M. Plopa is the author of the most recent factor typology of parental attitudes 
developed in Poland; on this basis, the author developed an operational variant 
known as the Parental Attitude Scale. Relying on long-standing work with 
families and factor analysis of his own research, Plopa distinguished five 
parental attitudes: acceptance – rejection, demands, autonomy, inconsistency 
and protection (Plopa, 2008, p. 72–76).

The attitude of acceptance means that parents unconditionally accept their 
child, who feels safe and loved. Their relationship with their child promotes an 
unconstrained exchange of feelings and thoughts, open communication of their 
needs, and teaches trust in people and the world. In the course of growing up, 
the reciprocity of the parent-child interaction also increases, and the mutuality 
of sharing and the space of learning from each other becomes more profound. 
This is due to the fact that the parents are sensitive and responsive to the child’s 
needs, concerns and aspirations at every point in the child’s life, and they find 
each interaction with the child to be a source of satisfaction, joy and pleasure. 
As a result, the child knows that irrespective of the circumstances, he or she can 
count on the support of parents who treat them with dignity and respect. If, on 
the other hand, parents do not feel such satisfaction from their relationship with 
their child—which is cold and lacks closeness – the attitude of rejection is in 
evidence. In this case, the parents fail to note the child’s needs and problems and 
do not recognize their subjectivity; instead, they treat the child instrumentally 
and confine themselves to satisfying their material needs.

Subsequently, an excessively demanding attitude is founded on the failure 
to understand the needs of the child, particularly their need for independence, 
autonomy and self-determination. Here, parents consider themselves to be the 
absolute authority who are due absolute obedience; their orders, commands and 
prohibitions are to be executed and complied with immediately and perfectly. 
Any deviation from these rules is met with instantaneous and disproportionate 



Parental attitudes among members of the Domestic Church community 217

punishment. A similar situation occurs when the child’s behavior and 
achievements deviate from the parents’ expectations, which in any case exceed 
the child’s developmental abilities.

The core of another attitude is autonomy which, correspondingly to the age, 
allows the child to have their own sphere of privacy and seek their own path in 
life, thus learning to be independent. At the same time, the child knows that they 
can turn to their parents for help and advice at any time, as this exchange  
of views will prioritize respect for differences and search for factual arguments 
instead of forcing one to adhere to the parents’ solutions. This domain of freedom 
expands as the child grows older, also applying to interactions with the oppo- 
-site sex.

The fourth facet of parenting involves an inconsistent attitude, in which 
much depends on the parents’ current state of mind, whose source often lies in 
situations outside the family. This results in fluctuating behaviors towards the 
child, from acceptance and closeness to nervousness and excessive restriction 
of the child’s freedom, including the threat of punishment. On the one hand, this 
lack of stability causes the child to shut themselves off from the parent, rebel 
and disregard his or her authority; on the other, the child tends to seek emotional 
support in relationships outside the family.

Finally, Plopa identifies the overprotective attitude, which essentially 
consists of the parents’ belief that the child will never be able to function without 
their support and help. Consequently, the boundaries of care and concern for the 
child are overstepped, and any “healthy” manifestations of autonomy, freedom 
and independence on the child’s part are perceived as threatening and worrisome. 
At the same time, such parents are surprized that the child responds to their care 
with defiance, emotional detachment and a growing number of conflicts. Still, 
they remain unaware that they actually contribute to such a response in the first 
place.

The above typology by M. Plopa will provide the basis for an analysis of 
the parental attitudes of couples belonging to the Domestic Church community, 
in line with the hypothesis that they demonstrate more correct behaviors towards 
their children than spouses who do not belong to any religious community.

The community of the Domestic Church is the family branch of the Light- 
-Life Movement; its members go through a formation process by fulfilling the 
so-called “promises”, which include daily personal prayer (Tent of Meeting), 
marital and family prayer, regular encounters with the Word of God, monthly 
marital dialogue, the Rule of Life (which defining the scope of systematic 
internal work on oneself, one’s marriage and family) and participation in 
formational retreats (at least once a year). These commitments constitute  
a program of marital spirituality, which is intended to help the spouses achieve 



Cezary Opalach218

sanctity, and unity and bring up their children in the Christian spirit (Domowy 
Kościół. Gałąź rodzinna Ruchu Światło-Życie Archidiecezji Warmińskiej, 2022).

In the pursuit of the latter goal, the commitment to marital dialogue, in 
which the couple discuss “personal life” (evaluation of their own conduct), “you 
and I” (evaluation of marital unity), “we and our children” (evaluation of 
parental attitudes), “we and others” (evaluation of the family’s interaction with 
the outside world), “we and our God” (evaluation of the relationship with God) 
are likely to be particularly helpful (Opalach, 2006, p. 28–29).

The above characterization shows that spouses belonging to the Domestic 
Church are obliged to “work” on their parental attitudes as part of religious 
formation, which in turn warrants the hypothesis that their parental relationships 
are better than in the case of parents not involved in any religious community.

The validity of such a hypothesis is supported by the abundant and extensive 
literature on the psychology of religion, which indicates that a relationship with 
God affects the functioning of all spheres of life (Prężyna, 1981, p. 76–77); this 
is corroborated by the research to date. Pertinent studies show that religiousness 
has a positive influence on the formation of strong family bonds, especially in 
the mother-child arrangement (Pearce, Axinn, 1998, p. 826), and that the child- 
-rearing practices of parents whose religiousness is average are based on 
religious principles (Shor, 1998, p. 407).

These findings coincide with Polish studies, which demonstrate that parents 
guided by religious values in their lives display parenting attitudes which are 
consistent and approved by the child, as well as rely on warmth and closeness 
(Jagiełło, 1987, p. 237–238) and correct communication (Tatała, 2002, p. 189).

Such parent-child relationships are also observed with spouses belonging to 
the community of the Domestic Church. In fact, it follows from empirical data 
that the couples, especially those who meet the monthly commitment to marital 
dialogue–compared with members of the Domestic Church who do not use this 
“tool” regularly and the Catholic couples who do not belong to any religious 
community–demonstrate the most appropriate parental attitudes based on sound 
closeness (Opalach, 2006, p. 134–135) and good communication skills (Opalach, 
2003, p. 217–218). Thus, it may be said that, for the spouses within the Domestic 
Church, a close relationship with God and attention to family relationships are 
two priorities that function in positive feedback to each other. The need to 
actualize them is so strong that the recent events of the COVID-19 epidemic and 
the lockdown have not had an adverse effect; on the contrary, their dependence 
and importance became even more conspicuous (Opalach, 2021, p. 404).

The above empirical data substantiates the hypothesis that couples belonging 
to the Domestic Church may be expected to have a better parental relationship 
than spouses who are not involved in any religious community.



Parental attitudes among members of the Domestic Church community 219

2.  Research strategy and discussion of results

The above hypothesis was verified using the Parental Attitude Scale by  
M. Plopa, an operationalization of the typology of such attitudes developed by 
that author. The scale comprizes five dimensions, as described above; the 
autonomy scale in male attitudes showed the lowest internal consistency (α = 
0.73), whereas the highest was determined in the scale of the demand in the 
attitudes of women (α = 0.89). Furthermore, analyses of the validity of individual 
factors showed that no items in the scale significantly discriminated against one 
gender (Plopa, 2008, p. 78–85). It was found in the course of normalization that 
its results correlate with the age and education of the respondents, their length 
of marriage and the age and number of children (Plopa, 2008, p. 123–131).

The scale consists of 50 statements, with ten items for each attitude, which 
means that raw scores range from 10 to 50 points. These are subsequently 
converted into a sten score, in line with the table of norms, where particular 
attention is paid to interpreting scores that go beyond moderate, i.e. over 
5–6 sten, in either direction.

The study was conducted in November and December 2021 with a group of 
40 married couples belonging to the Domestic Church, hereafter abbreviated as 
DC, and 40 married couples who do not belong to any religious community, 
hereafter abbreviated as non-DC. The latter were Catholic couples residing in or 
originating from Olsztyn and the surrounding area.

The characteristics concerning the ages of the parents and the children, as 
well as the number of children in the study groups, are shown below in Tab. 1.

Tab. 1.  Age of spouses, children and their number in the study groups

Characteristics DC non-DC

Average mother age 46.2 47.4

Average father age 44.1 44.

Average age of children 16.2 14.4

Average number of children 2.4 2.1

Tab. 1 shows that compared with non-DC couples, the spouses belonging to 
the Domestic Church were slightly older and had more older children.

The educational backgrounds of the parents are presented below in Tab. 2.



Cezary Opalach220

Tab. 2.  Educational background of the spouses

Educational background

DC non-DC

Mothers Fathers Mothers Fathers

N % N % N % N %

Higher 20 50 22 55 35 87.5 19 47.5

Post-secondary college 8 20 2 5 4 10 0 0

Secondary 10 25 12 30 1 2.5 19 47.5

Vocational 2 5 4 10 0 0 2 5

Primary 0 0 0 0 0 0 0 0

N – numerical strength, % – percentage equivalent of N

It follows from the data in Tab. 2 that the number of spouses with university- 
-level and secondary education is higher in the non-DC group, while the DC 
group is more homogeneous in terms of the mother’s and father’s education.

The results of the current research are presented below in Tab. 3.

Tab. 3. Parental attitudes of DC and non-DC spouses

Attitude scale

Mothers Fathers

DC non-DC DC non-DC

RS Sten RS Sten RS Sten RS Sten

Acceptance-rejection 43.00 7 41.45 7 40.93 7 40.60 7

Autonomy 37.30 6 37.90 6 40.60 7 35.90 5

Protection 25.30 4 30.00 5 24.00 4 29.00 5

Demands 26.35 5 30.78 6 26.18 5 28.20 5

Inconsistency 24.05 5 26.75 6 20.75 4 24.20 5

RS – raw score, Sten – sten score

The obtained data show that all surveyed parents adopt similar and positive 
parental attitudes. Furthermore, it also warrants positive verification of the 
hypothesis that parents from the community of the Domestic Church display 
more advantageous parental attitudes than parents from outside the community. 
Indeed, the figures in Tab. 3 demonstrate that although all parents love their 
children equally, parents from the DC group give them more autonomy, protect 
them adequately and make appropriate demands, while being more consistent 
as well. It would seem that such a profile of parental attitudes may be attributed 
to participating in the Domestic Church formation.



Parental attitudes among members of the Domestic Church community 221

This notion is compellingly supported by the educational backgrounds of 
the respondents. According to Plopa (2008, p. 124–125), parents with more than 
secondary education display more appropriate parenting attitudes. However, it 
follows from Tab. 2 that the DC group comprizes three times as many people 
without such education, although, admittedly, the number is fairly small. 
Nonetheless, this may indicate that the religious formation within the Domestic 
Church, whose indirect goals involve working on one’s relationships with 
children, has offset the education-related trends.

This reversal of the trends described by Plopa (2008, p. 123–128) is also 
observed in relation to parents’ gender, age, length of the marriage and the 
number of children they have. Plopa found that mothers score more favorably 
in all attitude dimensions with the exception of inconsistency and that older 
parents tend to be less accepting and more overprotective, which coincides with 
the length of the marriage. The researcher also determined that fathers with 
more than two children are more inconsistent as well as show a lower degree of 
acceptance and grant less autonomy.

Meanwhile, these results show that DC parents may be older than non-DC 
parents and, therefore, are also likely to have been married longer, but they are 
just as accepting of the children as the non-DC parents, while their protective 
attitude is more appropriate. In contrast, although, on average, the fathers in the 
DC group have more children than the non-DC fathers, they give their children 
more autonomy and remain more consistent. The same relationship is observed 
when comparing their behavior with the approach of their wives.

The results presented above seem to confirm even more strongly that the 
adopted hypothesis is confirmed, i.e. that parents from the Domestic Church 
community present more favorable parenting attitudes, the grounds for which 
should be seen in their participation in the community’s formation process.

However, one cannot rule out that the data obtained are due to other factors, 
such as individual developmental history, the heritage of the family of origin, 
the quality of the marital relationship, previous socialization experiences, the 
network of social relationships, the demands of one’s occupation, or the 
subjective characteristics of the child (Plopa, 2005, p. 247–264). The fact that 
parental attitudes are also determined by such factors paves the way for further 
scientific research.

Recapitulation

The analyses presented above prove that, in the light of the Parental 
Attitudes Scale, by M. Plopa, spouses belonging to the Domestic Church 



Cezary Opalach222

community present more correct parental attitudes than spouses who do not 
belong to any religious community. This is because their relationships with their 
children are more based on consistency, autonomy, proper protection and 
demands and do not differ in the dimension of acceptance. Belonging to a house 
church community and participating in religious formation seem to be most 
responsible for this picture of their interaction with children. This supposition is 
further strengthened by the fact that the results obtained correlate positively 
with the age of the respondents, male gender, marital seniority, age and number 
of children, and negatively with education, and thus are not consistent with the 
correlations revealed in Plopa’s study.

Bibliography

Belsky Jay, Steinberg Laurence, Draper Patricia, 1991, Childhood Experience, Interpersonal 
Development, and Reproductive Strategy: An Evolutionary Theory of Socialization, Child 
Development, vol. 62, p. 647–670.

Domowy Kościół. Gałąź rodzinna Ruchu Światło-Życie Archidiecezji Warmińskiej, O Nas [online], 
dostęp: 05.04.2022, < https://domowykosciol.olsztyn.pl/?page_id=317>.

Jagiełło Andrzej, 1987, Rodzina a rozwój postaw religijnych, Spółdzielnia Inwalidów, Wrocław.
Opalach Cezary, 2003, Jakość relacji małżeńskiej osób zaangażowanych w Domowy Kościół Ruchu 

Światło-Życie, Studia Warmińskie, vol. 40, p. 199–219.
Opalach Cezary, 2006, Wspólnota religijna a funkcjonowanie rodziny, Wydawnictwo UWM, 

Olsztyn.
Opalach Cezary, 2021, Potrzeby psychiczne małżonków w czasie epidemii koronawirusa COVID-19 

na podstawie świadectw członków wspólnoty Domowego Kościoła, Studia Warmińskie, vol. 58, 
p. 393–408.

Pearce Lisa, Axinn William, 1998, The impact of family religious life on the quality of mother-child 
relations, American Sociological Review, vol. 63, p. 810–828.

Plopa Mieczysław, 2005, Psychologia rodziny. Teoria i badania, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, 
Kraków.

Plopa Mieczysław, 2008, Skala Postaw Rodzicielskich. Wersja dla rodziców. Podręcznik, Vizja 
Press & IT, Warszawa.

Prężyna Władysław, 1981, Funkcje postawy religijnej w osobowości człowieka, Wydawnictwo 
KUL, Lublin.

Przetacznik-Gierowska Maria, Włodarski Ziemowit, 1998, Psychologia wychowawcza, vol. 2, 
Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa.

Rembowski Józef, 1972, Więzi uczuciowe w rodzinie, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 
Warszawa.

Satir Virginia, 2000, Rodzina. Tu powstaje człowiek, Gdańskie Wydawnictwo Psychologiczne, 
Gdańsk.

Shor Ron, 1998, The significance of religion in advancing a culturally sensitive approach towards 
child maltreatment, Families in Society, vol. 79, p. 400–409.

Smykowski Błażej, 2005, Wiek przedszkolny. Jak rozpoznać ryzyko i jak pomagać?, in: Anna Izabela 
Brzezińska (ed.), Psychologiczne portrety człowieka. Praktyczna psychologia rozwojowa, 
Gdańskie Wydawnictwo Psychologiczne, Gdańsk, p. 207–258.



Parental attitudes among members of the Domestic Church community 223

Tatała Małgorzata, 2002, Rodzina naturalnym środowiskiem kształtowania uczuć religijnych dziecka 
przedszkolnego, in: Józef Makselon (ed.), Studia z psychologii rozwoju, Wydawnictwo Naukowe 
PAT, Kraków, p. 183–192.

Wojciszke Bogdan, 2000, Postawy i ich zmiana, in: Jan Strelau (ed.), Psychologia. Podręcznik 
akademicki. Jednostka w społeczeństwie i elementy psychologii stosowanej, vol. 3, Gdańskie 
Wydawnictwo Psychologiczne, Gdańsk, p. 79–106.

Ziemska Maria, 1979, Postawy rodzicielskie i ich wpływ na osobność dziecka, in: Maria Ziemska (ed.), 
Rodzina i dziecko, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa, p. 155–197.

Postawy rodzicielskie członków wspólnoty Domowego Kościoła

Streszczenie: W artykule zaprezentowano wyniki empirycznej weryfikacji hipotezy, na podstawie 
której przyjęto, że małżonkowie należący do wspólnoty Domowego Kościoła prezentują bardziej 
prawidłowe postawy rodzicielskie, niż małżonkowie nienależący do żadnej wspólnoty religijnej. 
Podstawą do sformułowania tej hipotezy były dotychczasowe badania. Uzyskane wyniki pozwalają 
stwierdzić, że relacja z tej grupy małżonków z dziećmi opiera się na właściwej bliskości i komuni-
kacji. Przeprowadzone badania, w których zastosowano Skalę Postaw Rodzicielskich autorstwa  
M. Plopy, udowodniły, iż postawy rodzicielskie małżonków, należących do wspólnoty Domowego 
Kościoła, cechują się największą autonomią oraz właściwą ochroną wspólnoty, jaką jest rodzina, 
która działa konsekwentnie, ale też stawia wymagania, które uczą, jak pokonywać życiowe trudno-
ści. Pokazały one także, że zachowania te są sprzeczne z dotychczasowymi tendencjami, gdyż po-
zytywnie korelują z wiekiem, płcią męską, stażem małżeńskim i liczbą dzieci, a negatywnie 
z wykształceniem. Na uzyskane pozytywne rezultaty wydaje się zatem, że wpływ ma właśnie przy-
należność do wspólnoty Domowego Kościoła i uczestnictwo w formacji religijnej, które zobowią-
zuje tych rodziców do „pracy” nad swoimi interakcjami z dziećmi.

Słowa kluczowe: rodzina, postawy rodzicielskie, wspólnota religijna.

Proofreading by a native speaker: Mark Jensen

Weryfikacja artykułu – finansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie 
umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.; kwota środków finansowych stanowiących 

pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.





ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9474 

Adam Bielinowicz*

University of Warmia and Mazury in Olsztyn (Poland)

ROLE OF THE TRADITIONS AND CULTURAL HERITAGE  
OF WARMIA IN TEACHING RELIGION AT SCHOOL 

Summary: Bringing back the Warmian traditions and care for the cultural heritage contributes to 
cultivating and propagating regional awareness among the contemporary citizens of Warmia. The 
purpose of the article entitled “Role of the traditions and cultural heritage of Warmia in teaching 
religion at school” is to present the results of the research, to which the textbooks used to teach reli-
gion in the Warmian Archdiocese were subjected. The conclusions based on the analysis indicate the 
role of the tradition and cultural heritage of Warmia in teaching religion at school. Moreover, some 
suggestions were made concerning subsequent editions of the textbooks used in Warmia. While 
editing the text, methods of analysis and synthesis were used.

Keywords: tradition, cultural heritage, Warmia, teaching religion.

Introduction

Apart from the unique natural environment and extremely beautiful 
landscapes, the values of Warmia include its history with many traditions and 
diverse cultural heritage. Being a part of Poland from 1466 to the first partition 
in the tragic year 1772, Warmia enjoyed political autonomy with the Prince-
Bishop of Warmia. Despite this painful experience, its residents nurtured their 
lost bonds with Poland, feeling strongly about the loss of their autonomy, 
independence and distinctness. It was not until 173 years after the fall of the 
First Republic (I Rzeczpospolita) that Warmia was again incorporated into 
Poland as part of the political outcome of World War II. An influx of people 
from various regions of pre-war Poland started in 1945, and it created the base 
for the new multi-national and multi-cultural community. 

In effect, part of the Warmian traditions disappeared. Despite this, given the 
rich cultural heritage of Warmia and its role in building the future of this land, 
attempts are made to discover, recall and pass on the traditions of Warmia. This 
*Adress: rev. dr. habil. Adam Bielinowicz; adam.bielinowicz@uwm.edu.pl; ORCID: 0000-0002-4704-7864.



Adam Bielinowicz226

is done at thematic lessons in schools, at scientific symposia, in published 
books,1 at exhibitions, in programmes and in films. 

The aim of this paper is to show the role of the tradition and cultural heritage 
of Warmia, present in the teaching of religion at schools. This was achieved by 
means of an analysis of student textbooks (further: PU with identification of the 
school and class) and methodology guides (further: PM with identification of 
the school and class) used in teaching religion in primary and secondary schools, 
published by Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warsaw.2

The literature does not provide a clear definition of “tradition”. This study 
adopts the definition of the term provided by Słownik Języka Polskiego – rules 
of conduct, customs, opinions, information passed from one generation to the 
next. Passing on these rules and customs to the next generations (Szymczak, 
1995, p. 482). It is difficult to provide a clear definition of the concept of cultural 
heritage as it depends on how culture is defined. Understood broadly, heritage is 
understood to denote material and spiritual creations and patterns of behaviours. 
According to UNESCO, cultural heritage covers an increasingly broad scope 
and is divided into material heritage, which comprises non-moveable (including 
World Heritage) and moveable objects and non-material heritage, passed on 
mainly orally and as tradition (Polish Committee ds. UNESCO, 2022).

Holiday traditions

Remembering the holiday traditions of the old Warmia and the customs 
associated with major holidays helps to develop respect among students for 
traditions, allowing them to be more involved in experiencing the events of the 
liturgical year. Pupils in the first form of primary school learn about the traditions 
associated with advent and Christmas. They learn that an advent wreath used to 
be prepared at each house in Warmia, and it was then suspended under the 
ceiling in the main chamber. Subsequently, a candle was placed and lit on it 
each Sunday of the advent. Currently, this tradition is preserved only in churches. 
When discussing the advent traditions, the teacher explains that Christmas in 
Warmia was called “gody” or “godne święta”. There were stacks of straw in 
houses, adorned with Christmas tree twigs. “Wigilia” [Christmas Eve] was 
called “Wilija”. It was a day when a solemn supper was had, but a Christmas 
wafer [“opłatek”] was not shared in Warmia. Christmas Eve evening was the 

1 Among the publications on the traditions and cultural heritage of Warmia, the following are worth 
mentioning: Achremczyk, 2011; Chłosta, 2009; Cyfus, 2014; Szyfer, 1996; Lewandowska, 2017. 

2 Student’s textbooks and methodological manuals intended for teaching religion in schools in the 
Archdiocese of Warmia (Poland) were analysed. The list of textbooks is available in the bibliography. 



Role of the traditions and cultural heritage of Warmia in teaching religion at school 227

time when servants3 went around with a szemel4. The oldest servant played the 
role of Santa Claus, asked the children to say the Lord’s Prayer and gave them 
presents (PU SP1, v. 1, p. 64–65). Between Christmas and the Epiphany, evening 
meetings were organised, called “twelves”. They provided an opportunity for 
family meetings, singing carols and listening to stories (PM SP1, p. 141–143). 

Students in the same class learn about the Warmian traditions associated 
with Holy Week and Easter. Due to the lent on Good Friday, a fire was not lit in 
houses, adults ate nothing, and only “children were given a slice of bread” (PU 
SP1, v. 2, p. 56). On the Holy Saturday morning, priests, after saying the prayer, 
lit “stacks”, i.e. sacred fire, from which the faithful lit pieces of wood to take 
them home, burning. Housewives used them to light a fire in the kitchen stove. 
Large vats with water were placed in front of the church, from which the faithful 
drew water and filled their cans. In the evening, farmers sprinkled their houses 
and farmsteads with that water. The textbook authors pointed out that blessing 
food was not customary at the time. On Easter Sunday, the faithful used to go to 
church with an orchestra, singing. After the Easter Sunday mass, the traditional 
Easter breakfast was eaten. On Easter Monday there was no śmigus-dyngus in 
Warmia. Instead, boys struck girls lightly with juniper twigs. Relatives and 
friends were also visited (PM SP1, p. 223–225).

Historical figures 

Students learn about eminent historical figures associated with Warmia, 
who contributed to the development of the cultural heritage and to propagating 
the faith and the tradition of Warmia. Such figures include Rev. Robert Bilitewski 
(1859–1935), the community life organiser and the national activist in Warmia 
(PU SP7, p. 205–207); St. Andrzej Bobola (1591–1657) – one of the saint 
patrons of Poland, a student and lecturer at the Braniewo Collegium Hosianum 
(PU SP4, p. 132); Cardinal Stanislaus Hosius (1504–1579), the Bishop of 
Warmia, an eminent theologian and humanist (PU SP8, p. 175, 305; PU SP6,  
p. 198); Wilhelm Killing (1847–1923) – one of the greatest 19th-century 
mathematicians, Chairman of the Braniewo Municipal Council (PU SP4, 
p. 132); Nicolaus Copernicus (1473–1543) – a famous astronomer, the canon 
of the Chapter of Warmia, who spent most of his life in Warmia (PU SP6, 
p. 196–197); Ignacy Krasicki (1735–1801), the Bishop of Warmia, an eminent 
writer and poet, the author of excellent satires and fables (PU SP6, p. 198,  
PU LO3, p. 394); Enea Silvio Piccolomini (1405–1464), an eminent humanist, 

3 Servants were called Warmian carolers (PM SP1, p. 141).
4 Szemel is a rider on a wooden horse puppet (PM SP1, p. 141).



Adam Bielinowicz228

poet, who was to become pope (PU SP6, p. 196–197); blessed Regina Protmann 
(1552–1613), born in Braniewo, who established the Congregation of the Sisters 
of St. Catherine (PU SP4, p. 132; PU SP6, p. 202–204); sister Barbara 
Samulowska (1865–1950), a girl who had a revelation of Mary in Gietrzwałd, 
headmistress of the Seminary of the Sisters of Mercy in Guatemala (PU SP5, 
p. 212); Cardinal Stefan Wyszyński (1901–1981), the primate of Poland, 
imprisoned in Stoczek Warmiński (PU SP6, p. 199–201). Moreover, students in 
secondary schools learn about the lives of martyrs of Warmia and victims of 
communism and Nazism.

Historic places

Places which played an important role in the history of Warmia are an 
important part of the cultural heritage of the land. These include towns and 
villages of Warmia, including the famous Gate of Warmia [Wrota Warmii] in the 
village of Bałdy. There are 12 towns in Warmia, all of them established during 
the period of its colonisation and all of them enjoying town privileges since the 
Middle Ages. During a lesson on religion, students learn about Braniewo, which 
is the oldest town in Warmia (town privileges since 1254) (PM SP4, p. 202–204; 
PM SP6, p. 376; PU SP8, p. 176), as well as five other towns: Lidzbark Warmiński 
(1308) (PM SP6, p. 372–375), Frombork (1310) (PM SP7, p. 320–322; PU SP7, 
p. 208–210), Orneta (1313) (PU SP6, p. 197), Dobre Miasto (1329) (PU SP8,  
p. 307) and Olsztyn (1353) (PU SP8, p. 304; PU SP8, p. 307). Before towns, 
rural settlements were established as compact built-up areas. Wooden buildings 
dominated in Warmian villages before the 19th century, to be replaced later with 
one-storey ones built of red brick, sometimes with a habitable attic. The rural 
landscape of Warmia cannot be complete without sacral objects: churches, 
chapels, cemeteries, roadside shrines and crosses. The textbooks provide a more 
detailed description of individual villages as events are mentioned that took 
place in them, e.g. Gietrzwałd (PM SP2, p. 276–279; PU SP2, v. 2, p. 70–71), 
Głotowo (PU SP3, p. 188–191), Klebark Wielki (PU SP7, p. 306), Stoczek 
Klasztorny (PU SP6, p. 199–201), Święta Lipka (PM SP4, p. 198–201), Woryty 
(PU SP2, p. 17).

Pupils in form five of the primary school learn about the Gate to Warmia in 
Bałdy. This is a fragment of the old Royal Tract where newly appointed bishops 
of Warmia were welcomed on their way to their see in Lidzbark Warmiński to 
take over their office. The entrance to the Bishop’s Tract symbolises the border 
of Warmia. There are boulders commemorating the bishops of Warmia. The 
tradition of welcoming newly appointed bishops of Warmia has now been 



Role of the traditions and cultural heritage of Warmia in teaching religion at school 229

restored (PU SP5, p. 208–209; PM SP6, p. 197–198; PU SP4, p. 13–131). 
Archbishop Józef Górzyński, the fifty-first Bishop of Warmia, was welcomed in 
Bałdy in 2016.

Sanctuaries, churches and roadside shrines in Warmia

Unique red-brick sanctuaries and churches are parts of the cultural heritage 
of Warmia. These places are signs of the region’s identity, its Catholicism as  
a symbol of the historical and spiritual distinctiveness of Warmia and its native 
population. Pupils in the second form of primary school learn about Marian 
sanctuaries in Warmia. They find out about what distinguishes a sanctuary from 
other churches. They are taught about the history and the current state of the 
sanctuaries in Gietrzwałd and Święta Lipka. They learn about the deep sense of 
visiting sanctuaries and how one should behave in them (PM SP2, p. 276–279; 
PU SP2, v. 2, p. 70–71). In lessons on religion in form three, they familiarise 
themselves with the history of the eucharistic miracles in Głotowo, and the 
sanctuary built there, which still exists. They are taught about the Calvary built 
at the sanctuary, which copies the Stations of the Cross on the Golgotha (PM 
SP3, p. 310–312; PU SP3, p. 188–191). The sanctuary in Gietrzwałd is again 
discussed in the same form. Pupils will be provided with detailed descriptions 
of the Marian revelations and the role of the children who took part in them. 
Subsequently, the authors stress that one hundred and forty years after the 
revelations, children in Warmia who have received the first Holy Communion 
go on a pilgrimage to the Sanctuary of Our Lady of Gietrzwałd to thank the 
Holy Virgin for the help in receiving the sacrament of Eucharist, like Justyna 
Szafryńska and Barbara Samulowska did before them (PM SP3, p. 313–316; 
PU SP3, p. 192–195).

The first churches in Warmia were built in the Gothic style. They were 
rather small, with no turrets, with the presbyterian wall always facing the east. 
Since brick belfries were usually added several years later, many rural churches 
in Warmia still have “provisional” wooden belfries. However, there are churches 
with impressive architectural solutions. During lessons on religion, pupils are 
provided with detailed information on the St. Catherine of Alexandria’s Minor 
Basilica and the Holy Cross Sanctuary in Braniewo, the Assumption of Mary’s 
Archcathedral Basilica in Frombork (14th century) (PU SP7, p. 208–211); The 
Holy Saviour and All Saints’ Basilica in Dobre Miasto (14th century) (PU SP8, 
p. 307–308); Visitation of Mary’s Basilica in Święta Lipka (17th century)  
(PU SP8, p. 314) and St. James’ Co-Cathedral in Olsztyn (14th century) (PU SP7, 
p. 311).



Adam Bielinowicz230

There are many old roadside shrines in Warmia, which testify to the faith of 
the population of the land and which are the symbol of the culture and fidelity 
to tradition. Their function is evangelisational, they encourage people to pray, 
and they remind everyone that God wants to be present among us. There are 
about one thousand roadside shrines in Warmia. The oldest of them are in 
Dobrąg (built in 1601) and in Barczewo (built in 1607) (PU SP8, p. 312–317).

Conclusions and postulates

Bringing back the Warmian traditions and the care for the cultural heritage 
are of great importance in cultivating and propagating regional awareness 
among the contemporary population of Warmia. Among the tasks set before 
lessons of religion is to help to shape the community, which will nurture and 
develop the cultural heritage and tradition of the Catholic faith professed for 
centuries. It is particularly important in the era of globalisation because the 
point is to provide local communities with an opportunity to feel their cultural 
value, to help them to seek models in their own culture, and to encourage them 
to preserve religious traditions, which help to discover and enliven the true 
faith. 

The analysis of religion textbooks in the Archdiocese of Warmia shows that 
they present the tradition and the cultural heritage of Warmia. 

Owing to the traditions associated with festivities, students learn not only 
about the Warmian traditions of individual holidays but are also introduced to 
the religious dimension of celebrations, which helps them to understand the 
sense and meaning of the redemptive events and shows their importance. 
Explaining to students the importance of community and family celebrations is 
also an important element of the lessons. One should appreciate the fact that the 
subjects associated with the Christmas and Easter traditions have been developed 
and adapted to the age of first-form pupils. However, it is postulated that the 
subject matter should be expanded in future editions of the textbooks and that 
the traditions associated with celebrating other Christian holidays should be 
presented. Issues associated with celebrating the major holidays should also be 
discussed in older forms, both in primary and secondary schools, not only to 
recall but also to highlight the deeper meanings, which help to build conscious 
faith and to teach respect for tradition and experience of previous generations. 

Owing to the content of the textbooks, students learn about eminent 
historical figures associated with Warmia, who contributed to the development 
of the cultural heritage and to propagating the faith and the tradition of Warmia. 
One should note and appreciate that the textbooks provide extensive information 



Role of the traditions and cultural heritage of Warmia in teaching religion at school 231

on multiple personages, but it is difficult to understand why certain people, 
important to the region, have been left out. It is postulated that subsequent 
editions should contain at least the life descriptions of the bishops of Warmia: 
Jan Dantyszek, Marcin Kromer; the Polish composer Feliks Nowowiejski; 
national activists: Rev. Wacław Osiński, Seweryn Pieniężny; the poets Andrzej 
Samulowski and Maria Zientara-Malewska and the writer Alojzy Śliwa.

Places which played an important role in the history of Warmia are an 
important part of the cultural heritage of the land. The textbook authors 
mentioned six out of the twelve Warmian towns. It is postulated that the next 
textbook editions should refer to the other towns (Pieniężno, Reszel, Jeziorany, 
Barczewo, Bisztynek, Biskupiec), which also had their share in the history of 
Warmia and which are places with unique architecture and ancient temples. 

The cultural heritage landscape of Warmia includes sanctuaries, and ancient 
churches, which testify to the region’s identity, Catholicism and the spiritual 
distinctiveness of the land and its population. During lessons on religion, pupils 
have an opportunity to learn about the major sanctuaries of Warmia and about 
several of its churches. It is noteworthy that the places are presented in an 
attractive manner, and their descriptions encourage one to visit them. However, 
the question arises as to why all the major places of worship worth visiting were 
not mentioned. Although this can be understood for the temples, of which there 
are several hundred in Warmia, and not all of them can be described, it is a pity 
that not all of the sanctuaries were mentioned. Therefore, it is postulated that the 
sanctuaries which have been left out, e.g. in Bisztynek, Chwalęcin, Olsztyn, 
Korsze, Tłokowo, Bartoszyce, should be added in subsequent textbook editions. 

It is noteworthy that the elements of tradition and cultural heritage present 
in the textbooks correlate with school education. One should indicate a reference 
to social education – broadening the knowledge of the region where the student 
lives; to linguistic education – learning some regional words, e.g. “wilija”, 
“szemel”, “kuch”; musical education – learning to sing regional songs; linguistic 
education – enriching one’s vocabulary with regional words, such as “wilija”, 
“szemel”, “kuch”, “stos”. While appreciating the importance of the teaching of 
religion in correlation with school education in the propagation of the regional 
traditions and the cultural heritage of Warmia, one should point out that these 
measures are focused mainly on the primary school stage. However, the number 
of these issues in secondary schools is noticeably smaller. Therefore, it is 
postulated that the next edition of the textbooks on Warmia should contain more 
issues with direct reference to the regional traditions and the cultural heritage of 
Warmia.

The history of the “Holy Warmia” started in 1525, when the last war 
between Poland and the Teutonic Order ended with the Prussian Homage. The 



Adam Bielinowicz232

historically shaped Warmia, the culturally, ethnographically and mainly 
religiously distinct region, “ended” in 1945. In the minds of the current 
population of the region, the concept of the “Holy Warmia” has faded away, 
especially because the role of the Church and the Catholic religion was passed 
over during the period of the Polish People’s Republic for ideological reasons. 
“Holy Warmia”, as the term used to describe the historical space referring to the 
Catholic tradition, appeared again in the public sphere on 6 June 1991, when 
Pope John Paul II used this phrase at the end of the Mass celebrated in Olsztyn. 
Finally, it should be pointed out that the issues associated with developing 
respect for the tradition and cultural heritage of Warmia were not included in the 
textbooks until 2017. One can suppose that these issues will be expanded in 
subsequent textbook editions, and owing to these measures, the concept of 
“Holy Warmia” will no longer be strange to the young generations of the 
Warmian population, who will not only understand it but also respect the 
tradition and the cultural heritage of Warmia. 

Bibliography

Achremczyk Stanisław, 2011, Warmia, Wydawnictwo Littera, Olsztyn.
Chłosta Jan, 2009, Doroczne zwyczaje i obrzędy na Warmii, Wydawnictwo Elset, Olsztyn.
Cyfus Edward, 2014, Warmińska Saga, Wydawnictwo Elset, Olsztyn.
Czyżewski Mariusz (ed.), 2017, Jestem chrześcijaninem. Podręcznik Archidiecezji Warmińskiej do 

nauki religii dla klasy IV, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa.
Czyżewski Mariusz (ed.), 2017, Jestem chrześcijaninem. Poradnik metodyczny Archidiecezji 

Warmińskiej do nauki religii dla klasy IV, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa.
Czyżewski Mariusz (ed.), 2020, Bóg nas szuka. Podręcznik Archidiecezji Warmińskiej do nauki 

religii dla klasy V, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa–Olsztyn.
Czyżewski Mariusz (ed.), 2020, Bóg nas szuka. Poradnik metodyczny Archidiecezji Warmińskiej do 

nauczania religii w klasie V, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa–Olsztyn.
Czyżewski Mariusz (ed.), 2021, Jezus nas zbawia. Podręcznik Archidiecezji Warmińskiej do nauki 

religii dla klasy VI, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa–Olsztyn.
Czyżewski Mariusz (ed.), 2021, Jezus nas zbawia. Poradnik metodyczny Archidiecezji Warmińskiej 

do nauczania religii w klasie VI, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa–Olsztyn.
Lewandowska Izabela, 2017, Dziedzictwo ziem pruskich. Dzieje i kultura Warmii i Mazur. Podręcznik 

dla młodzieży, Wydawnictwo Elset, Olsztyn.
Pierzchała Piotr (ed.), 2020, Na drogach wolności. Podręcznik do nauki religii dla klasy I liceum 

czteroletniego i technikum pięcioletniego, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa–
Olsztyn–Płock.

Pierzchała Piotr (ed.), 2020, Na drogach wolności. Poradnik metodyczny do nauczania religii  
w klasie I liceum czteroletniego i technikum pięcioletniego, Wydawnictwo Katechetyczne  
Sp. z o.o., Warszawa–Olsztyn–Płock.

Pierzchała Piotr (ed.), 2021, Na drogach dojrzałej wiary. Podręcznik do nauki religii dla klasy II 
liceum czteroletniego i technikum pięcioletniego, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., 
Warszawa–Olsztyn–Płock.



Role of the traditions and cultural heritage of Warmia in teaching religion at school 233

Pierzchała Piotr (ed.), 2021, Na drogach dojrzałej wiary. Poradnik metodyczny do nauczania religii 
w klasie II liceum czteroletniego i technikum pięcioletniego, Wydawnictwo Katechetyczne  
Sp. z o.o., Warszawa–Olsztyn–Płock.

Pierzchała Piotr (ed.), 2022, Na drogach nadziei chrześcijańskiej. Podręcznik do nauki religii 
dla klasy III liceum czteroletniego oraz klasy III i IV technikum pięcioletniego, Wydawnictwo 
Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa–Olsztyn–Płock.

Pierzchała Piotr (ed.), 2022, Na drogach nadziei chrześcijańskiej. Poradnik metodyczny do 
nauczania religii w klasie II liceum czteroletniego oraz klasie III i IV technikum pięcioletniego, 
Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa–Olsztyn–Płock.

Polski Komitet ds. UNESCO, Dziedzictwo kulturowe, in: Polski Komitet ds. UNESCO [online], 
access: 3.11.2022, <https://www.unesco.pl/kultura/dziedzictwo-kulturowe/>.

Szewczyk Robert Rafał (ed.), 2020, W imię Ojca i Syna i Ducha Świętego. Podręcznik Archidiecezji 
Warmińskiej do nauki religii dla klasy I, vol. 1, 2, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., 
Warszawa–Olsztyn.

Szewczyk Robert Rafał (ed.), 2020, W imię Ojca i Syna i Ducha Świętego. Poradnik metodyczny 
Archidiecezji Warmińskiej do nauczania religii w klasie I, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., 
Warszawa–Olsztyn.

Szewczyk Robert Rafał (ed.), 2021, To jest mój Syn umiłowany. Podręcznik Archidiecezji 
Warmińskiej do nauki religii dla klasy II, vol. 1, 2, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., 
Warszawa–Olsztyn.

Szewczyk Robert Rafał (ed.), 2021, To jest mój Syn umiłowany. Poradnik metodyczny Archidiecezji 
Warmińskiej do nauczania religii w kl. II, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa– 
–Olsztyn.

Szewczyk Robert Rafał (ed.), 2022, Kto spożywa moje Ciało, ma życie. Podręcznik Archidiecezji 
Warmińskiej do nauki religii dla klasy III, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa– 
–Olsztyn.

Szewczyk Robert Rafał (ed.), 2022, Kto spożywa moje Ciało, ma życie. Poradnik metodyczny 
Archidiecezji Warmińskiej do nauczania religii w klasie III, Wydawnictwo Katechetyczne  
Sp. z o.o., Warszawa–Olsztyn.

Szyfer Anna, 1996, Warmiacy. Studium tożsamości, Wydawnictwo SAWW, Poznań.
Szymczak Mieczysława, 1995, Tradycja, in: Słownik języka polskiego, vol. 3, PWN, Warszawa.
Tomasik Piotr (ed.), 2018, Ty ścieżkę życia mi ukarzesz. Podręcznik Archidiecezji Warmińskiej do 

nauki religii dla klasy VIII, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa.
Tomasik Piotr (ed.), 2018, Ty ścieżkę życia mi ukarzesz. Poradnik metodyczny Archidiecezji 

Warmińskiej do nauki religii dla klasy VIII, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa.
Tomasik Piotr (ed.), 2022, Kościół wskazuje nam drogę. Podręcznik Archidiecezji Warmińskiej do 

nauki religii dla klasy VII, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., Warszawa–Olsztyn.
Tomasik Piotr (ed.), 2022, Kościół wskazuje nam drogę. Poradnik metodyczny Archidiecezji 

Warmińskiej do nauczania religii w klasie VII, Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o., 
Warszawa.

Znaczenie tradycji i dziedzictwa kulturowego Warmii  
w szkolnym nauczaniu religii 

Streszczenie: Przypominanie warmińskich tradycji i troska o dziedzictwo kulturowe przyczyniają 
się do kultywowania i rozszerzania świadomości regionalnej współczesnych mieszkańców Warmii. 
Celem artykułu jest prezentacja wyników badań, którym poddano podręczniki służące do nauczania 



Adam Bielinowicz234

religii w archidiecezji warmińskiej. Na podstawie przeprowadzonej analizy sformułowano wnioski, 
które wskazują na znaczenie tradycji i dziedzictwa kulturowego Warmii w szkolnym nauczaniu re-
ligii, a także postawiono postulaty dotyczące kolejnych edycji wydawniczych warmińskich pod-
ręczników. W badaniach posłużono się metodami analizy i syntezy.

Słowa kluczowe: tradycja, dziedzictwo kulturowe, Warmia, nauczanie religii.

List of shortcuts

LO		 –  Secondary school
PM	 –  Methodical manual
PU		 –  Student handbook
SP		  –  Primary school



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9475 

Dawid Pietras, FSSP*

Ecclesiastical Court in Gorzów Wielkopolski (Poland)

THE CONGREGATION FOR THE DOCTRINE OF THE FAITH’S 
CUM SANCTISSIMA AND QUO MAGIS DECREES  

OF FEBRUARY 22, 2020: A CANONICAL ANALYSIS 
OF THE DOCUMENTS CONCERNING 

THE NEW FORMULARIES OF THE SAINTS  
AND PREFACES IN THE LITURGY OF 1962

Summary: The Congregation for the Doctrine of the Faith issued two documents concerning the 
liturgy of the Latin Church on February 22, 2020. These are general decrees about the liturgy of 
1962, previously known as the extraordinary form of the Roman Rite, approved in forma communi 
by Pope Francis on December 5, 2019. It was the end of the Pontifical Commission Ecclesia Dei’s 
work which had been erected in 1988. According to these decrees, during liturgical celebrations, it 
is possible to use seven new prefaces ad libitum and to honor the Saints who have been introduced 
into the current Calendarium Romanum. The issued decrees are part of the process of mutual enrich-
ment between the earlier liturgical tradition and the liturgy introduced after the Second Vatican 
Council..

Keywords: Cum sanctissima, Quo magis, Sanctorale, preface, liturgy of 1962, extraordinary form  
	 of the Roman Rite.

Introduction

“There is no opposition between the liturgy renewed by the Second Vatican Council 
and this liturgy. On each day [of the Council], the Council Fathers celebrated Mass in 
accordance with the ancient rite and, at the same time, they conceived of a natural 
development for the liturgy within the whole of this century, for the liturgy is a living 
reality that develops but, in its development, retains its identity. Thus, there are certa-
inly different accents, but nevertheless [there remains] a fundamental identity that 
excludes a contradiction, an opposition between the renewed liturgy and the previous 
liturgy. In any case, I believe that there is an opportunity for the enrichment of both 
parties. On the one hand, the friends of the old liturgy can and must know the new 
Saints, the new prefaces of the liturgy, etc.... On the other hand, the new liturgy places 

*Address:  rev. dr. Dawid Pietras FSSP; e-mail: pietrasdawid@poczta.fm; ORCID: 0000-0002-2545-1751. 



Dawid Pietras, FSSP236

greater emphasis on common participation. However, it is not merely an assembly of 
a certain community, but rather always an act of the universal Church in communion 
with all believers of all times, and an act of worship” (Benedict XVI, 2008).

These words of Pope Benedict XVI, given in an interview on September 12, 
2008 demonstrate his understanding of unitas in varietate in the liturgy of the 
Latin Church sui iuris. As the Roman Pontiff, he saw in both forms of the Roman 
Rite an opportunity for the mutual enrichment of these two liturgical traditions. 
The liturgy of 1962 can enrich the liturgy reformed after Vaticanum II through 
its diverse rituals, mystery, silence, liturgical orientation, Latin language, etc. 
On the other hand, the liturgy of Pope Paul VI can enrich the liturgy of Pope 
John XXIII with the veneration of new Saints1 and the new prefaces in the 
Missale Romanum of 1962.

Ultimately, the described idea was implemented in 2020 via the two decrees 
made by the Congregation for the Doctrine of the Faith (CDF). Looking at these 
documents, it is possible to put forward the thesis that in no other aspect were 
the two liturgies as close to each other as they were in the case of these decrees. 
In this process of refinement, the liturgy of 1962 has not lost its identity. Rather, 
in the spirit of a hermeneutic of continuity, the pre-conciliar (conciliar) and 
post-conciliar liturgical traditions were brought closer together. The liturgy of 
1962 was shown as a living reality, developed by the situation of the Church 
after the Second Vatican Council. This article is an attempt to present this issue 
from the legal point of view through a canonical analysis of the issued decrees 
of the Roman Curia.

1.  A short characterization of the Sanctorale and the prefaces  
in the two Roman Missals

The Roman Calendar used in the Missale Romanum2 and Breviarium 
Romanum3 of 1962 presents a wealth of individual memorials and feasts of the 
Saints (Sanctorale4), especially the early Christian martyrs (cf. Jounel, 1986,  

1 By using the word Saint, Blessed ones (beatified) are also taken into account.
2 Missale Romanum ex decreto SS. Concilii Tridentini restitutum Summorum Pontificum cura reco-

gnitum, Editio typica 1962, Manlio Sodi, Alessandro Toniolo (ed.), Monumenta Liturgica Piana 1, Libre-
ria Editrice Vaticana, 2007.

3 Breviarium Romanum ex decreto SS. Concilii Tridentini restitutum, Summorum Pontificum cura 
recognitum cum textu Psalmorum e Vulgata Bibliorum editione, Editio iuxta typicam, vol. 1–2, Mechli-
niae, 1961.

4 The liturgical calendar consists of the Temporale and the Sanctorale. The Temporale is a celebra-
tion of the Mystery of Salvation in the cycle of the seasons of the liturgical year and the feasts of the Lord. 
The Sanctorale is a series of feasts in honor of Virgin Mary, Angels and Saints.



The Congregation for the Doctrine of the Faith’s Cum sanctissima and Quo magis Decrees 237

p. 9–31; Szczych, 2012; IFUV, 2018, n. 6–11; Prokop, 1882). This calendar was 
introduced by Pope John XXIII with the issuance of the new Rubricae Generales 
of the Roman Missal and the Breviary. The new rubrics were approved by the 
Pope on July 25, 1960, and came into force on January 1, 1961 (John XIII, 
1960; SCR, 1960a). Subsequently, they were placed in the Breviarium Romanum 
of 1961 and the Missale Romanum of 1962. The Calendarium Breviarii et 
Missalis Romani was prepared on the basis of the new Code of Rubrics. In 
addition, other relevant guidelines were also issued for the adaptation of 
particular and religious calendars (SCR, 1960b; SCR, 1961; cf. Goñi Beasoain 
de Paulorena, 2010; Mateja, 2021, p. 141–183; Pietras, 2021, p. 151–152).

The Fathers of the Second Vatican Council postulated such a reform of the 
liturgical calendar so that the veneration of the Saints would not obscure those 
feasts connected with the Mystery of Salvation. Therefore, many of them were 
limited to particular Churches or religious communities and so extended to the 
whole Church only those Saints of truly universal significance (Second Vatican 
Council, 1964, n. 111). Consequently, during the reform of the Calendarium 
Romanum after Vaticanum II, several dozen Martyrs and other Saints were 
removed. They were placed in particular calendars or featured only in the 
Martyrologium Romanum. The dates of their celebration were also shifted, 
taking into account the day of the Saint’s death and other criteria of the liturgical 
year. As a result, the current Calendarium Romanum5 of the reformed liturgy of 
1969 differs significantly from the Calendarium Romanum of 1960 and contains 
the formularies of those Saints beatified and canonized after 1960 (Paul VI, 
1969; SCR. Consilium, 1969 – Prot. R. 21/969; SCDW, 1969 – Prot. N. 532/69; 
SCDW, 1970; cf. Dirks, 1965; Nowak, 2021; Konecki, 2010; Beitia, 2017; 
Pfatteicher, 2013, p. 324–330; Pietras, 2021, p. 152–154).

The two missals also differ in the number of prefaces featured, which are an 
integral part of the mass celebration (cf. Biardzki, 2020). The Roman Missal of 
Pope John XXIII contains 15 prefaces for general use and several additional 
prefaces for particular Churches and religious communities (pro aliquibus 
locis). The small number of prefaces exemplifies a certain restrained style, 
which characterizes the liturgy of 1962 (cf. IFUV, 2015, n. 10, 18, 7 – Appendix). 
On the other hand, the Roman Missal of Pope Paul VI (editio typica tertia of 
2002) contains almost 100 prefaces, including many prefaces for the temporal 
cycle and for the Eucharistic Prayers (cf. Ward, Johnson, 1989; Blot, 2010; 
Czerwik, 1984; Czerwik 1989; Czerwik, 2005; Mielnik, 2021, p. 144–146, 
225–226; Krakowiak, 2013; Margański, 1971; Beyga, Ferdek, p. 17–113). 
In the positio, the International Federation Una Voce drew attention to the 

5 Calendarium Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani II instauratum auc-
toritate Pauli PP. VI promulgatum, Editio typica, Typis Polyglottis Vaticanis 1969.



Dawid Pietras, FSSP238

different nature and function of the prefaces found in both liturgical books. They 
have an intercessory role in the Missal of Pope John XXIII but hold a character 
of thanksgiving in the Missal of Pope Paul VI (IFUV, 2015, n. 14; cf. Pietras, 
2021, p. 253–254).

2.  The genesis of the issuance of the decrees

The question regarding the usage of the new formularies of Saints and other 
prefaces in the Roman Missal of Pope John XXIII has been raised since the 
publication of the general indult Quattuor abhinc annos in 1984. At that time, 
there was, under certain conditions, the possibility of the entire Latin Church 
celebrating the Mass of 1962 in (SCDW, 1984 – Prot. N. 686/84; cf. Pietras, 
2021, p. 175–190). The rites of the earlier form of the Roman Rite concern the 
books of the typical edition that was in force in 1962 (SP, n. 1–3, 5, 9; UE, n. 2, 
7, 8b, 28, 31–32, 34–35; TC, n. 2, 3 § 3, 4–5), therefore, they do not take into 
account the Saints canonized after 1962 or the new prefaces of the Roman 
Missal of Paul VI. Therefore, the Commission of cardinals appointed by Pope 
John Paul II in 1986 suggested that a celebrant of the earlier form of the liturgy 
could use the prefaces and prayers of the mass formulary contained in the Missale 
Romanum of Pope Paul VI (mais il peut: […] – puiser dans les Préfaces et les 
prières du Propre de la messe supplémentaires, contenues dans le missel de 
Paul VI) (Commission of cardinals, 1998, n. 5; cf. Pietras, 2021, p. 181–182). 
The implementation of these guidelines was mentioned in the rescript Quia 
peculiare munus of 1988, through which Pope John Paul II endowed the 
Pontifical Commission Ecclesia Dei (PCED) with the appropriate competences 
to care for the liturgy and the communities attached to the liturgy of 1962 
(PCED, 1990, n. 1 – Prot. N. 233/88). Therefore, the PCED, in private responses 
made in 1993, ensured the possibility of using the Latin formularies of the new 
Saints with the addition of the common texts contained in the Missal of Pope John 
XXIII (PCED, 1993a, n. 4 – Prot. N. 24/92; PCED, 1993b, n. 1 – Prot. N. 109/92; 
cf. Pietras, 2021, p. 227–228). The PCED also stated in 1997 that the prefaces of 
the Missal of Pope Paul VI could be used during the celebration of the liturgy  
of 1962 (PCED, 1997, n. 3 – Prot. N. 40/97). However, these were not legal norms 
but rather a series of suggestions in response to the dubia of the faithful (cf. Pietras, 
2023, p. 29–36, 47-48, 101–103).

Additionally, Cardinal Joseph Ratzinger (at Fontgombault Abbey in 2001) 
emphasized that there is a need to enrich the Missale Romanum of 1962 with 
new prefaces (e.g., the Preface of Advent) and formularies of new Saints, such 
as St. Maximilian Kolbe and St. Edith Stein. He stated that opening this missal 



The Congregation for the Doctrine of the Faith’s Cum sanctissima and Quo magis Decrees 239

to such changes would not affect the structure of the liturgy. Ratzinger noted 
that this Roman Missal remains a living reality and is not merely a relic of the 
past (Ratzinger, 2001, p. 183). Then, as Pope Benedict XVI, via the motu proprio 
Summorum Pontificum of 2007, he specified that the liturgy of 1962 and the one 
reformed after Vaticanum II constitute two forms of one Roman Rite – forma 
ordinaria and forma extraordinaria (SP, n. 1; CGF, p. 795; UE, n. 6; cf. Pietras, 
2021, p. 77–84). For this reason, he took the position that both missals should 
enrich and complement each other mutually. In this context, in his letter Con 
grande fiducia of 2007, he announced that both new Saints and some of the new 
prefaces should be included during the celebration of the 1962 liturgy. He 
indicated that the PCED, in conjunction with the competent institutions working 
with this liturgy, would study the practicalities of this matter (CGF, p. 797; cf. 
Doyle, 2013, p. 143–144). He also mentioned the possibility of using new 
prefaces and formularies of the Saints as part of the mutual enrichment of both 
liturgies during an interview in 2008, as was already stated in the introduction 
of this article (Benedict XVI, 2008, p. 720).

In the 2011 instruction Universae Ecclesiae, the PCED mentioned that it is 
possible and necessary to include (inseri possunt immo debent) new Saints and 
some new prefaces in the Roman Missal of 1962, according to the norms that 
would be introduced at a later time (secundum quod quam primum statutum 
erit) (UE, n. 25; CIC, c. 34; cf. Glendinning, 2011, p. 380–381; Weishaupt, 
2013, p. 52–54). It was noted that the new liturgical texts would have to obtain 
the approbatio of the Congregation for Divine Worship and the Discipline of the 
Sacraments (CDWDS) (UE, n. 11; CIC, c. 838 § 2; cf. Glendinning, 2011,   
p. 365–366). The PCED (a section of the CDF since 2019) has also published 
the Ordo Divini Officii6 – the Mass and breviary rubricel – annually since 2011. 
After seven years, Archbishop Guido Pozzo – the secretary of the Commission, 
during the Ars Celebrandi recollection in Licheń, Poland in 2018, stated that the 
PCED had been working to find the best solution to this issue in recent years. 
He announced the imminent issuance of a decree concerning the Sanctorale’s 
revision. He emphasized that it would not be a parallel calendar, a new edition, 
or a reform of the liturgical calendar, but it would be a decree allowing the 
celebration of the memorials of those Saints canonized after 1962 (Pozzo, 
2018). Then, in 2018, when responding to the dubium regarding the above- 
-mentioned replies of PCED of 1993, he referred to n. 25 of the instruction 
Universae Ecclesiae (CDF.PCED, 2018, n. 4; Prot. N. 39/2011L – ED).

6 Ordo Divini Officii recitandi sacrique peragendi secundum antiquam vel extraordinariam ritus 
romani formam pro anno Domini 2020. Iuxta calendarium Ecclesiae Universae. Ad normam Litterarum 
Apostolicarum motu proprio datarum ‘Summorum Pontificum’ SS. D. N. Benedicti PP. XVI, Libreria  
Editrice Vaticana, 2020.



Dawid Pietras, FSSP240

3.  The legal nature of the decrees and the circumstances of their issuance

The CDF’s decrees were published at www.vatican.va on March 25, 2020. 
The decree known as Cum sanctissima (CS; Prot. N. 137/2009S – ED) addressed 
the formularies of the Saints who had been enrolled in the Catalogue of Saints 
after 1962. The second decree, with the incipit Quo magis (QM; Prot.  
N. 137/2009P – ED), concerned the approval of seven new prefaces that could 
be used for the celebration of the Missale Romanum of 1962. Both decrees, 
written in Latin, were signed by the prefect – Cardinal Luis Ladaria – and the 
secretary of the CDF on February 22, 2020. It was noted that the decrees would 
enter into force on March 19, 2020, on the feast of St. Joseph. Consequently,  
a 26-day period of vacatio legis was established to study the documents in 
preparation for their implementation (CIC, c. 8). They would apply – as was 
noted – contrariis quibuscumque minime obstantibus (all things to the contrary 
notwithstanding) (CS, p. 206; QM, p. 216; cf. Pietras, 2023, p. 111–113).

At the end of the documents, it was stated that on December 5, 2019, the 
decrees were presented to Pope Francis during an audience with the secretary of 
the CDF – Archbishop Giacomo Morandi. The Pope approved the decrees and 
ordered them to be published. It was approved in forma communi, that is, these 
decrees would become dicastery documents with their juridical weight indicated 
by the document’s type. These specific documents are general decrees, that is, 
laws (CIC, c. 29). Dicasteries do not have legislative power by themselves, so it 
should be understood that this was conferred on the CDF by the Roman Pontiff. 
It was clarified in the instruction Universae Ecclesiae that the books of 1962 
should be used in the form they were promulgated (adhibeantur ut prostant) 
(UE, n. 24). Therefore, the issuance of the norms expressed in the described 
decrees Cum sanctissima and Quo magis demands legislative power because it 
involves permanent interference in the integral shape of liturgical books, thereby 
repealing the principles expressed in praenotanda, the rubrics, and other 
normative acts. An example of a similar interference was the decree of the 
PCED on April 5, 2017, according to which it was possible to celebrate the 
formulary of Our Lady of Fatima on May 13, 2017, on the occasion of the 100th 
anniversary of the apparitions. The decree was signed by the prefect of CDF and 
the secretary of the Commission (CDF.PCED, 2017; Prot. N. 39/2011L).

The above-mentioned thought of Pope Benedict XVI regarding new Saints 
and prefaces, contained in the letter Con grande fiducia (CGF, p. 797) and in the 
instruction Universae Ecclesiae (UE, n. 25), was also described in the content 
of both decrees. Ultimately, the work carried out by the PCED was completed 
by a section of the CDF. This section has taken over all the competences of this 
Commission due to Pope Francis’s motu proprio Da oltre of January 17, 2019 



The Congregation for the Doctrine of the Faith’s Cum sanctissima and Quo magis Decrees 241

(Francis, 2019; cf. Berthe, 2018; Berthe 2019; Pietras, 2021, p. 110, 121–122). 
It was also noted that both decrees were issued after consulting many institutes 
of consecrated life, societies of apostolic life, experts of the older form of the 
Roman Rite and the prefect of the CDWDS.

It is specified in both decrees that they concern the liturgy in the extraordinary 
form of the Roman Rite or both forms of the Roman Rite, according to the norms 
contained in the motu proprio Summorum Pontificum of Pope Benedict XVI of 
2007 and the instruction Universae Ecclesiae of 2011. It should be noted that 
these decrees were issued before the motu proprio Traditionis custodes of Pope 
Francis of July 16, 2021. Therefore, the liturgical discipline of 1962 contained 
in this current papal law must now be respected (TC; CDWDS, 2021 – Prot N. 
620/21). This liturgy is no longer defined as an extraordinary form of the Roman 
Rite and the use of the Missale Romanum has been greatly limited.

4. Characteristic of the norms

4.1. The Cum sanctissima decree 

The decree Cum sanctissima consists of the narrative part (pars narrativa) 
and the normative part (pars normativa), which features eight points. At the 
beginning of the document, the importance of the veneration of the Saints was 
emphasized. Then, after presenting the previously described way to issue the 
decree, it was also emphasized that the norms introduced by the CDF do not 
abrogate all permissions needed for the usage of the particular calendars and 
liturgical feasts that were issued by the Apostolic See (CS, p. 204–205; CIC,  
c. 20). The normative part specifies the manner of using the ad libitum 
formularies of the Saints who were enrolled in the Catalogue of Saints after July 
26, 1960, after the last amendment of the Roman Martyrology of 1962 (CS, 
n. 2). Throughout the entirety of the document, the CDF referred to the Rubricae 
Generales Missalis Romani and the Rubricae Generales Breviarii Romani of 
1962. However, a detailed description of these norms exceeds the scope of this 
article, which is of a legal nature. It is also worth adding that in no. 5 of the 
document, the publication of the Supplementum of the formularies of the Saints 
approved by the Apostolic See was announced. 

In the present situation, the Dicastery for Divine Worship and the Discipline 
of the Sacraments addressed the celebration of this liturgy and the Dicastery for 
Institutes of Consecrated Life and Societies of Apostolic Life took over the 
responsibility for the communities erected by the PCED (TC, n. 6–7; Francis, 
2022, n. 93, 121). Therefore, it should be assumed that the Dicastery for Divine 
Worship and the Discipline of the Sacraments will have the task of issuing this 



Dawid Pietras, FSSP242

Supplement. This will be done most likely after consulting with the Dicastery 
for Institutes of Consecrated Life and Societies of Apostolic Life, and the other 
appropriate bodies. Moreover, according to norm no. 7 of the decree Cum 
sanctissima, in houses of religious communities and societies of apostolic life, 
the house superior (not the celebrant) must specify the manner of using the 
aforementioned provisions in the conventual Mass and in the Officium Divinum, 
celebrated in either choir or together (cf. SP, n. 3; UE, n. 34; CIC, c. 678). Under 
the text of the decree, a list of 70 third-class feasts (according to the liturgy of 
1962) was published (appendix), which cannot be omitted in the light of no. 8 
of the described decree.

To present the decree Cum sanctissima, the Nota di presentazione of CDF 
(cf. Otaduy, 1997) was also published on the Vatican’s website (www.vatican.
va) on March 25, 2020 (CDF, 2020c; Prot. N. 137/2009S – ED). It was noted 
that it seemed to be the most appropriate to introduce a general rule, according 
to which a Saint could be venerated on the day of his proper feast, taking into 
account the liturgical calendar, combined with the Missale Romanum and 
Breviarium Romanum of 1962. For this reason, the creation of a new calendar 
(or other more invasive solutions) for the rite of the 1962 liturgy was abandoned. 
As a result, the above-mentioned responses of the PCED that were issued in 
1993 were dropped. This was already suggested in studies (positiones) conducted 
by the International Federation Una Voce (IFUV, 2018, n. 14–23; cf. Foley, 
2010). It was reminded in the Note that the guidelines are ad libitum principles. 
Therefore, the celebrant should exercise prudentiae pastoralis in making use of 
the granted opportunities. The CDF, when explaining no. 5 of the decree Cum 
sanctissima, then drew attention to three sources from which the texts should be 
drawn in order: Proprium Sanctorum pro aliquibus locis (Missale Romanum 
and Breviarum Romanum of 1962); the special Supplementum (to be issued); 
and Commune Sanctorum (Missale Romanum and Breviarum Romanum of 
1962) (cf. Pietras, 2021, p. 226–227). At the end of the Note, it was explained 
that the list attached in the appendix reflects the special importance of the feasts 
based on precise criteria: the importance of these Saints in the plan of Salvation 
or the history of the Church; their importance according to the piety they 
exhibited; their written works; and the antiquity of their veneration in Rome.

4.2.  The Quo magis decree 

At the beginning of the Quo magis decree, the above-mentioned suggestion 
by Pope Benedict XVI, which had been expressed in the letter Con grande 
fiducia of 2007 was recalled. The addition of the new prefaces to the Missale 
Romanum of 1962 should be part of the process of mutual enrichment of both 



The Congregation for the Doctrine of the Faith’s Cum sanctissima and Quo magis Decrees 243

missals. Therefore, this decree – as indicated – introduces seven new prefaces 
for using ad libitum (QM). They were included in the appendix to this decree 
and published in 20207.

As with the decree Cum sanctissima, the decree Quo magis was accompanied 
by the Nota di presentazione (cf. Otaduy, 1997). It was also published on the 
website www.vatican.va on March 25, 2020 (CDF, 2020d; Prot. N. 137/2009P 
– ED). In the Note, the CDF emphasized that the historical development of the 
Corpus Praefationum, up to the mid-20th century, showed a tendency towards 
favoring occasional prefaces rather than prefaces for the liturgical cycle. 
Therefore, only seven prefaces were selected. This would explain why the 
Preface of Advent was not included (cf. Ward, 2020, p. 461–462). Three of the 
newly approved prefaces had previously been approved pro aliquibus locis for 
the French and Belgian dioceses (Praefatio de Omnibus Sanctis et SS. Patronis; 
Praefatio de SS. Sacramento; Praefatio de Dedicatione Ecclesiae) (cf. Ward, 
2020, p. 416–419, 434–454). Four of these were taken from the Missale 
Romanum of Pope Paul VI due to their presence in ancient liturgical sources 
(Praefatio de Angelis; Praefatio de Sancto Ioanne Baptista; Praefatio de 
Martyribus; Praefatio de Nuptiis) (cf. Ward, 2020, p. 421–434, 454–457). In the 
Note, special attention was paid to the Praefatio de Nuptiis. The use of this 
preface will correspond to the prayers over the nupturiens during the Mass. It is 
also mentioned in the Note that the guidelines are ad libitum principles, and 
therefore the celebrant should show prudentiae pastoralis when using the given 
opportunities. At the end of the Note, it is stated that by the decree Quo magis, 
no prior authorizations given to particular Churches or religious communities 
for using their own prefaces were revoked (CIC, c. 20). Under the same 
circumstances, there exists a choice between using a pre-approved preface or  
a newly approved preface – according to the described decree (cf. Pietras, 2021, 
p. 252–253).

Conclusions 

The conducted analysis has demonstrated the context and legal status of 
two documents issued by the CDF in 2020 that concern the Latin Church sui 
iuris. These are general decrees, issued by the section of the dicastery that took 
over the competences of the PCED in 2019. As a result of the introduced norms, 
priests who celebrate the liturgy of 1962 may ad libitum use seven new prefaces 

7 Praefationes a Sancta Sede concessae pro antiqua vel extraordinaria Ritus Romani forma, Libre-
ria Editrice Vaticana, 2020. 



Dawid Pietras, FSSP244

and include the Saints introduced into the Calendarium Romanum after 1960. 
The issuance of these decrees and their implementation shows the process of 
enriching the liturgy of 1962 with elements of the liturgy introduced after 
Vaticanum II. This process was previously solicited by Pope Benedict XVI.

It must be noted that these decrees have not yet been sufficiently made 
known in the groups of the faithful who are attached to the old forms of the 
Roman liturgy. It cannot be ruled out that the faithful clergy and laity do not see 
a greater need to use new prefaces and venerate new Saints in this liturgy. In 
addition, it can prove to be a bit troublesome on the practical side. Utilizing the 
formularies of these Saints requires knowledge of the principles of implementing 
the decree Cum sanctissima and other norms of liturgical discipline. As well, 
less than a month after the publication of these decrees, at the request of Pope 
Francis, the CDF sent a questionnaire to the presidents of the bishops’ 
conferences. The aim was to verify the realization of the motu proprio Summorum 
Pontificum of 2007. Afterwards, the motu proprio Traditionis custodes was 
issued in July of 2021. It diverted attention from the previously issued decrees 
of the CDF. Consequently, these groups of the faithful found themselves in  
a completely different legal situation. Furthermore, to this day, the Apostolic 
See has not issued the announced Supplementum to the decree Cum sanctissima. 
The aforementioned Ordo Divini Officii has also been discontinued.

This study has indicated the important matter of the mutual between the two 
liturgical traditions expressed in the books of 1962 and the books of liturgy 
reformed after the Second Vatican Council. It may also constitute a starting 
point for further in-depth analysis of the raised issue.

Bibliography

Sources of law

Benedict XVI, 2007a, Apostolic Letter motu proprio Summorum Pontificum (7.07.2007), AAS, 
no. 99, p. 777–781.

Benedict XVI, 2007b, Letter to bishops Con grande fiducia (7.07.2007), AAS, no. 99, p. 795–799.
Benedict XVI, 2008, Interview (12.09.2008), AAS, no. 100, p. 718–721; English translation: access: 

28.09.2022,  <https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/speeches/2008/september/
documents/hf_ben-xvi_spe_20080912_francia-interview.html>.

Breviarium Romanum ex decreto SS. Concilii Tridentini restitutum, Summorum Pontificum cura 
recognitum cum textu Psalmorum e Vulgata Bibliorum editione, Editio iuxta typicam, vol. 1–2, 
Mechliniae, 1961.

Calendarium Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani II instauratum 
auctoritate Pauli P. VI promulgatum, Editio typica, Typis Polyglottis Vaticanis 1969.

Codex Iuris Canonici, Auctoritate Ioannis Pauli P. II promulgatus (25.01.1983), AAS, no. 75 (1983), 
pars 2, p. 1–317.



The Congregation for the Doctrine of the Faith’s Cum sanctissima and Quo magis Decrees 245

Commission of cardinals, 1998, Les ‘Normes’ de 1986, in: Christophe Geffroy, Philippe Maxence 
(ed.), Enquête sur la messe traditionnelle. 1988–1998: dixième anniversaire du Motu proprio 
‘Ecclesia Dei’, Hors-série 6, La Nef, Montfort l’Amaury, p. 391.

Congregation for Divine Worship and the Discipline of the Sacraments, 2021, Responses for motu 
proprio Traditionis custodes (4.12.2021), Communicationes, no. 53, p. 515–526.

Congregation for the Doctrine of the Faith. Pontifical Commission Ecclesia Dei, 2011, Instruction 
Universae Ecclesiae (30.04.2011), AAS, no. 103, p. 413–420.

Congregation for the Doctrine of the Faith. Pontifical Commission Ecclesia Dei, 2017, Decree 
about feast of our Lady of Fatima Cum nonnulli (5.04.2017), access: 22.09.2022, <http:///www.
newliturgicalmovement.org/2017/04/ecclesia-dei-commission-decree-on.html>.

Congregation for the Doctrine of the Faith. Pontifical Commission Ecclesia Dei, 2018, Private 
response (14.11.2018), in: Dawid Pietras, Nadzwyczajna forma rytu rzymskiego. Status prawny 
liturgii i wspólnot, Dębogóra, 2021, p. 690–691.

Congregation for the Doctrine of the Faith, 2020a, Decree concerning Saints in exraordinary form of 
the Roman Rite Cum sanctissima (22.02.2020), EL, no. 134, p. 204–206.

Congregation for the Doctrine of the Faith, 2020b, Decree concerning prefaces in exraordinary form 
of the Roman Rite Quo magis (22.02.2020), EL, no. 134, p. 216–217.

Congregation for the Doctrine of the Faith, 2020c, Note for decree Cum sanctissima (25.03.2020), 
EL, no. 134, p. 210–212.

Congregation for the Doctrine of the Faith, 2020d, Note for decree Quo magis (25.03.2020), EL, 
no. 134, p. 218–219.

Francis, 2019, Apostolic Letter motu proprio about the Pontifical Commission Ecclesia Dei. Da 
oltre (17.01.2019), AAS, no. 111, p. 111–113.

Francis, 2021, Apostolic Letter motu proprio Traditionis custodes (16.07.2021), AAS, no. 113,  
p. 793–796. 

Francis, 2022, Apostolic Constitution about the Roman Curia Praedicate Evangelium (19.03.2022), 
Communicationes, no. 54, p. 9–81. 

John XXIII, 1960, Apostolic Letter motu proprio Rubricarum instructum (25.07.1960), AAS, 
no. 52, p. 593–595.

Missale Romanum ex decreto SS. Concilii Tridentini restitutum Summorum Pontificum cura 
recognitum, Editio typica 1962, Manlio Sodi, Alessandro Toniolo (ed.), Monumenta Liturgica 
Piana 1, Libreria Editrice Vaticana, 2007.

Ordo Divini Officii recitandi sacrique peragendi secundum antiquam vel extraordinariam ritus 
romani formam pro anno Domini 2020. Iuxta calendarium Ecclesiae Universae. Ad normam 
Litterarum Apostolicarum motu proprio datarum ‘Summorum Pontificum’ SS. D. N. Benedicti  
P. XVI, Libreria Editrice Vaticana, 2020.

Paul VI, 1969, Apostolic Letter motu proprio Misterii Paschalis (14.02.1969), AAS, no. 61,  
p. 222–226.

Pontifical Commission Ecclesia Dei, 1990, Rescript Quia peculiare munus (18.10.1988), AAS,  
no. 82, p. 533–534.

Pontifical Commission Ecclesia Dei, 1993a, Private response (7.06.1993), access: 20.09.2022, 
<http://vademecumliturgiczne.pl/2018/01/23/pytania-do-komisji-ecclesia-dei-cz-iv/>.

Pontifical Commission Ecclesia Dei, 1993b, Private response (18.11.1993), access: 19.09.2022, 
<http://www.unavox.it/doc73.htm>.

Pontifical Commission Ecclesia Dei, 1997, Private response (26.03.1997), access: 26.10.2022,  
<https://saintbedestudio.blogspot.com/2007/04/more-decisions-of-ecclesia-dei.html>.

Praefationes a Sancta Sede concessae pro antiqua vel extraordinaria Ritus Romani forma, Libreria 
Editrice Vaticana, 2020.



Dawid Pietras, FSSP246

Sacred Congregation for Divine Worship, 1969, Instruction about particular calendaries (29.06.1969), 
Notitiae, no. 5, p. 283.

Sacred Congregation for Divine Worship, 1970, Instruction about particular calendaries Calendaria 
particularia (24.06.1970), AAS, no. 62, p. 651–663.

Sacred Congregation for Divine Worship, 1984, Letter Quattuor abhinc annos (3.10.1984), AAS, 
no. 76, p. 1088–1089.

Sacred Congregation of Rites, 1960a, General decree about new Rubrics of Breviary and Roman 
Missal Novum rubricarum (26.07.1960), AAS, no. 52, p. 596.

Sacred Congregation of Rites, 1960b, Declaration about particular calendaries (26.07.1960), AAS, 
no. 52, p. 730–731.

Sacred Congregation of Rites, 1961, Instruction about particular calendaries Ad rubricarum Codicem 
(14.02.1961), AAS, no. 53, p. 168–180.

Sacred Congregation of Rites. Consilium, 1969, Decree about liturgical year and calendary Anni 
liturgici (21.03.1969), Notitiae, no. 5, p. 163–164.

Second Vatican Council, 1964, Constitution about liturgy Sacrosanctum Concilium (04.12.1963), 
AAS, no. 56, p. 97–138.

Literature
Beitia Philippe, 2017, Les Fêtes des martyrs dans les livres issus de la réforme liturgique de Vati-

can II: Calendrier romain général et communs, EL, vol. 131, p. 274–289.
Berthe Pierre-Marie, 2018, La suppression de la commission ‘Ecclesia Dei’: un choix théologiquement 

cohérent, Revue de Droit Canonique, no. 68, p. 157–175.
Berthe Pierre-Marie, 2019, La fin de la Commission Pontificale ‘Ecclesia Dei’: une décision au service 

de l’unité catholique, Studia Canonica, vol. 53, p. 347–367; doi: 10.2143/STC.53.2.3287614.
Beyga Paweł, Ferdek Bogdan (ed.), [b.r.], Canon romanus jako locus theologicus. Dogmat w liturgii 

Mszy Świętej, Opera Theologiae Systematicae 8, Papieski Wydział Teologiczny, Wrocław.
Biardzki Karol, 2020, Prefacja jako integralny element celebracji mszalnej, Teologiczne Studia 

Siedleckie, vol. 17, p. 28–46.
Blot Thierry, 2010, Les Préfaces du Missel Romain, EL, vol. 124, p. 129–159.
Czerwik Stanisław, 1984, Prefacje o misteriach Chrystusa w Mszale Rzymskim Pawła VI. Geneza  

i teologia, Akademia Teologii Katolickiej, Warszawa.
Czerwik Stanisław, 1989, Prefacje okresowe w Mszale Pawła VI, in: Bogusław Nadolski (ed.), 

Mszał księgą życia chrześcijańskiego, Księgarnia św. Wojciecha, Poznań, p. 71–99.
Czerwik Stanisław, 2005, Z bogactwa prefacji Mszału Rzymskiego Pawła VI, in: Helmut Sobeczko 

(ed.), Modlitwy Eucharystyczne Mszału Rzymskiego. Dzieje – teologia – liturgia, Redakcja 
Wydawnictw Wydziału Teologicznego UO, Opole, p. 113–139.

Dirks Ansgarius, 1965, Principia seu criteria generalia ad calendarium liturgicum instaurandum, 
Notitiae, no. 1, p. 150–152.

Doyle Sean, 2013, The Pontifical Commission ‘Ecclesia Dei’. Purpose and Competence, The Jurist, 
vol. 73/1, p. 131–150; doi: 10.1353/jur.2013.0007.

Foley Michael, 2010, Divine Do-Overs: The Secret of Recapitulation in the Traditional Calendar, 
The Latin Mass Magazine, no. 19, p. 46–49.

Glendinning Chad, 2011, ‘Universae Ecclesiae’: text and commentary, Studia Canonica, vol. 45/2, 
p. 355–409.

Goñi Beasoain de Paulorena José Antonio, 2010, Relación entre el Calendario Romano General y 
los Calendarios Particulares, EL, vol. 124, p. 195–218.

Konecki Krzysztof, 2010, Rok liturgiczny i Kalendarz w reformie Soboru Watykańskiego II. Kwestie 
redakcyjne, Scripta Theologica Thoruniensia, vol. 12, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu 
Mikołaja Kopernika, Toruń.



The Congregation for the Doctrine of the Faith’s Cum sanctissima and Quo magis Decrees 247

Krakowiak Czesław, 2013, Prefacja w modlitwie eucharystycznej, in: Jan Hadalski (ed.), Msza Święta 
– rozumieć, aby lepiej uczestniczyć. Wykład liturgii Mszy, Hlondianum, Poznań, p. 274–278. 

International Federation Una Voce, 2015, Joseph Shaw (ed.), Positio 8: The Prefaces of the 1962 
Missal, in: Joseph Shaw (ed.), The FIUV Position Papers on the 1962 Missal, [b.m.], p. 55–65.

International Federation Una Voce, 2018, Positio 33: The Sanctoral Cycle of the Extraordinary 
Form, access: 20.09.2022, <http://www.unavoce.ru/pdf/FIUV_PP/FIUV_PP33_Saints.pdf>.

Jounel Pierre, 1986, Le renouveau du culte des saints dans la liturgie romain, C.L.V. – Edizioni 
liturgiche, Rome.

Margański Bolesław, 1971, Prefatio Precis Eucharisticae (In luce Patrum et Scriptorum Ecclesiae 
considerata), Rome. 

Mateja Erwin, 2021, Reforma kalendarza i roku liturgicznego od Soboru Trydenckiego do Soboru 
Watykańskiego II, Opolska Biblioteka Teologiczna 174, Redakcja Wydawnictw Wydziału 
Teologicznego UO, Opole.

Mielnik Dawid, 2021, ‘Ordo missae’ Mszałów Jana XXIII i Pawła VI w świetle zasady ‘lex orandi 
– lex credendi, in: Dawid Mielnik (ed.), W poszukiwaniu Kościoła Chrystusowego, vol. 3, 
Wydawnictwo Katolicki Uniwersytet Lubelski, Lublin.

Nowak Jacek, 2021, Komentarz do ‘Ogólnych norm roku liturgicznego i kalendarza’, Pallottinum, 
Poznań.

Otaduy Jorge, 1997, Sobre las ‘Notas explicativas’ del Consejo Pontificio para la Interpretación de 
los Textos Legislativos, Ius Ecclesiae, vol. 9, p. 633–645.

Pfatteicher Philip, 2013, Journey into the heart of God living in the liturgical year, Oxford University 
Press, New York.

Pietras Dawid, 2021, Nadzwyczajna forma rytu rzymskiego. Status prawny liturgii i wspólnot, 
Wydawnictwo Dębogóra, Dębogóra.

Pietras Dawid, 2023, The Pontifical Commission 'Eccclesia Dei' (1988–2019): Competences, 
Structure, and Activity, Scriptum, Kraków.

Pozzo Guido, 2018, Conference (18.07.2018), access: 21.09.2022, <http://www.christianitas.org/
news/starozytna-liturgia-rzymska-wspolczesny-kryzys-wiary/>.

Prokop Kapucyn, 1882, Żywoty Świętych Pańskich na wszystkie dni roku, vol. 1, Warszawa.
Ratzinger Joseph, 2001, Bilan et perspectives, in: Autour de la question liturgique, avec le Cardinal 

Ratzinger. Actes des journées liturgiques de Fontgombault, 22–24 juillet 2001, Fontgombault, 
p. 173–183.

Szczych Jan, 2012, ‘Sanctorale’ w Mszałach liturgii zachodnich przed Soborem Watykańskim II. 
Panorama historyczno-liturgiczna, in: Wacław Świerzawski (ed.), Historia liturgii, vol. 2, 
Wydawnictwo Diecezjalne i Drukarnia w Sandomierzu, Sandomierz,  p. 265–281.

Ward Anthony, Cuthbert Johnson, 1989, The prefaces of the Roman Missal. A source compendium 
with concordance and indices, Tipografia Poliglotta Vaticana.

Ward Anthony, 2020, The ‘Quo magis’ Prefaces added to the Missal of Saint John XXIII, EL,  
vol. 134,  p. 407–463.

Weishaupt Gero, 2013, Die Instruktion ‘Universae Ecclesiae’. Ein kirchenrechtlicher Kommentar, 
Aadorf–Benedetto.



Dawid Pietras, FSSP248

Dekrety Cum sanctissima i Quo magis Kongregacji Nauki Wiary 
z 22 lutego 2020 r.: kanoniczna analiza dokumentów dotyczących nowych 

formularzy Świętych i prefacji w liturgii z 1962 r.

Streszczenie: 22 lutego 2020 r. Kongregacja Nauki Wiary wydała dwa dokumenty dotyczące obrzę-
dów Kościoła łacińskiego. Są to dekrety generalne dotyczące liturgii z 1962 r. zwanej dotychczas 
nadzwyczajną formą Rytu Rzymskiego zatwierdzone in forma communi przez papieża Franciszka  
5 grudnia 2019 r. Było to zakończenie prac Papieskiej Komisji Ecclesia Dei założonej w 1988 r.  
Na mocy tych dekretów, celebrując tę liturgię, można użyć ad libitum siedmiu nowych prefacji oraz 
wspominać Świętych wprowadzonych aktualnie do Calendarium Romanum. Wydane dekrety wpi-
sują się w proces wzajemnego ubogacania się między wcześniejszą tradycją liturgiczną a liturgią 
wprowadzoną po II Soborze Watykańskim.

Słowa kluczowe: Cum sanctissima, Quo magis, Sanctorale, prefacja, liturgia z 1962, nadzwyczajna  
	  forma Rytu Rzymskiego.

Abbreviations

AAS	 –  Acta Apostolicae Sedis
CDF	 –  Congregation for the Doctrine of the Faith
CDF.PCED	 –  Congregation for the Doctrine of the Faith. Pontifical Commission Ecclesia Dei
CDWDS	 –  Congregation for Divine Worship and the Discipline of the Sacraments
CGF	 –  Letter Con grande fiducia
CIC	 –  Codex Iuris Canonici (1983)
CS	 –  Decree Cum sanctissima
EL	 –  Ephemerides Liturgicae
IFUV	 –  International Federation Una Voce
PCED	 –  Pontifical Commission Ecclesia Dei
QM	 –  Decree Quo magis
SCDW	 –  Sacred Congregation for Divine Worship
SCR	 –  Sacred Congregation of Rites
SP	 –  Motu proprio Summorum Pontificum (2007)
TC	 –  Motu proprio Traditionis custodes (2021)
UE	 –  Instruction Universae Ecclesiae (2011)

Proofreading by a native speaker: Mark Jensen

Weryfikacja artykułu – finansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie 
umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.; kwota środków finansowych stanowiących 

pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.



TEKSTY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9476 

KSIĄDZ PROFESOR MARIAN BORZYSZKOWSKI  
O DE REVOLUTIONIBUS MIKOŁAJA KOPERNIKA

W archiwach oraz publikacjach naukowych środowiska warmińskiego 
można znaleźć wiele materiałów dotyczących osoby i dzieła Mikołaja Koperni-
ka. Wśród nich są opracowania ks. prof. Mariana Borzyszkowskiego, znawcy 
źródeł średniowiecznej teologii i filozofii1. Ksiądz Profesor był, podobnie jak 
Mikołaj Kopernik, członkiem Kapituły Warmińskiej z siedzibą we Fromborku. 
W dorobku Księdza Profesora obejmującym 159 opublikowanych opracowań 
(monografie, artykuły, recenzje i sprawozdania) znajduje się 15 (w tym 12 na 
łamach rocznika „Studia Warmińskie”2) tekstów, będących artykułami recen-
zyjnymi i naukowymi, w których jest podjęta tematyka dotycząca najsławniej-
szego Kanonika Warmińskiego3. Są to:
–  [rec.] Herman Kesten, Kopernik i jego czasy autorstwa, SW 1956, t. 1,  

s. 469–471.
–  O Koperniku (rec. Mikołaj Kopernik. Szkice monograficzne, red. J. Hurwica, 

oprac. W. Billig i inni. Warszawa 1965, ss. 303), SW 1966, t. 3, s. 430–438.
–  Mikołaj Kopernik w świetle nowszych badań, SW 1966, t. 3, s. 438–444.
–  Kościół a kopernikanizm (rec. T. Kuhn, Przewrót kopernikański, Warszawa 

1966, ss. 436), SW 1967, t. 4, s. 562–566.
–  Geneza i czas powstania nowego systemu u Mikołaja Kopernika (rec.:  

J.R. Ravetz, Astronomia i kosmologia w dziele Kopernika, Wrocław 1965), 
Zeszyty Naukowe KUL 1967, t. 11, s. 75–76.

–  Mikołaj Kopernik i Frombork (rec. Komentarze fromborskie, Olsztyn 1965, 
ss. 93), SW 1968, t. 5, s. 591–592.

1 Ks. prof. Marian Borzyszkowski (1936–2001). Zob. K. Parzych-Blakiewicz, Pielgrzymowanie 
Błogosławionej Doroty z Mątów do Ensiedeln w kontekście wpływów ówczesnych ideałów duchowości 
religijnej Nadrenii (cz. 1: Błogosławiona Dorota z Mątów Wielkich, jej życie religijne i duchowe). Wpro-
wadzenie, „Forum Teologiczne” 2018, t. 19, s. 251–253.

2 Wszystkie teksty opublikowane w „Studiach Warmińskich” (dalej: SW), tomy 1–55 są dostępne  
w formie zdigitalizowanej. Zob. Warmińsko-Mazurska Biblioteka Cyfrowa [online], dostęp: 10.04.2023, 
<https://wmbc.olsztyn.pl/dlibra/publication/1321?language=pl#structure>.

3 Zob. M. Markowski, Marian Borzyszkowski (31.08.1936–21.09.2001). In memoriam, SW 2002,   
t. 39, s. 5–29, tu: 19–28.



Marian Borzyszkowski250

–  W sprawie lokalizacji obserwatoriów Mikołaja Kopernika we Fromborku 
(rec. J. Pagaczewski, Obserwatoria Mikołaja Kopernika na Warmii, Olsztyn 
1967, ss. 84), SW 1968, t. 5, s. 592–594.

–  Chronologia życia i działalności Mikołaja Kopernika na Warmii (rec.: J. Si-
korski, Mikołaj Kopernik na Warmii, Olsztyn 1968, ss. 158), SW 1969, t. 6,  
s. 526–528.

–  Mikołaj Kopernik i Tideman Gise, SW 1972, t. 9, s. 185–204.
–  [rec.] Współautorstwo z: Wojtkowski Julian, Mikołaja Kopernika „Lokacje 

łanów opuszczonych”, dokument o jego działalności administracyjno-gospo-
darczej (red. M. Kopernik: Lokacje łanów opuszczonych. Wydał M. Biskup. 
Olsztyn 1970), SW 1972, t. 9, s. 535–538.

–  Kopernik i Gise. Głos w dyskusji, w: Księga kopernikowska, Lublin 1972,  
s. 154–156.

–  Religijno-kościelne aspekty życia i działalności Mikołaja Kopernika oraz re-
cepcji „De revolutionibus”, Ateneum Kapłańskie 1973, t. 83, z. 3(389),  
s. 345–385.

–  Nowe szczegóły do biografii Mikołaja Kopernika podane przez B. Baldiego, 
SW 1973, t. 10, s. 501–514.

–  Kościelne obchody 500-lecia urodzin Mikołaja Kopernika w Diecezji War-
mińskiej, SW 1974, t. 11, s. 491–510.

–  Kościół wobec „De revolutionibus” Mikołaja Kopernika, SW 1974, t. 11,  
s. 527–535.

Dla porównania, oprócz opracowań autorstwa ks. Mariana Borzyszkow-
skiego, w „Studiach Warmińskich” można znaleźć 22 opracowania dotyczące 
kwestii kopernikańskiej, autorstwa siedemnastu osób4.

4 J. Obłąk, Mikołaja Kopernika „Inwentarz dokumentów w skarbcu na zamku w Olsztynie roku 
Pańskiego 1520’ oraz inne zapisy archiwalne, SW 1972, t. 9, s. 7–85; E. Rybka, Życie i twórczość Mikołaja 
Kopernika, SW 1972, t. 9, s. 87–108; J. Wojtkowski, Teologia Mikołaja Kopernika, SW 1972, t. 9,  
s. 175–183; M. Heller, Zasada Kopernika we współczesnej kosmologii, SW 1972, t. 9, s. 205–210; S. Kem-
pa, Uwagi o nieskończoności kopernikowskiego świata, SW 1972, t. 9, s. 211–214; T. Pawluk, Na margine-
sie klauzuli kościelnego Urzędu Cenzorskiego dotyczącej dzieł Mikołaja Kopernika, SW 1972, t. 9,  
s. 231–259; B. Bieńkowska, Z dziejów recepcji heliocentryzmu w polskich szkołach katolickich od XVI do 
XVIII w., SW 1972, t. 9, s. 261–312; S. Salmonowicz, Myśl Kopernika w Toruniu na przełomie XVII/XVIII w., 
SW 1972, t. 9, s. 313–338; M. Markowski, Okresy rozwoju astronomii w Polsce w epoce przedkopernikań-
skiej, SW 1972, t. 9, s. 339–378; G. Rosińska, Mikołaj Kopernik i tradycje Krakowskiej Szkoły Astrono-
micznej – Znajomość traktatów o instrumentach astronomicznych w Krakowie w XV w., SW 1972, t. 9,  
s. 379–404; M. Dorawa, Kościół św. Jana w Toruniu w czasach Mikołaja Kopernika – Próba rekonstrukcji 
wyposażenia, SW 1972, t. 9, s. 405–430; B. Kuczała, Osiemnastowieczna kopia portretu Mikołaja Koper-
nika ze zbiorów Domu Jana Matejki w Krakowie, t. 9, Olsztyn 1972, s. 431–440; E. Łepkowski, Mikołaj 
Kopernik w twórczości Jana Matejki, t. 9, Olsztyn 1972, s. 441–451; M. Gumowski, Medale Kopernika, 
SW 1972, t. 9, s. 453–518; J. Obłąk, Kopernik czy Sculteti?, SW 1972, t. 9, s. 519–522; T. Pawluk, Wpływ 
środowiska kościelnego na powstanie i ukazanie się dzieła „De revolutionibus” Mikołaja Kopernika, 
SW 1974, t. 11, s. 53–92; S. Świerzewski, Czterechsetna rocznica urodzin Mikołaja Kopernika w świetle 



Die Kirche und De revolutionibus von Nikolaus Kopernikus... 251

W roku 2023 przypada 550. rocznica urodzin oraz 480. rocznica śmierci 
Mikołaja Kopernika, kanonika warmińskiego, teologa, matematyka, medyka,  
a przede wszystkim znanego na całym świecie astronoma. Z tej okazji oddaje-
my do rąk Czytelników dotąd nieopublikowany niemieckojęzyczny tekst autor-
stwa ks. prof. Mariana Borzyszkowskiego, pt. „Kirche und De revolutionibus 
Nikolaus Kopernikus”, powstały z okazji obchodów 500-lecia urodzin Mikoła-
ja Kopernika i wygłoszony w Elblągu, w kościele św. Mikołaja, 16 września 
1973 r. Chcąc po raz kolejny upamiętnić jubileusz Mikołaja Kopernika, ale tak-
że osobę Księdza prof. Mariana Borzyszkowskiego, publikujemy tekst, który 
znajduje się w Bibliotece Hosianum w Olsztynie, w formie maszynopisu, pod 
sygnaturą C 1775. Wersję polskojęzyczną Czytelnik znajdzie w „Studiach  
Warmińskich”5.

Autor stwierdza w artykule, że studia krakowskie, pobyt we Włoszech  
i obserwacje astronomiczne na Warmii wywarły ogromny wpływ na heliocen-
tryzm Kopernika. Swój system heliocentryczny Kopernik przedstawił w Ko-
mentarzu oraz w dziele De revolutionibus. Opracowanie tego głównego dzieła 
opierało się m.in. na inspiracji potrzebami kultu kościelnego, związanymi  
z opracowaniem nowego kalendarza. Do wydania dzieła De revolutionibus 
przyczynili się przedstawiciele hierarchii kościelnej: biskup Tideman Giese 
i kardynał Nikolaus Schonberg. Włączenie dzieła Kopernika do Indeksu było 
spowodowane nieuzasadnionymi wnioskami teologicznymi wyciągniętymi  
z teorii Kopernika i nie było skierowane przeciwko jego heliocentryzmowi. 

Katarzyna Parzych-Blakiewicz 
[ORCID: 0000-0002-7965-9064]

korespondencji Ignacego Polkowskiego z Józefem Ignacym Kraszewskim, SW 1974, t. 11, s. 465–489; J. 
Obłąk, Mikołaj Kopernik – życie i działalność, SW 1974, t. 11, s. 511–518; S. Swieżawski, Myśl chrześci-
jańska w czasach Kopernika, SW 1974, t. 11, s. 519–526; J. Obłąk, Kościół katolicki w Polsce w hołdzie 
Mikołajowi Kopernikowi z okazji pięćsetnej rocznicy jego urodzin, SW 1974, t. 11, s. 537–548; J. Sikorski, 
Marcin Kromer a tradycja kopernikańska na Warmii, SW 1989, t. 26, s. 139–148; M. Markowski, Bóg a 
determinizm kosmiczny w polskich dziełach astrologicznych doby przedkopernikańskiej, SW 1990, t. 27, 
s. 125–146.

5 Tom 11, Olsztyn 1974, s. 527–535. Zob. wersję zdigitalizowaną: <https://wmbc.olsztyn.pl/dlibra/
publication/11177/edition/10859/content>.



Marian Borzyszkowski252

Die Kirche und De revolutionibus von Nikolaus Kopernikus

Autor: Rev. Marian Borzyszkowski

Nikolaus Kopernikus wurde hauptsächlich durch sein heliozentrisches 
Bausystem des Weltalls bekannt.

Es ist nicht leicht zu zeigen, welche Faktoren die ausschlaggebendsten bei 
der Schaffung der Heliozentrismustheorie waren. Zumeist werden theoretische 
und empirische Motive genannt. Nicht ohne Bedeutung waren jedoch, die von 
der Kirche ausgehenden Inspirationen, die mit dem Bedürfnis nach der Ausar-
beitung eines neuen Kalenders einhergingen. 

Im Herbst 1491 begann Kopernikus sein Studium an der Akademie zu Kra-
kau, welche in der zweiten Hälfte des IV. Jahrhunderts eine Blütezeit der Mathe-
matik und besonders der Astronomie verzeichnete. Die Krakauer Studien hatten 
aus vielerlei Gründen große Bedeutung für die Prägung der Denk- und Arbeit-
srichtung von Nikolaus Kopernikus. Die an der Krakauer Akademie gepflegte 
Philosophie trug dazu bei, daß Kopernikus sicb einerseits für die Antike, ande-
rerseits für die Moderne zu interessieren began. Im Krakauer Milleu lernte Ko-
pernikus die neue Physik kennen, allem voran die Impetustheorie Jan Burydans. 
Diese Theorie erschütterte die bisherig gängige Physik Aristoteles, auf welcher 
sich das geozentrische System Claudius Ptolemäus stützte und ferner sprach sie 
sich für die Möglichkeit einiger Bewegungen der Erde aus. Die Krakauer Stu-
dien ermöglichten Kopernikus eine Reihe von Unlogizismen im geozentrischen 
System zu erkennen, was er später mit seinen astrologischen Beobachtungser-
gebnissen belegte. 

In Italien erfolgte dann die Vertiefung des Wissens Kopernikus – allem vo-
ran durch die Schriften Cyceros und. Pseudoplutarchs – bezüglich dem geozen-
trischen System entgegengesetzten Ansichten, nämlich denen Hiketas, Ekfantos 
und den Anhängern der neuplatonischen Schule. Während seiner Studienzeit 
begegnete Kopernikus einer großen Anzahl von Persönlichkeiten, die sowohl 
durch die von ihnen gehaltenen Vorlesungen als auch durch private Kontakte 
einer großen Einfluß auf ihn ausgeübt hatten. An dieser Stelle sollte man allen 
voran Domenico Maria Novara nennen, mit dem Kopernikus in Bologna zu-
sammen astrologische Beobachtungen unternahm.  

Kopernikus kehrte ins Ermland als typischer Mensch und Gelehrter der Au-
fklärung heim, vielseitig gebildet, als Mathematiker, Astronom, Mediziner, 
Rechtswissenschaftler und ein Kenner der Ökonomie, der Politik und der Kunst. 
Er wohnte nun im bischöflichen Schloß zu Heilsberg bei seinem Onkel Lucas 
Watzenrode, ihm als Arzt, Vertrauter, Berater und Sekretär zur Verfügung ste-
hend und am administrativen und politischen Leben des Ermlands sowie der 



Die Kirche und De revolutionibus von Nikolaus Kopernikus... 253

Diözese immer aktiver teilnehmend. Seinen Aufenthalt in Heilsberg nützte Ko-
pernikus für astronomische Beobachtungen, die endgültige Fassung seines 
“Kommentars”, sowie für die lateinische Übersetzung der Briefe Teofilakts aus 
Simokatt. 

Weitere astronomische Beobachtungen setzte er in Allenstein und Frauen-
burg fort. Im Diözesanschloß zu Allenstein führte Kopernikus Forschungen mit 
Hilfe einer in den Jahren 1516/17 entstandenen Sonnentafel aus, welche kon-
struiert wurde auf der Basis einer gnomischen, reflexiven Projektion. Größere 
Teile dieser Tafel haben sich bis heute erhalten und sind an der Innenwand des 
Kreuzganges des Schlosses zu sehen. Die Tafel diente zu Beobachtungen der 
scheinbaren Sonnenbewegungen, zur Bestimmung von Unregelmäßigkeiten 
des Sonnenumlaufes der Erde und zur Festlegung von beweglichen Feiertagen.

In Frauenburg befand sich das Observatorium Kopernikus im nordwe-
stlichen Turm der Festungsmauern auf dem Kathedralberg. Außerdem  führte 
Kopernikus Beobachtungen vom sogenannten pavimentum aus, einem ebenen, 
gemauerten Boden, der sich innerhalb des Gebäudekomplexes seines Kanoni-
kats befand.

Die Auslegung des heliozentrischen Systems Nikolaus Kopernikus wurde in 
zwei Werke gefaßt: das erste war Nicolai Copemnici de hypothesibus motuum 
coelestium a se constitutes commentariolus, es wurde in Abschriften an den ver-
trauten Personenkreis verschickt; das zweite war wiederum De revolutionibus.

Es ist nicht genau zu fixieren, wann Kopernikus seinen “Kommentar” ge-
schrieben hatte. Höchst wahrscheinlich schon um 1507. Dies war eine kurze, in 
Form einer Skizze abgefaßte Aufzeichnung der heliozentrischen Theorie, Ko-
pernikus schrieb darin unter anderem: “Was es auch an Beweglichem sein mag, 
was wir am Firmament erblicken können, rührt nicht von einer scheinbaren 
Eigenbewegung her, sondern wird durch die Bewegung der Erde selbst hervor-
gerufen. Sie selbst also, zusammen mit den nächsten Elementen vollbringt in-
nerhalb von 24 Stunden eine Kreisbewegung um ihre unveränderliche Pole und 
einen ewig starren Himmel … Welche Bewegung die Sonne auch zu haben 
scheint, eine solche Erscheinung rührt aber nicht von einer Eigenbewegung der 
Sonne her, sondern ist eine Täuschung, die eine Folge der Erdbewegung und 
ihrer Umlaufbahn, auf der wir uns, um die Sonne drehen, ist”.

Das vollständige heliozentrische System wurde von Kopernikus im Werk 
De revolutionibus vorgestellt, welches in den Jahren 1515–1533 entstanden ist. 
Auf dessen Seiten schrieb Kopernikus unter anderem: “Wir müssen allem voran 
darauf unsere Aufmerksamkeit lenken, daß die Welt eine Kugelform hat…. Die 
Erde – zweifelsohne – ist ebenfalls kugelförmig…, nichts spricht dagegen, um 
die Beweglichkeit der Erde zu akzeptieren…. Das Ganze, vom Mond umschrie-
ben umläuft – zusammen mit dem Mittelpunkt der Erde – die Sonne in einem 



Marian Borzyszkowski254

Jahresumlauf auf einen großen Kreis zwischen den verbleibenden Planeten. Der 
Mittelpunkt der Welt liegt in der Nähe der Sonne. Und wenn die Sone also un-
beweglich ist, so ist die Erscheinung der Bewegung der Sonne mit der wirklich 
vorhandenen Erdbewegung zu erklären…. Die erste und höchste Stellung nim-
mt die Sphäre der unveränderlichen Sterne an, … Die vierte Stelle in dieser 
Reihe nimmt die Sphäre mit einem Jahresumlauf ein; in dieser Sphäre, wie be-
reits schon gesagt, liegt die Erde zusammen mit der Mondumgebung als kle-
inem Epizyklum. … Und inmitten des allen liegt die Sonne”.

In seinem Kosmosmodell hat Kopernikus die Sonne als Bezugspunkt ge-
wählt. Er beharrte aber weiterhin auf dem Standpunkt einer gleichmäßigen 
Kreisbewegung der Planeten. Neu war hierin die Bewegung der Erde, sowohl 
die vierundzwanzig-stündige Bewegung um die eigene Achse, als auch die jähr-
liche um die Sonne, dazu die dritte Bewegung der Erde – die Präzessionsbewe-
gung, mit welcher Kopernikus die Achsenneigung der Erde gegenüber ihrer 
Laufbahn zu erklären suchte. 

 Kopernikus lieferte, sowohl in Schrift, als auch in Taten, viele Beweise 
seines vollen Engagements an den laufenden Ereignissen der Ermländischen 
Diözese. Er war sich auch dessen bewußt, daß seine astronomischen Arbeiten 
eine praktische Bedeutung für das Kirchenleben haben warden könne, zumal 
die Bearbeitung eines neuen Kalenders dringend nötig war. Der bis dahin 
gebräuchliche julianische Kalender bereitete große Umständlichkeiten, beson-
ders bei der Festlegung von Daten für bewegliche kirchliche Feiern.

Die Differenz zwischen dem Sonnenumlauf der Erde und dem julianischen 
Kalender betrug jährlich 11 Minuten und 14 Sekunden. Im XVI. Jahrhundert 
war diese Differenz so deutlich, daß astronomische Erscheinungen bezüglich 
des Kalenders rückgängig wurden. Diese Situation erschwerte immer mehr 
Festlegung des Datums für Ostern, die auf den ersten Sonntag nach dem Früh-
jahrsvollmond fallen sollten. Mit der Reform des Kalenders beschäftigte sich 
das V. Lateraner Konzil in den Jahren 1512–1517. Zu diesem Zweck faßte man 
den Beschluß, Gelehrte, Bischöfe und Universitätszentren zu Rate zu ziehen. 
Im Jahre 1515 stellte Paul von Middelburg, Bischof Fossombrone, Vorsitzender 
der Konzilkomission für Fragen der Kalenderreform, unter anderen auch 
Nikolaus Kopernikus eine Einladung zur Teilnahme an den Arbeiten zur Reform 
des Kalenders zu. Kopernikus sandte schon vor 1516 sein Projekt der 
Kalenderreform nach Rom ein. Im Widmungsbrief an Papst Paul III. bezüglich 
des De revolutionibus schrieb Kopernikus zu diesem Thema: 

“Daher wünsche ich es so sehr, daß Ihre Heiligtum voll davon überzeugt 
wären, daß der Gedanke die Bewegungen der Weltgestirne nach anderen Regeln 
zu berechnen aus keinem anderen Quell entsprungen ist, als einzig und allein 
aus den Feststellung, daß die Mathematiker in ihren Forschungen diesbezüg-



Die Kirche und De revolutionibus von Nikolaus Kopernikus... 255

lich… nicht im Stande sind, die unveränderliche Länge des Wendekreisjahres 
… zu bestimmen und zu berechnen. 

Es ist noch nicht lange her, als zu Zeiten Leo X. auf dem Lateraner Konzil 
die Problematik der Korrektion des Kirchenkalenders erörtert wurde und man 
zu keinem Ergebnis gelangte deswegen, weil man noch über keine, ausreichend 
genauen Daten hinsichtlich der Länge von Jahren und Monaten, sowie der Son-
nen- und Mondbewegungen verfügte. Seitdem – angespornt durch die berühmte 
Person, den Pfarrer Paul, Bischof Fossombrone, der damals die Konzilberatun-
gen gleitet hat – begann ich meinen Geist anzustrengen,_ um diese Dinge genau 
zu erforschen. Was es mir in dieser Angelegenheit zu erforschen gelang, das 
überlasse ich allem voran Ihnen und allen anderen Mathematikern zur Beurte-
ilung.

Das vorstehende Fragment des Widmungsbriefes Kopernikus an Papst Paul 
III. enthält wichtige Informationen. Kopernikus berichtet darin, daß das Refor-
manliegen des Kirchenkalenders nicht vorwärts kommen konnte, weil es durch 
die Unkenntnis der Sonnen- und Mondbewegungen, und durch die Schwierig-
keit der Berechnung des Wendekreisjahres gehindert wurde. Die vorstehenden 
Fakten bewegten Kopernikus – wie er schreibt – “zum Ergreifen des Gedankens 
über eine andere Regel für die Berechnung von Bewegungen der Weltgestirne”,  
welcher auf den Thesen des Heliozentrismus beruhte. Das Konzilsappell des 
Bischofs Paul von Middelburg ermutigte Kopernikus zu intensiven Forschun-
gen an der Ausarbeitung der heliozentrischen Theorie. 

Dies war – wie es B. Bilinski berichtet – “eins der Antriebsimpulse für die 
Entstehung” von De revolutionibus, “eins der wichtigen Gründe, die ihn (Ko-
pernikus) zu astronomischen Beobachtungsforschungen anspornten, deren Er-
gebnis das Werk, De revolutionibus wurde”.

Es scheint, daß in dem von Kopernikus vorgelegten Reformprojekt des Ka-
lenders nur allgemeine Grundsätze der neuen Zeitberechnung gezeigt wurden. 
Die Kürze der Zeit, die Kopernikus für die Bearbeitung des Reformprojekts zur 
Verfügung stand machte es ihm unmöglich, die neuen Grundsätze eingehend zu 
erörtern. Er beschloß aber – wie er selbst schreibt “diese Dinge genau zu erkun-
digen”. Die Frucht dieser Forschungen war das Werk De revolutionibus, das die 
Grundlagen der heliozentrischen Theorie genau beschrieb. 

Kopernikus hoffte, daß seine – wie er selber schreibt – “Mühen auch der 
allgemeinen Kirche von Nutzen sein werden”. Die weiteren Worte des Textes 
deuten darauf hin, daß Kopernikus in diesen Nutzensbereich auch die “Verbes-
serung des Kirchenkalenders” setzte. Ferner war Kopernikus, indem er die Wor-
te Platons parafrasierte, der Ansicht, daß er auf diese Weise dem Christentum 
einen Dienst erweise, weil dieses – die richtigen Daten der kirchlichen Festtage 
kennend – wird umso besser Gott loben können durch die Feier dieser Festtage 



Marian Borzyszkowski256

und durch Darbringung von Opfern an diesen Tagen. Als Faktum sollte man 
festhalten, daß bei der Kalenderreform, die unter Papst Gregor XIII im Jahre 
1582 durchgeführt worden ist, die Tafeln E. Reinholds angewendet wurden, 
welchen die Berechnungen von Nikolaus Kopernikus zugrunde lagen. 

Es stellt sich heraus, daß der Bearbeitung des Werkes “Über den Um-
lauf…”, das einen Vortrag der heliozentrischen Theorie Kopernikus enthält, 
nicht nur Motive theoretischer oder empirischer Art zugrunde lagen, sondern 
auch eine deutliche Inspiration seitens der Bedürfnisse des kirchlichen Kultus, 
für den die Bearbeitung eines neuen Kalenders unbedingt notwendig war. 

Kopernikus – wie er bereits selber berichtet – hatte Schwierigkeiten mit 
dem Fassen des Entschlusses zur Veröffentlichung von De revolutionibus. “Hei-
liger Vater – schrieb Kopernikus an Papst Paul III. es ist mir ausreichend klar, 
daß sich Menschen finden warden, die sobald davon gehört haben, daß in mei-
nen Büchern über den Umlauf der Gestirne im Weltall, ich der Erdkugel Bewe-
gungen unterstelle, sofort ein Geschrei entfachen, daß man mich, samt meiner 
Darstellungen verdammen sole”.

Aus dem vorstehenden Text versuchen manche die Schlußfolgerung zu zie-
hen, daß der Gegenstand von Befürchtungen Kopernikus ausschließlich im 
kirchlichen Bereich lag und daß diese zur Verzögerung der Veröffentlichung der 
Heliozentrismustheorie führten. Unterdessen zeigen die weiteren Worte des 
Widmungsbriefes, daß die Ursache von Befürchtungen Kopernikus ganz ande-
rer Art waren. Kopernikus war sich der tiefen Verwurzelung der bisherigen 
Überzeugung vom geozentrischen Aufbau des Weltganzen bewußt. Es war ihm 
klar, daß seine Theorie nicht nur zum Aufruhr vieler “sturer Geister” führen 
kann, sondern ihn obendrein der “Erniedrigung und Verachtung” aussetzen 
kann. Aus diesem Grunde zögerte und weigerte sich Kopernikus, De revolutio-
nibus zu veröffentlichen; er wollte sich beschränken lediglich auf die Publika-
tionen neubearbeiteter astronomischer Tafeln. 

Dies bestätigt auch der Bericht J.J. Reticus. Indem Kopernikus zu sagen 
pflegte „ich werde keine Verwirrung unter den Philosophen hervorrufen”, mein-
te er, daß die Publikation seines Werkes gegen die zu jener Zeit gängige Physik 
Aristoteles und die darauf basierende Astronomie Ptolemäus sich auswirken 
würde. Der Frauenburger Astronom befürchtete die größten Schwierigkeiten 
nicht von Seiten der “wirklichen Meister”, “Gelehrten”, “Mathematiker”, son-
dern von, der “Schar der Astronomen”, d.h. derer, die die scheinbare Unbeweg-
lichkeit der Erde den wissenschaftlich-mathematisch begründeten Forschungs-
ergebnissen vorzogen, welche für die Unbeweglichkeit der Erde und die 
Beweglichkeit der Sonne sich aussprachen. 

Die Quelle der Befürchtungen Kopernikus waren nicht kirchliche Faktoren, 
sondern die Masse der Anhänger des Geozentrismus. Ganz im Gegensatz, Ko-



Die Kirche und De revolutionibus von Nikolaus Kopernikus... 257

pernikus rechnete mit der Hilfe des Papstes – sowohl inform seiner kirchlichen 
Autorität als auch in der eines Gelehrten – indem er Papst Paul III. sein Werk 
vorlegte. Die kirchliehen Faktoren haben nicht nur die Verzögerung der Publi-
kation des Werkes nicht verursacht, sondern ihnen ist es zu verdanken, daß De 
revolutionibus entstanden und veröffentlicht wurde. 

“Aber nach langer Zöger- schrieb Kopernikus – ja sogar Widerstand, haben 
mich meine Freunde davon abgebracht, allen voran Nikolaus Schonberg, Kar-
dinal von Kapua, weit wegen seiner Gelehrtheit bekannt und neben ihm mein 
Herzensfreund, der Bischof von Kulm Tidemann Gise, … Dieser hatte mich oft 
dazu ermutigt und oft unter bitteren Vorwürfen auf mich eingeredet, dieses mein 
Werk… zu veröffentlichen und ihm das Erblicken des Tageslichtes nicht vorzu-
enthalten. Das gleiche hat auch so mancher andere Gelehrte von mir verlangt, 
… Dem Zureden solcher Menschen nachgebend und mit dieser Hoffnung gele-
itet, erlaubte ich schließlich meinen Freunden, mein Werk zu veröffentlichen, 
worum sie mich so lange gebeten hatten”.

Bischof Tidemann Gise, davon – nach dem Bericht von J.. Reticus – übe-
rzeugt, daß es Christus zu großer Ehre gereichen würde, die Ordnung festzule-
gen und eine unerschütterliche Theorie der Bewegung der Himmelsgestirne 
auszuarbeiten, hatte seit vielen Jahren auf Kopernikus eingeredet bis er seine 
Zustimmung erhalten hatte.

Mit ähnlichem Anliegen wandte sich an Kopernikus auch der Kardinal Ni-
kolaus Schonberg in seinem Brief aus dem Jahre 1536. In diesem Brief lesen 
wir unter anderem: “ich habe es nämlich begriffen, daß Du nicht nur die Entdec-
kungen der alten Mathematiker ausgezeichnet kennst, sondern auch eine neue 
Theorie der Welt aufgestellt hast. In dieser lehrst Du, daß die Erde sich beweg, 
die Sonne aber den Mittelpunkt der Welten bildet; Daher großer gelehrter Mann 
… bitte ich Dich bettele unaufhaltsam, lasse diese Deine Entdeckungen den 
Verehrern der Wissenschaften zugänglich werden…

Es ist nicht eindeutig zu bestimmen, woher Kardinal Schonberg die Ansich-
ten Kopernikus kannte. Er konnte Kopernikus während des Studiums in Bolog-
na oder aber in den Jahren 1518/19 begegnet sein, da Schonberg als päpstlicher 
Legat in Polen und im Ermland weilte. Am wahrscheinlichsten ist es aber, daß 
er über die Theorie Kopernikus von seinem Sekretär Johann Widmanstadt un-
terrichtet worden war, welcher diese im Jahre 1533 Papst Klemens VII. und 
seinem Gefolge in den vatikanischen Anlagen vortrug. Dieses Faktum läßt dar-
auf schließen, daß der päpstliche Hof großes Interesse für die Probleme der 
Astronomie und besonders für den Heliozentrismus Kopernikus zeigte. Dies 
bestätigt auch ein Brief Schonbergs, in welchem er Kopernikus um eine Ab-
schrift seines Werkes bittet. Aus den Berichten B. Baldies ist zu entnehmen, daß 
Kopernikus eine Abschrift des Werkes “Über den Umlauf…” nach Rom ge-



Marian Borzyszkowski258

sandt hatte. Diese Abschrift sollte Papst Paul III. vorgezeigt werden, welcher 
ihm seine Aprobation noch vor der Veröffentlichung des Werkes “Über den Um-
lauf…” durch Kopernikus erteilt hatte. Die positive Stellungnahme des Papstes 
lieferte Kopernikus die Gelegenheit zur Niederschrift eines Widmungsbriefes. 
Darin schrieb Kopernikus: “Es wäre mir lieber, die Früchte einer mühevollen 
Arbeit Dir, Eure Heiligtum zu widmen und nicht jemand anderem, und das des-
wegen, weil Du auch in diesem Eckchen der Welt, in der ich lebe, als der Be-
rühmteste – sowohl durch Dein hierarchisches Amt, als auch durch Deine Liebe 
für die Wissenschaften, die Mathematik nicht ausschließend – gerühmt wirst”. 
Kopernikus überließ sein Werk der Beurteilung des Hl. Vaters. Er ist davon 
überzeugt, daß seine “Mühen einen gewissen Dienst auch der allgemeinen Kir-
che erweisen werden, über die Deine Heiligtum das Amt führt”.

Kurz die angeführten Texte kommentierend kann man sagen, daß ohne dem 
Zureden und den Bemühungen der Kirchenvertreter – des Kardinals Nikolaus 
Schonberg und des Bischofs Tidemann Gise wäre es wahrscheinlich nie zu der 
Veröffentlichung des Werkes De revolutionibus und der Publikation der helio-
zentrischen Theorie Nikolaus Kopernikus gekommen. 

Gegen Ende März 1543 erschien im Druck die ersten Exemplare De revo-
lutionibus. Nikolaus Kopernikus lag schon seit Dezember schwer krank. “Schon 
einige Tage zuvor – schreibt der Kanonikus J., Donner an Bischof T. Gise – hat-
te er das Gedächtnis und die Geistesanwesenheit verloren”. Sein Leib wurde in 
den unterirdischen Gewölben des Frauenburger Domes begraben und wartet 
dort in einem namenslosen Grabe seiner Auferstehung.

Die Diözese Ermland und ihr Domkapitel möchten der Welt in der Person 
des Domherrn, und zugleich in der eines Pfarrers, Nikolaus Kopernikus einen 
genialen polnischen Astronomen und zugleich einen Menschen von tiefem Glau-
ben an die Existenz Gottes, einem gläubigen Christen, der immer in Eintracht 
mit der Kirche zu leben suchte, vorstellen. Die obigen Worte können bei einigen 
Menschen Zweifel erwecken und sich fragen lassen: Warum De revolutionibus 
von Kopernikus in den Index der von der Kirche verbotenen Bücher gelangte? 

Unter Betracht ziehend, daß es sich hierbei um das XVI. Jahrhundert ge-
handelt hatte, stellt es sich heraus, daß die Kirche keine Einwände gegen den 
Heliozentrismus von Kopernikus zu vermelden hatte. Professor Wlodzimierz 
Zonn zieht eine bemerkenswerte Schlußfolgerung bezüglich dem Standpunkt 
der damaligen katholischen Kirche: “Die katholische Kirche nahm zunächst 
eine völlig andere Stellung ein… Keine Spur irgendeiner Empörung, nicht 
einmal einer Geringschätzung! … Im Gegensatz – es scheint, daß ausgenom-
men eine kleine Anzahl von Astronomen, allein die Mitglieder der katholischen 
Kirche das Talent und die Treffsicherheit der Folgerungen des sarmatischen 
Astronomen voll zu würdigen vermochten”.



Die Kirche und De revolutionibus von Nikolaus Kopernikus... 259

Die neuesten Forschungen hinsichtlich der Heliozentrismustheorie Koper-
nikus lassen .beweisen, daß das Werk Kopernikus die neue Theorie beinhaltend, 
wurde zur Jahrhundertwende des XVI./XVII. zum Quell von Inspirationen für 
falsche theologische Ansichten. Es fanden sich Menschen vor, die aus den An-
sichten Kopernikus Schlußfolgerungen von zweifelhaftem Wert zogen, so z.B. 
bemühten sich manche auf der Basis der Kopernikusthesen zu beweisen, daß 
die Sone die Gottheit selbst ist; daß die Heilige Schrift falsch ist; daß die Welt 
unendlich sei; und demzufolge gar nicht von Gott erschaffen wurde. Die Kirche, 
die sich immer noch gegen die Reformationskräfte zu wehren gezwungen war, 
mußte die Rechtgläubigkeit ihrer Anhänger schützen und daher sich allen, der 
Lehre Christi gegensätzlichen Ansichten widersetzen. Der damalige Beschluß 
der römischen Kongregation kann heute bezweifelt werden. Man sollte aber 
nicht außer Acht lassen, daß sie nicht gegen die Heliozentrismustheorie Koper-
nikus zielte, sondern sich gegen einige unmotivierte theologische Interpretatio-
nen dieser Theorie wandte. 

De heutigen Forschungen hinsichtlich der Heliozentrismustheorie ergaben 
den Beweis dafür, daß die Wende XVI./XVII. Jahrhundert über keine eindeutige 
Beurteilung der Entdeckung von Kopernikus seitens der damaligen Wissen-
schat verfügte. Allerdings, eine Reihe von Gelehrten, hauptsächlich Galiläi und 
Kepler unterstützten die Ansichten Kopernikus. Viele berühmte Wissenschaftler 
aber, u.a. Bodin, J. Lipsius, H. Grotius, R. Bacon, G. Ricoli wagten es nicht, ein 
unterstützendes Wort für den Heliozentrismus Kopernikus einzulegen.

Tycho de Brahe, bekannter dänischer Astronom war nicht imstande, die 
Grundthesen Kopernikus anzunehmen. Es gibt auch deutliche Zweifel daran, ob 
J.J. Retieus – Kopernikus Schüler – bis zum Schluß den Ideen seines Meisters 
treu geblieben war. Die Mehrzahl der Astronomen bediente sich lediglich der 
mathematischen Berechnungen Kopernikus, dessen heliozentrische Theorie en-
tweder nicht beachtend oder gar ablehnend. Ein sprechendes Beispiel dieser 
Haltung war Erasmus Reinhold. 

Nicht nur Gelehrte, sondern auch führende damalige Universitäten verhiel-
ten sich feindlich gegenüber dem Heliozentrismus Kopernikus. Schon im Jahre 
1542, also vor der Veröffentlichung von De revolutionibus in Nürnberg, verbot 
die Universität zu Wittenberg, Retieus über die Theorie Kopernikus zu lesen 
und verurteilte öffentlich dessen Heliozentrismus. Der Verurteilungswelle des 
Kopernikanischen Heliozentrismus schlossen sich weitere Universitäten an, 
1559 die Universitäten zu Zürich, 1573 zu Rostock, 1582 zu Heidelberg, 1586 
zu Tübingen und 1593 zu Jena. 1635 schloß sich dann schließlich auch die Pa-
riser Sorbonne hinzu. 

Es ist als Tatsache zu betrachten, daß sich die damaligen wissenschaftlichen 
Zentren, die sich vieler wissenschaftlicher Autoritäten rühmen konnten, recht 



Marian Borzyszkowski260

früh dafür entschlossen hatten, nicht nur einige Beanstandungen – wie dies die 
Kirche tat – bezüglich theologische Folgerungen aus dem Heliozentrismus an-
zumelden, sondern diese Theorie regelrecht zu verwerfen. 

Es fällt uns schwer, die Mentalität jener Menschen zu beurteilen, die dafür 
zu verantworten sind, daß das Werk Kopernikus auf den Index gelangte. Sich 
am Geist der gegenseitigen Verständigung orientierend, sollte man jedoch fest-
halten, daß das Mäzenat über dem Studium von Kopernikus vom ermländischen 
Bischof Lucas Watzenrode und dem Domkapitel übernommen worden war. Die 
Diözese Ermland ermöglichte Kopernikus die Durchführung seiner wissen-
schaftlichen Forschungen. In Frauenburg führte Kopernikus seine wissenschaft-
lichen Forschungen und astronomischen Beobachtungen durch und schrieb sein 
Werk “Über, den Umlauf…” nieder, auf dessen Entstehung u.a. auch die Kultur-
bedürfnisse der Kirche einen nennenswerten Einfluß ausgeübt hatten. Mitglie-
der der Kirche trugen dazu bei, daß De revolutionibus überhaupt veröffentlicht 
worden ist. Man kann – ohne zu übertreiben – sagen, daß der wissenschaftliche 
Weg Kopernikus nicht nur eng mit kirchlichen Institutionen verbunden war, 
sondern auch dank dieser möglich wurde. 

Wenn man schon die Tatsache zitiert, daß das Werk Kopernikus in den In-
dex gelangte, so sollte man aber auch nicht verschweigen, wie weit sich das 
wissenschaftliche Schaffen dank der Kirche entfalten konnte; ferner, daß eine 
eindeutige Stellungnahme der damaligen Welt der Kultur und Wissenschaft 
fehlte. Die neue Anschauung, welche zweifelsohne die heliozentrische Theorie 
Kopernikus darstellte, stieß auf viele Schwierigkeiten im wahren Sinne dieses 
Wortes. Dies sah Kopernikus selbst voraus. So geschieht es leider in der Mehr-
zahl neuartiger Anschauungen, so etwas geschah nicht nur im XVII. Jahrhun-
dert, sondern gar unser Jahrhundert ist nicht fähig, sich davon zu befreien. 

“Das Kopernikusdrama – schreibt Wlodzimierz Zonn – war nicht das erste 
und nicht das letzte … Auch heute können wir Zeugen ähnlicher Auseinander-
setzungen sein, die nicht weniger folgenschwer sind. Wir Menschen sind nicht 
imstande, die uns gegenwärtigen Ereignisse so deutlich wahrzunehmen und zu 
verstehen, wie die, die schon der Vergangenheit angehören”. Der Geist des 
Menschen gewöhnt über Jahrhunderte hindurch sich an einige feste Regeln, ist 
versucht das Neue nur mit Vorbehalten zu betrachten. Es bedarf der Zeit, um das 
Neue zu ergründen, zu überprüfen. Dennoch sie der neue Gedanke immer, so-
bald er sich als echt erwiesen hat. So war es auch mit dem Heliozentrismus 
Kopernikus. Die vorstehenden, kirchlichen Jubiläumsfeiern in Elbing mögen 
das beste Zeugnis dafür abgeben.  



TEKSTY

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9477 

Katarzyna Kurasz*

ZIEMIE PRUSKIE I ICH SPOŁECZEŃSTWO  
W NARRACJI KRONIKARSKIEJ KS. JANA LEO (1562–1635)

Jan Leo urodził się w 1562 r. w Jezioranach w rodzinie szewca Antoniego  
i Elżbiety1. Od 1 maja 1587 r. kształcił się w gimnazjum braniewskim, następnie 
rozpoczął naukę w seminarium duchownym w Braniewie. 19 września 1587 r. 
przyjął niższe święcenia z rąk biskupa warmińskiego Marcina Kromera. Świę-
cenia kapłańskie otrzymał z rąk biskupa chełmińskiego Piotra Tylickiego w ok-
tawie Uroczystości Zesłania Ducha Świętego w 1596 r. W 1597 r. opuścił Li-
dzbark Warmiński i przeniósł się do nieodległych Kiwit, gdzie 9 lipca objął 
probostwo. Leo zwrócił na siebie uwagę przełożonych, ponieważ na synodzie 
diecezjalnym odbytym 16 listopada 1610 r. w Lidzbarku Warmińskim znalazł 
się wśród delegatów z archiprezbiteratu jeziorańskiego. 2 grudnia 1610 r. opu-
ścił Kiwity i został przeniesiony do Lidzbarka Warmińskiego, gdzie objął urząd 
archiprezbitera. Na tym stanowisku pozostał do 1619 r. Ponadto 14 stycznia 
1615 r. biskup warmiński Szymon Rudnicki mianował go kanonikiem honoro-
wym kolegiaty w Dobrym Mieście. W styczniu 1619 r. po śmierci Jakuba 
Kreczmera został kanonikiem rezydującym. 25 lutego 1622 r. po rezygnacji 
Urbana Josta biskup warmiński Michał Działyński mianował ks. Leo dzieka-
nem kapituły dobromiejskiej. Jednak 21 sierpnia 1624 r., po dwóch latach, zre-
zygnował z tej godności, prawdopodobnie zamierzając poświęcić się badaniom 
dziejów ziem pruskich. W lipcu 1626 r. z powodu wybuchu wojny polsko-

*Adres: Katarzyna Kurasz jest absolwentką studiów magisterskich na kierunku historia w Uniwersytecie 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie. Jej opiekunem naukowym jest ks. prof. dr hab. Wojciech 
Zawadzki; kontakt: katy171099@gmail.com; ORCID: 0000-0001-5877-0321. Zaprezentowany tekst jest 
opracowaniem źródeł warmińskich.

1 Data urodzin Jana Leo była kwestionowana przez Danutę Jamiołkowską, która w swoim artykule 
wskazywała na rok 1572. Według niej podany przez Anneliese Birch-Hirschfeld rok 1562 jest błędny. 
Jednak najnowsza polska literatura przyjmuje datę roczną 1562. Por. Geschichte des Kollegiatstiftes in 
Guttstadt 1341–1811. Ein Beitrag zur Geschichte der Ermlandes, „Zeitschrift für die Geschichte und 
Altertumskunde Ermlands” 1932, vol. 24, s. 613; D. Jamiołkowska, Jan Leo – historyk Prus, „Komunikaty 
Mazursko-Warmińskie” 1976, nr 4, s. 456.



Katarzyna Kurasz262

-szwedzkiej ks. Leo opuścił Dobre Miasto. Najpierw udał się do opactwa cy-
stersów w Wągrowcu, a następnie schronił się u zaprzyjaźnionego starosty czer-
skiego Adama Parysa na Mazowszu. Do Dobrego Miasta powrócił w 1630 r. po 
podpisaniu przez Rzeczpospolitą sześcioletniego rozejmu ze Szwedami. Do 
końca życia pozostał kanonikiem dobromiejskim. Jan Leo zmarł 18 stycznia 
1635 r. w Dobrym Mieście2.

Swój trzyletni pobyt na wygnaniu Jan Leo poświęcił na napisanie po łacinie 
Dziejów Prus, co ostatecznie zakończył 1 lutego 1631 r. w Dobrym Mieście. 
Nie było to jedyne dzieło autorstwa tego kanonika. Jeszcze przebywając w se-
minarium duchownym w Braniewie, opracował jeden z rozdziałów pracy wy-
danej przez uczniów kolegium jezuickiego, a w 1609 r. ułożył parafrazę Męki 
Pańskiej zadedykowaną biskupowi Szymonowi Rudnickiemu. Na kolejne dzie-
ła jego autorstwa składały się: skorowidz do konstytucji synodalnych diecezji 
warmińskiej biskupów Łukasza Watzenrodego, Stanisława Hozjusza, Marcina 
Kromera i Szymona Rudnickiego wydany w 1614 r., wierszowana relacja  
o cudzie w Jezioranach w wigilię św. Wawrzyńca 1577 r., wydana w 1612 r., oraz 
176-stronnicowa poznańska i glotowska historia o Najświętszym Sakramencie. 
Jednak jego największym dokonaniem było opracowanie Dziejów Prus3.

Historia Prussiae była oprócz De episcopatu et episcopis ecclesiae Var-
miensis Tomasza Tretera najciekawszym rękopisem biblioteki dobromiejskiej. 
Niestety zaginął on podczas drugiej wojny światowej. W 1725 r. staraniem ka-
noników dobromiejskich Historia Prussiae została wydana drukiem w oficynie 
braniewskiej. Kolejne wydania miały miejsce w 1726 i 1728 r. w Amsterdamie. 
Po upływie czterech wieków od napisania i trzech od przedruku kronika docze-
kała się edycji polskojęzycznej. Dzieje Prus przełożył i wydał w 2008 r. w Olsz-
tynie biskup pomocniczy warmiński prof. Julian Wojtkowski4.

2 Uczniowie – sodalisi gimnazjum jezuitów w Brunsberdze (Braniewie) 1579–1623, oprac. 
M. Inglot, Kraków 1998, s. 178; Acta visitationis generalis Ecclesiarum Episcopatus Varmiensis 
1597/1598, transliteracja i tłum. J. Wojtkowski, wstęp i oprac. A. Kopiczko, Olsztyn 2022, s. 77–79;  
D. Jamiołkowska, Jan Leo – historyk Prus, s. 455–468; J. Wojtkowski, Kult Eucharystii w Glotowie 
według Dobromiejskich Kanoników Jana Leo (+1635) i Franciszka Ignacego Herra (+1747), Studia 
Warmińskie 1990, t. 27, s. 245–251; Słownik biograficzny Kapituły Kolegiackiej w Dobrym Mieście,  
J. Guzowski (red.), Olsztyn 1999, s. 193; A. Kopiczko, Duchowieństwo katolickie diecezji warmińskiej 
w latach 1525–1821, cz. 2, Słownik, Olsztyn 2000, s. 75–76; I. Makarczyk, Warmia w okresie rządów 
biskupa Mikołaja Szyszkowskiego (1633–1643), Olsztyn 2017, s. 165, 173, 184, 185, 196.

3 D. Jamiołkowska, Jan Leo – historyk Prus, s. 455–468; J. Wojtkowski, Kult Eucharystii w Glo- 
towie, s. 245–251; I. Makarczyk, Warmia w okresie rządów biskupa Mikołaja Szyszkowskiego (1633–1643), 
s. 197.

4 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus. Z braniewskiego wydania roku 1725 przełożył bp Julian Wojtkowski, 
Olsztyn 2008; F. Hipler, Bibliotheca Warmiensis oder Literaturgeschichte des Bistums Ermland,  
w: Monumenta Historiae Warmiensis, Bd. 4, Braunsberg–Leipzig 1872, s. 142, 146; D. Jamiołkowska, 
Jan Leo – historyk Prus, s. 462; A. Kopiczko, Duchowieństwo katolickie diecezji warmińskiej w latach 
1525–1821. Część 1, Olsztyn 2000, s. 110.



Ziemie pruskie i ich społeczeństwo w narracji kronikarskiej ks. Jana Leo... 263

Napisane według rocznikarskiego schematu Dzieje Prus to z wyjątkiem 
księgi ósmej komplikacja różnych wcześniejszych kronik. Ks. Leo poinformo-
wał w przedmowie, iż korzystał przede wszystkim z archiwaliów znajdujących 
się w zbiorach bibliotecznych w Lidzbarku Warmińskim i Dobrym Mieście. 
Natomiast ze źródeł drukowanych wymienił on dzieła Marcina Kromera: Polo-
nię oraz De origine et rebus gestis Polonorum5. Jednak w tekście głównym 
wielokrotnie powoływał się na średniowiecznego kronikarza Szymona Grunau, 
z którego kroniki przytaczał niekiedy całe fragmenty6. Spośród innych dzieł 
odwoływał się też m.in. do Chronica Polonorum Macieja Miechowity7, De an-
tiquitatibus Borussiae Erazma Stelli8, Chronica nova Prutenica Wiganda  
z Marburga9 oraz Erclerung der Preussischen grössern Landtaffel oder Mappen 
Kaspra Hennenbergera10. Leo wielokrotnie korzystał także ze wspomnianej już 
pracy Tomasza Tretera De episcopatu et episcopis Ecclesiae Varmiensis11.

Ksiądz Jan Leo w ośmiu księgach omówił historię Prus od czasów najdaw-
niejszych aż do 1626 r. W księdze pierwszej kronikarz podał starożytne świa-
dectwa dotyczące tej krainy. O Prusach utożsamianych z plemieniem Borusków 
miał już wspomnieć żyjący w czasach cesarzy Trajana i Hadriana Klaudiusz 
Ptolemeusz. Zdaniem Leo kraina ta swoją starożytnością przewyższała nawet 
Polskę. Nie brakuje więc w tym dziele mitów i wyolbrzymień. Widać też cha-
rakterystyczne dla siedemnastowiecznej polskiej mentalności zjawisko sarma-
tyzacji. Leo zaliczył Prusy do Sarmacji Europejskiej, w skład której wchodziły 
Polska, Litwa, Rosja, Mazowsze, Żmudź, Łotwa, Semigalia i Wołoszczyzna. 
Według niego wszystkie te ludy swoją nazwę i pochodzenie wywodzą od Asar-
maty, o którym wspomina Mojżesz i który miał być wnukiem Sema i prawnu-
kiem Noego. Opisano tutaj także przybycie Prusów, podziały między synów 
władcy Prusów Wejdawuta, wierzenia i obyczaje tego ludu12.

Interesującym zagadnieniem jest opis religijności Prusów z okresu przed-
chrześcijańskiego. Pierwotnie, podobnie jak i w innych sąsiednich krainach, 
panowało tam wielobóstwo. Pośrednikami między ludem a bogami byli kapłani, 

  5 A. Kopiczko, Duchowieństwo katolickie diecezji warmińskiej w latach 1525–1821. Część 1, s. 109.
  6 Simon Grunau’s preussische Chroni, M. Perlbach, R. Philippi, P. Wagner (red.), Leipzig  

1876–1896; Kronika Szymona Grunaua, wyd. S. Zonenberg, Bydgoszcz 2009.
  7 Maciej z Miechowa, Chronica Polonorum, Kraków 1986.
  8 E. Stella, De Borussiae antiquitatibus: libri duo, Germaniae Basileam 1518.
  9 Puścizna po Janie Długoszu dziejopisie polskim, to jest: Kronika Wiganda z Marburga rycerza 

i kapłana Zakonu Krzyżackiego na wezwanie Długosza z rymowanej kroniki niemieckiej na język łaciński 
przetłomaczona, Poznań 1842, w: Wielkopolska Biblioteka Cyfrowa [online], dostęp: 5.04.2023, <https://
www.wbc.poznan.pl/dlibra/publication/121546/edition/149287/content>.

10 K. Henneberger, Erklärung der Preüssischen grössern Landtaffel oder Mappen […] [Acc.:] Der 
See Ströme und Flüsser Namen […], Königsberg 1595, w: Kujawsko-Pomorska Biblioteka Cyfrowa 
[online], dostęp: 5.04.2023, <https://kpbc.umk.pl/dlibra/publication/240950/edition/237932/content>.

11 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 11–13; D. Jamiołkowska, Jan Leo – historyk Prus, s. 466.
12 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 16–17.



Katarzyna Kurasz264

z których wspomniani zostali Pruten i Wejdawut. Ponadto Prusowie czcili węże 
oraz sowy jako zwiastunów bogów. Kultem otaczano także gaje, strumienie 
i wzgórza. Największym cieszył się tzw. święty dąb. Trudno określić, gdzie do-
kładnie się on mieścił, ponieważ poszczególni pisarze umieszczają go w różnych 
krainach Prus. Problem z jego lokalizacją miał również ks. Leo. Jednakże w kro-
nice zawarty został szczegółowy opis tego „cudownego” drzewa. W jego trzech 
wnękach umieszczone były obrazy bogów: Patoła, Potrympa oraz Perkuna. 

Prusowie mieli swoje własne dni święte. Co roku obchodzili dwa święta. 
Pierwsze z nich zwane świętem Pergruba, czyli boga dającego rośliny, krzewy 
oraz latorośle ziemi obchodzono wraz z rozpoczęciem orki pola sochą. Nato-
miast drugie święto obchodzili już po żniwach. Obchodzono także specjalne 
uroczystości ku czci poszczególnych bogów w celu uproszenia konkretnych 
łask, np. ku czci Perkuna, aby zesłał potrzebny deszcz, czy Pilkuta, aby napełnił 
stodoły zbożami. Ofiarą składaną przez Prusów na uproszenie darów był kozioł. 
Stąd Prusowie przez sąsiadów często zwani byli Kozłochwalcami lub czciciela-
mi kozła. Jak twierdzi autor kroniki w wielu miejscach Prusowie nie zaprzesta-
li swych pogańskich obyczajów jeszcze w XVI czy XVII w.13

Interesujące jest traktowanie śmierci w wierzeniach i zwyczajach plemion 
pruskich. Zmarły „szlachcic” ubrany w drogie szaty palony był z osobą lub 
rzeczą najcenniejszą dla niego za życia. Natomiast chłop zakopywany był 
gdziekolwiek z piwem lub nicią do naprawy obuwia i odzienia. Wierzono bo-
wiem, że w drugim życiu ten podział stanowy utrzyma się14.

Według Historia Prussiae Prusowie byli ludem rozpitym. Do najczęściej 
spożywanych napojów zaliczały się piwo i miód. „Gdy Prusowie mieli gości, 
uważali, że nie mogą im nic milszego wyświadczyć, niż by się z nimi aż do 
wymiotów spili”, zapisał ks. Leo. Zaskoczeniem może być codzienne niemal 
korzystanie przez nich z łaźni. „Ciała zanurzać albo obmywać zimną wodą, 
nawet w porze zimowej zwykli”, notował z kolei kronikarz. Prusowie żyli 
z rybołówstwa, hodowli, polowań oraz grabieży. Nie tolerowali żebractwa: „Ni-
komu nie pozwalali żebrać od drzwi do drzwi, lecz biedny jadł raz z jednym, raz 
z drugim i zaopatrywany był we wszystko inne do życia konieczne”. Nie znali 
oni pisma. Ich język podobny był do mowy litewskiej, żmudzińskiej czy łotew-
skiej, z pewną domieszką niepoprawnej łaciny15.

13 Łucja Okulicz-Kozaryn w monografii poświęconej plemionom pruskim zanotowała: „Nikt ze 
świadków tych czasów nie opisał zasad wiary pruskiej, poprzestając na eufemistycznych określeniach, iż 
była to wiara pogańska. Nie wiemy nic o bóstwach pruskich, sposobach oddawania im czci, o obrzędach 
i rytuałach”. Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 18, 23–24, 32–33; Ł. Okulicz-Kozaryn, Dzieje Prusów, Wrocław 
1997, s. 209, 326–328.

14 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 35; Ł. Okulicz-Kozaryn, Dzieje Prusów, s. 209–210.
15 Dbałość o higienę wśród plemion pruskich potwierdza Okulicz-Kozaryn i zauważa, że „tradycyjna 

łaźnia była stałym elementem zabudowy w gospodarstwie każdego Prusa”. Ks. Jan Leo, Dzieje Prus,  
s. 35–36; Ł. Okulicz-Kozaryn, Dzieje Prusów, s. 325–326.



Ziemie pruskie i ich społeczeństwo w narracji kronikarskiej ks. Jana Leo... 265

Przechodząc już do czasów współczesnych autorowi kroniki, omówiona 
została geografia, hydrologia, fauna i flora oraz poszczególne osady w Prusach. 
Kraina obfitowała w liczne jeziora. Ks. Leo wymienia około 2037 jezior. Naj-
ważniejszy był jednak rozpościerający się pomiędzy Gdańskiem a Królewcem 
Zalew zwany Świeżym Morzem (współcześnie Zalew Wiślany). Z jezior poda-
je dwa – Kurońskie oraz Drużno. Jeziora i stawy zasilały różne gatunki ryb: 
szczupaki, prażmy, okonie, karasie, sumy, sandacze, węgorze i karpie. Wśród dzi-
kiej zwierzyny w Prusach ks. Leo wymieniał: zające, sarny, wiewiórki, króliki, 
jelenie, dziki, niedźwiedzie, wilki, łosie, żubry. W te ostatnie szczególnie obfito-
wały Prusy Książęce. Skóry na odzież pozyskiwano przede wszystkim z kun, li-
sów, wilków, rosomaków, wydr i bobrów. Z ogonów bobra przyrządzano też po-
trawy. Z ptaków popularnością cieszyły się dropie uchodzące za przysmak16.

Jeśli chodzi o prawo, to niemal całe Prusy Królewskie i Książęce posługi-
wały się prawem chełmińskim. Wyjątek stanowiły m.in. Elbląg i Frombork ko-
rzystające z prawa lubeckiego. Najważniejszym organem władzy w tej prowin-
cji był senat pruski, który składał się z dwóch biskupów, trzech wojewodów, 
trzech kasztelanów oraz trzech podkomorzych pochodzących z głównych miast 
pruskich. Pierwszym senatorem i przewodniczącym (prezesem) był biskup 
warmiński. Drugim po nim był biskup chełmiński. Oprócz wojewodów, kaszte-
lanów, podkomorzych funkcjonowali również starostowie, podskarbiowie 
i miecznicy. Wszyscy urzędnicy ziemscy, podobnie jak w pozostałej części 
Rzeczypospolitej, mianowani byli przez króla. Jednak sędzia wybierany był 
spośród kilku ławników, których ustanawiał wojewoda z dygnitarzami. Wszy-
scy urzędnicy, oprócz starostów, byli mianowani dożywotnio Natomiast biskup 
warmiński był wybierany spośród czterech wskazanych przez króla kanoników. 
Ten wybór ogłaszano, następnie papież go zatwierdzał i dopiero wówczas był 
wyświęcany na biskupa. Ważną rolę odgrywały także sejmiki pruskie, które 
odbywały się dwa razy w roku – w maju w Malborku i we wrześniu w Grudzią-
dzu. Czasami narady z posłami Prus Książęcych organizowano w Elblągu lub 
Malborku17.

Księgę drugą rozpoczyna umowa Konrada Mazowieckiego z Krzyżakami  
i sprowadzenie ich na pogranicze prusko-mazowieckie. Księga ta kończy się na 

16 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 36–41, 47.
17 Tamże, s. 41–47; Urzędnicy Prus Królewskich XV–XVIII wieku. Spisy, oprac. K. Mikulski, 

Wrocław–Warszawa–Kraków 1990; S. Achremczyk, Życie sejmikowe Prus Królewskich w latach  
1647–1772, Olsztyn 1999, s. 15–210; A. Szorc, Wybór biskupa warmińskiego przez Kapitułę Warmińską 
w teorii i praktyce, w: A. Kopiczko, J. Jezierski, Z. Żywica (red.), Warmińska Kapituła Katedralna. Dzieje 
i wybitni przedstawiciele, Olsztyn 2010, s. 233–255; E. Kizik, Uwagi wstępne. Prusy Królewskie: 
środowisko geograficzne, administracja, demografia, w: E. Kizik (red.), Prusy Królewskie. Społeczeństwo, 
kultura, gospodarka 1454–1772, Gdańsk 2012, s. 17–22; A. Groth, Elbląg. Od pradziejów do współ-
czesności, Pelplin 2022, s. 31.



Katarzyna Kurasz266

roku 1307 i niemalże w całości ks. Leo poświęcił ją omówieniu podboju Prus 
przez Krzyżaków, powstaniom pruskim i ich krwawej pacyfikacji. Podobnie jak 
w księdze pierwszej oraz pozostałych częściach dzieła autor poczynił wzmianki 
o najważniejszych wydarzeniach politycznych z życia Polski. Ponadto we 
wszystkich księgach omówieni zostali następujący po sobie biskupi warmińscy, 
sambijscy i chełmińscy. Łącznie w Historia Prussiae wymienionych zostało  
24 biskupów warmińskich od biskupa Anzelma aż do Piotra Tylickiego oraz  
19 biskupów sambijskich od Henryka z Brna do Hioba. Pozostałym biskupom 
warmińskim, od Szymona Rudnickiego do Michała Radziejowskiego, poświę-
cony został załączony do Historia Prussiae fragment z pracy Tomasza Tretera18.

Dla Dziejów Prus, podobnie jak i dla innych średniowiecznych czy nowo-
żytnych kronik charakterystyczny był pojawiający się motyw kary. W każdym 
gwałtownym zjawisku naturalnym dopatrywano się działalności samego Boga 
i wymierzania przez Niego kary lub nagrody. Skorpiony, które rzekomo pojawi-
ły się w 1287 r., były karą dla Prusów za walki z Krzyżakami i odrzucanie wia-
ry chrześcijańskiej. Zdaniem kronikarza pomsta Boża dosięgła komtura gru-
dziądzkiego Zygfryda za jego okrucieństwo wobec Polaków. W tej sprawie Leo 
pisał: „Pewnego bowiem dnia, gdy stał przy ognisku, znienacka szałem porwa-
ny rzucił się w ogień i tak nieszczęsny, który wielu niesprawiedliwie stracił, 
słusznie zginął”19.

Innymi karami zsyłanymi na ziemie pruskie była m.in. szerząca się w la-
tach 1308–1309 zaraza, która zabrała blisko 18 tys. ludzi, w tym 112 Krzyża-
ków oraz 2 tys. służby domowej. W tym okresie odnotowano też w Prusach 
nieurodzaj zbóż. Zarazę i głód poprzedziła potężna burza, która miała być zwia-
stunem przyszłych nieszczęść. W dniu św. Donata, czyli 7 sierpnia 1308 r.,  
w wyniku silnej burzy tak wezbrały Wisła, Drwęca, Brda, Nogat, Dzierzgonka 
i Pasłęka, że swoimi wylewami rzeki te zniszczyły wiele okolicznych pól. Naj-
większa burza z ulewą miała jednak miejsce w dniu św. Michała. Wówczas to 
nawałnica porwała wszystkie młyny20.

Kolejna zaraza nawiedziła Prusy zimą 1343 r. i zabrała głównie Krzyża-
ków. Jej ofiarą stał się m.in. chroniący się w Lęborku brat Steino von Netten. 
Mimo pochówku tego samego wieczoru, nazajutrz jego ciało znaleziono poza 
grobem. Sytuacja ta powtórzyła się trzykrotnie. Ostatecznie wielki mistrz posłał 
do Lęborka komtura, który przebił ciało wychodzącego na zewnątrz grobu za-
konnika i pochował ponownie. W ten sposób problem został rozwiązany. Jan 

18 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 84–138, 515–544; M. Biskup, G. Labuda, Dzieje zakonu krzyżackiego 
w Prusach. Gospodarka – społeczeństwo – państwo – ideologia, Gdańsk 1986, s. 80–98; Ł. Okulicz- 
-Kozaryn, Dzieje Prusów, s. 239–267.

19 Tamże, s. 143.
20 Tamże, s. 147.



Ziemie pruskie i ich społeczeństwo w narracji kronikarskiej ks. Jana Leo... 267

Leo nawiązał w tym miejscu do praktykowanego w średniowieczu oraz w okre-
sie nowożytnym zwyczaju wykopywania podczas morowego powietrza szcząt-
ków pierwszych ofiar epidemii i odcinania im głowy lub przebijania mieczem. 
Według przeświadczenia ówczesnych ludzi unieszkodliwienie takiej ofiary za-
razy – rzekomego upiora – miało powstrzymać dalsze szerzenie się śmierci. 
Zwyczaj ten praktykowany był we wszystkich częściach Rzeczypospolitej,  
w tym również na terenie Prus21.

Kolejna zaraza pojawiła się w 1352 r. Zebrała wtedy wielkie żniwo, uśmier-
cając 13 tys. Gdańszczan, 4300 obywateli toruńskich, 7000 elbląskich, 5000 
królewieckich. Spośród Krzyżaków zmarło 117 braci, a z ich służby 3012 osób. 
Jednak liczby te wydają się być zawyżone. Zwiastunem zarazy była tym razem 
w 1351 r. ogromna nawałnica, która w święto Podwyższenia Krzyża Świętego 
spowodowała zatopienie w Bałtyku 60 statków, a w Gdańsku zrzucenie z ko-
ściołów 37 sterczyn22.

W 1363 r. w Prusach zapanował nieurodzaj. W kłosach oprócz plew nie 
znajdowano ziarna. Leo odnotował: „Gdzie coś się znalazło, to zjadały myszy, 
których była wielka ilość”. Dopełnieniem tego nieszczęścia było pojawienie się 
w roku następnym zarazy, która szczególnie spustoszyła Toruń, Nowe Miasto 
Lubawskie, Iławę, Grudziądz oraz Prabuty23.

Tragiczny dla niektórych miast pruskich okazał się rok 1400, kiedy to od 
pioruna spłonęły Ostróda, Iława, Olsztyn oraz Jeziorany. Z kolei na skutek pod-
paleń tego roku pożoga pogrążyła miasta: Nowy Staw, Dzierzgoń, Prabuty, Oli-
wę wraz z opactwem, ale także spichlerz malborski oraz kościół św. Jerzego  
w Elblągu. Podpalaczami ponoć byli kupcy, którym Krzyżacy prawem rodyj-
skim odebrali ich towary24.

Kronikarz przytoczył też przykłady różnych cudów. W 1347 r. w Głotowie 
na ziemi poza kościołem została znaleziona przez mieszkańców wsi hostia. Do 
tego miejsca przywiodły ich woły, które nie chciały już dalej iść w zaprzęgu  
i rycząc, stanęły. Mimo uroczystego przeniesienia hostii do kościoła głotow-
skiego i dobromiejskiego dwukrotnie jeszcze została ona znaleziona w miejscu 
pierwotnym. Tamtejsza ludność odczytała to jako znak Boży i wybudowała  
w miejscu znalezienia hostii kościół. Inny cud miał miejsce w 1400 r. na przed-

21 Tamże, s. 164; B. Faron, Jak przetrwać zarazy w dawnej Polsce, Kraków 2021, s. 121–125, 
143–150.

22 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 169; E. Kizik, Zarazy w Gdańsku od XIV do połowy XVIII wieku. 
Epidemie oraz liczba ofiar w świetle przekazów nowożytnych oraz badaczy współczesnych, w: E. Kizik 
(red.), Dżuma, ospa, cholera. W trzechsetną rocznicę wielkiej epidemii w Gdańsku i na ziemiach 
Rzeczypospolitej w latach 1708–1711, Gdańsk 2012, s. 68.

23 Dżuma w 1464 r. dziesiątkowała także mieszkańców Gdańska. Tamże, s. 173, 195–196; E. Kizik, 
Zarazy w Gdańsku od XIV do połowy XVIII wieku…, s. 63, 69.

24 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 195–196.



Katarzyna Kurasz268

mieściu elbląskim, kiedy spalił się we wspomnianym pożarze kościół św. Jerze-
go. Jednak znaleziona tam hostia była nienaruszona, mimo że stopiło się taber-
nakulum, w którym się znajdowała. Odbudowana świątynia uzyskała nowe 
wezwanie – Ciała Chrystusowego. Z kolei w 1401 r. niezwykła rzecz wydarzy-
ła się w Bisztynku. W trakcie sprawowanej Eucharystii podczas podniesienia 
hostia uroniła kilka kropli krwi. Przytoczone przykłady cudów i zjawisk stano-
wią tylko niewielkie wtrącenia do głównej narracji kroniki. Niemniej jednak są 
to szczegóły pozwalające szerzej spojrzeć na historię Prus i poznać w pewnym 
zakresie umysłowość żyjących tam ludzi25.

Księga trzecia obejmuje lata 1308–1410. Opisane zostały w niej intrygi 
Krzyżaków wobec Gdańska i książąt pomorskich. Autor zamieścił także infor-
macje o kolejnych biskupach pruskich diecezji oraz władcach polskich. Był to 
okres intensywnego rozkwitu zakonu krzyżackiego, który z roku na rok coraz 
bardziej umacniał się na terenie pruskim. Ks. Leo omówił w księdze trzeciej 
najważniejsze urzędy krzyżackie oraz stanowione przez nich prawo26.

Najwyższy urząd w zakonie pełnił wielki mistrz. Ważne funkcje pełnił też 
wielki komtur oraz marszałek. Znaczniejszych komturów w Prusach krzyżac-
kich w latach 1308–1410 było 28, komturów domowych 46, konwentów 38, 
przełożonych szpitali 81, cześników 65, wójtów 18, przełożonych 37, kierow-
ników młynów 93, kierowników rybactwa 39, kierowników majątków 35, ka-
noników 35, kapłanów parafialnych 25, zakonników chórowych 162, samych 
rycerzy 3162 oraz 6200 pachołków. Zakon posiadał 55 miast, 48 zamków, 
18368 wsi, 640 parafii i 2000 majątków27.

Księgi czwarta i piąta obejmują kolejno lata 1410–1436 i 1437–1454. 
Głównym wątkiem są tu walki polsko-krzyżackie od bitwy pod Grunwaldem aż 
do powstania Związku Jaszczurczego i poddania się stanów pruskich Polsce. 
Autor ukazał stopniowy polityczny upadek zakonu krzyżackiego na tle jego 
postępującej degradacji moralnej. Kronikarz informował też o kolejnych bisku-
pach oraz szerzącej się w Prusach błędnowierczej nauce Husa i Wiklifa28.

Właśnie w błędowierstwie ks. Leo upatrywał głównej przyczyny wszyst-
kich nieszczęść krainy pruskiej w tamtym okresie. W tej sprawie pisał: „Pod ten 
czas niecne błędowierstwo Wiklefitów wtargnęło na te ziemie i zasiało w po-

25 Tamże, s. 166–167, 196–197; E. Regulska, „Warmińska Jerozolima” – Głotowo, w: M. Wójcik 
(red.), Tożsamość i „miejsce”. Budzenie uśpionego potencjału wsi, Łódź 2017, s. 45–52; W. Zawadzki, 
Dzieje kościoła Bożego Ciała w Elblągu do 1945 r., Studia Elbląskie 2021, nr 22, s. 3.

26 Tamże, s. 139–213.
27 Tamże, s. 198–199.
28 W XV w. husytyzm szerzył się szczególnie przy granicy południowej państwa krzyżackiego, na 

Kujawach. Tamże, s. 214–280; M. Biskup, G. Labuda, Dzieje zakonu krzyżackiego w Prusach…, s. 379–384; 
M. Biskup, Wojny Polski z Zakonem Krzyżackim (1308–1521), Gdańsk 1993, s. 60–64; P. Kras, Husytyzm  
w piętnastowiecznej Polsce, Lublin 1998, s. 130–163.



Ziemie pruskie i ich społeczeństwo w narracji kronikarskiej ks. Jana Leo... 269

spólstwie wiele zła i samowoli. Wielu bowiem, którzy zapisali się do tego od-
szczepieństwa, odchodząc od słuszniejszej drogi prawdziwej Ewangelii, nie 
chodziło do Kościołów, wyśmiewało i lekceważyło Sakramenty: zwłaszcza 
Najświętszą ofiarę Mszy, ku wzgardzie której w Niedziele i dni świąteczne 
wstając rano zamiast do Kościoła szli do karczem, w których upijali się piwem 
i moszczem, a tak dobrze pijani dla poniżenia Kościoła Bożego i Kapłanów na 
każdym kroku śpiewali błędnowiercze piosenki”29.

Nie dziwi fakt, że błędnowierstwo mocno przenikało do pruskiego społe-
czeństwa, jeśli sam wielki mistrz zakonu Henryk von Plauen wyraźnie sympa-
tyzował z nauką Wiklifa. Nie przestrzegał on przykazań kościelnych, nie pościł 
ani nie uznawał sakramentów pokuty i Eucharystii. Kapłanom zakazał przyta-
czać naukę Ojców Kościoła, a samego papieża nazywał antychrystem. Otaczał 
się czarnoksiężnikami, astrologami i błędnowiercami, pod wpływem których 
poważył się na wyrzucenie z diecezji biskupa warmińskiego, a na jego miejsce 
powołał „niegodziwego” Henryka von Schwartzenberga30.

Wśród braci zakonnych zanika poczucie grzechu, winy, postępuje relaty-
wizm norm moralnych. Powoli zaczęły się więc spełniać przytoczone przez 
ks. Leo proroctwa królowej Jadwigi i św. Brygidy odnośnie do Krzyżaków: 
„Bóg wiele lat stosował cierpliwość wobec Zakonu, dokonał kilku pomst, zęby 
ich są starte, a prawa noga odcięta przez oną klęskę, mianowicie w Stębarskiej. 
Patrzcie i strzeżcie się, by i prawica Zakonu, to jest ziemia Prus, która zasłuże-
nie jest prawicą Zakonu, nie została odjęta. Pomyślcie wreszcie o poprawie  
i nawróceniu krainy”. Klęskę zakonu zapowiedział też w 1428 r. pobożny kar-
tuz Henryk Boringer31.

Mimo powszechnego rozluźnienia religijnego wciąż nie brakowało jednak 
postaci niezwykle pobożnych. Przykładem takiej świątobliwej i bogobojnie ży-
jącej w tym okresie niewiasty była Dorota z Mątów Wielkich. Trudne życie 
u boku nadużywającego alkoholu męża i przeżycie śmierci dziewięciorga swo-
ich dzieci, a następnie wdowieństwo nie zachwiały u niej silnej wiary. Ta wiara 
skłoniła ją ostatecznie do decyzji o zamurowaniu się. Święta Dorota zabiegała 
więc o całkowite odcięcie się od świata właśnie przez zamurowanie, co stało się 
2 maja 1393 r.  w rekluzji przy katedrze w Kwidzynie32.

29 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 233–234.
30 Tamże, s. 229–230; A. Szorc, Dzieje diecezji warmińskiej (1243–1991), Olsztyn 1991, s. 32.
31 Henryk Böringer (Boringer) z Płoni był przeorem w Darłowie w latach 1421–1429. Od 1432 r. 

studiował w Lipsku. Od 1434 r. był przeorem kartuzów w Kartuzach (Paradisus Beatae Mariae – Raj 
Maryi). Zmarł w Kartuzach 19 lipca 1444 r. Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 196, 247, 251; M. Biskup,  
G. Labuda, Dzieje zakonu krzyżackiego w Prusach…, s. 381; P. Czaplewski, Kartuzja kaszubska, Gdańsk 
1966, s. 17, 41, 57–58, 234.

32 Dorotańskie teksty źródłowe w tłumaczeniu na język polski wydał bp prof. Julian Wojtkowski. 
Tamże, s. 268–269; Mistrz Jan z Kwidzyna, Żywot Doroty z Mątów, tłum. J. Wojtkowski, Lublin 2011, 
passim; Mistrz Jan z Kwidzyna, Siedmiolilie Doroty z Mątów (1347–1394), tłum. J. Wojtkowski,  



Katarzyna Kurasz270

Sytuacja w Prusach była na tyle napięta, że w obliczu wygasających rozej-
mów z Polską zanosiło się na wybuch kolejnej wojny. Jeszcze w 1440 r. powstał 
Związek Pruski, który wśród wielu zarzutów wobec Krzyżaków jako główne 
wymienił: naruszanie przez braci zakonnych przywilejów miast i szlachty oraz 
dopuszczanie się wobec poddanych przez urzędników krzyżackich licznych 
krzywd33.

Sam przebieg wojny polsko-krzyżackiej z lat 1454–1466 jest dobrze znany. 
Zawarty w 1466 r. drugi pokój toruński nie zakończył ostatecznie sporów pol-
sko-krzyżackich. Wznowienie działań wojennych w przyszłości zdaniem ks. 
Leo miała zwiastować kometa, która była widoczna przez 15 dni podczas poby-
tu króla Kazimierza Jagiellończyka w październiku 1466 r. w Malborku i Gdań-
sku. W świadomości ówczesnych ludzi kometa, czy inne ciała niebieskie, za-
wsze zwiastowały nieszczęście. Już w 1477 r. wojnę przeciw Polakom wznowił 
wielki mistrz Marcin Truchsess von Wetzhausen. Te działania wojenne poza 
spaleniem m.in. Kwidzyna, Fromborka, oblężenia Lidzbarka Warmińskiego nie 
przyniosły Krzyżakom żadnych korzyści. Wierność królowi polskiemu od woj-
ny trzynastoletniej zachowywały stany pruskie. Ostatecznie wielki mistrz mu-
siał złożyć hołd Kazimierzowi Jagiellończykowi zgodnie z postanowieniami 
pokoju toruńskiego34. Był to trudny moment dla Prusaków. Poza szkodami wo-
jennymi w połowie czerwca 1482 r. Prusy nawiedziła ciężka zaraza, która przy-
wędrowała do Małopolski z Węgier, a następnie przez Wielkopolskę i Mazow-
sze dotarła do Prus. Najprawdopodobniej jednak pierwsze przypadki zarazy 
mogły występować w Prusach Książęcych już rok wcześniej. Autor Historia 
Prussiae podaje, że w 1481 r. we wsi Rosity w gospodzie śmierć miała nieść 
ropucha, która śpiącym ludziom wdmuchiwała swoje wyziewy. Jest to raczej 
wymysł wyobraźni kronikarza. Jednak ówcześni ludzie wierzyli często, że ro-
puchy, gryzonie, robactwo są zwiastunami zarazy i śmierci. Tymczasem zarazę, 
która występował masowo w Prusach w 1482 r. do Rosit mogli przywlec po-
dróżni z Inflant czy Żmudzi, którzy często zatrzymywali się w tej karczmie na 
nocleg35.

Jan Leo poświęcił dużo uwagi początkom reformacji w Prusach w księdze 
siódmej. Nauka Marcina Lutra dotarła do Prus jeszcze podczas trwania wojny 

Olsztyn 2012; Księga o świętach Mistrza Jana z Kwidzyna. Objawienia błogosławionej Doroty z Mątów, 
tłum. J. Wojtkowski, Olsztyn 2013; Akta procesu kanonizacyjnego Doroty z Mątów od 1394 do 1521, 
tłum. J. Wojtkowski, Olsztyn 2014; M. Kowalczyk, Błogosławiona Dorota z Mątowów. Życie i duchowość. 
Kraków 2015.

33 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 265; M. Biskup, G. Labuda, Dzieje zakonu krzyżackiego w Prusach…, 
s. 390–392.

34 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 329, 335–343; M. Biskup, G. Labuda, Dzieje zakonu krzyżackiego 
w Prusach…, s. 462–464; B. Faron, Jak przetrwać zarazy…, s. 98–104.

35 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 344; B. Faron, Jak przetrwać zarazy…, s. 115–119.



Ziemie pruskie i ich społeczeństwo w narracji kronikarskiej ks. Jana Leo... 271

polsko-krzyżackiej w latach dwudziestych XVI w. Według Leo luteranizm 
przyniosły ze sobą oddziały brata Albrechta, margrabiego von Ansbach. Nowe 
wyznanie odrzucało tradycję Kościoła, posty, spowiedź, uczęszczanie do Domu 
Bożego, kult maryjny i świętych. Zaczęto głosić, że do zbawienia konieczna 
jest tylko wiara i łaska. Rozpoczęło się też prześladowanie zakonników. Szcze-
gólnie złowieszczy dla zakonników okazał się rok 1524. Wówczas rozruchy 
skierowane przeciwko mnichom w Toruniu spowodował zbiegły z Niemiec 
były bernardyn zwany doktorem Flickendeutschem. Był to bardzo trudny czas 
dla Kościoła w Prusach Królewskich. Obrazy Chrystusa można było znaleźć 
sponiewierane na ulicach Torunia, a wizerunki świętych w ściekach. Z preme-
dytacją zaczęto łamać posty i spożywać mięso w Wielkim Poście. Pisma papie-
skie palono i wypowiadano posłuszeństwo Rzymowi. Leo zarzucił biskupowi 
Fabianowi z Łężan opieszałość, przez którą błędnowierstwo wkradło się na 
Warmię i do głównego miasta pruskiego Elbląga, które w przyszłości stanie się 
najważniejszym ośrodkiem luteranizmu w Prusach i w Polsce. Podobnie zlute-
ranizował się Gdańsk. Ośrodki te z czasem stały się arenami sporów i walk 
między katolikami a luteranami o świątynie i prymat w mieście, przy czym 
katolicy znaleźli się w mniejszości. Oprócz księcia Albrechta na luteranizm 
przeszedł też biskup sambijski Jerzy Polentz, który siłą zaczął poddawać Sam-
bię nauce luterańskiej36.

Tym zachodzącym zmianom religijnym i społecznym towarzyszyły liczne 
dziwne zjawiska, których przykłady przytacza w swoim dziele Leo. Zwiastu-
nem reformacji miała być m.in. zamiana zasianej przez wójta pokarmińskiego 
Jana Gablentza pszenicy w czosnek. Ta przemiana według kronikarza oznacza-
ła, że „wkrótce zasiew wiary Prawdziwej i Zakonu z ogromnym smrodem 
wsiąknie w rozdziały błędnowierstwa”. Innym nietypowym zjawiskiem było 
pojawienie się na niebie pięciu słońc ułożonych na kształt krzyża37.

Niezwykle ciekawym wydarzeniem dotyczącym co prawda Prus Książę-
cych, ale przywołanym przez kronikarza było rzekome zmartwychwstanie pew-
nego mieszczanina królewieckiego w 1524 r. Człowiek ten zmarł w środę po 
Wniebowstąpieniu Chrystusa. Przed śmiercią odmówił przyjęcia komunii z rąk 
szafarza luterańskiego. Zmarł więc bez sakramentów. Ku postrachowi innych  
i mimo protestów bliskich postanowiono pochować „grzesznika” jako niewier-
nego. Dopiero po otrzymaniu drogich prezentów pastor dał dyspensę, zezwala-
jąc na uczciwy pochówek nieboszczyka. Jednakże dyspensie sprzeciwił się sza-

36 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 384–388, 404–407; S. Kościelak, Katolicy w protestanckim Gdańsku 
od drugiej połowy XVI do końca XVIII wieku, Gdańsk 2012, s. 27–51; tenże, Dzieje wyznaniowe Prus 
Królewskich w XVI–XVIII w., w: Prusy Królewskie..., s. 209–216; W. Zawadzki; Luterańska hegemonia 
wyznaniowa w nowożytnym Elblągu, w: W. Zawadzki (red.), Dysydenci czy decydenci? Protestanci w obu 
częściach Prus i Koronie w XVI–XVIII wieku, Elbląg 2018, s. 171–180.

37 Ks. Jan Leo, Dzieje Prus, s. 356, 400.



Katarzyna Kurasz272

farz z Knipawy. Sprawa trafiła więc przed sąd biskupi. Przybyły w dwa dni 
później do Królewca biskup wyraził zgodę na pogrzeb i przydzielił zmarłemu 
miejsce na cmentarzu. Podczas uroczystości pogrzebowych nieboszczyk miał 
ponoć nagle ożyć i po krótkiej rozmowie z przybyłymi na cmentarz ponownie 
umrzeć. Tę sytuację od razu wykorzystali w swojej propagandzie królewieccy 
luterańscy kaznodzieje, przedstawiając to zdarzenie jako zmowę katolików 
przeciwko uczniom Lutra. Zapewne kwestia samego cudownego nagłego oży-
wienia nieboszczyka jest niewątpliwie kolejnym wytworem wyobraźni kroni-
karza. Jednak ks. Leo na przykładzie tego zdarzenia odniósł się do przymuso-
wej luteranizacji Prus Książęcych i ostatecznego sprowadzenia katolicyzmu do 
rangi wyznania mniejszości pozbawianej praw na terenie całych Prus38.

Księgę siódmą zamyka nawiązanie do rządów króla Zygmunta Augusta  
i wybuchu wojny północnej. 

Ostatnia księga ósma Historia Prussiae dotyczy czasów współczesnych au-
torowi, ponieważ obejmuje lata 1572–1626. Jest to najbardziej oryginalna i wia-
rygodna częśĆ kroniki, gdyż opisywane tutaj zdarzenia kronikarz znał z wła-
snych doświadczeń lub relacji naocznych świadków. Jan Leo przeplatał więc  
w tej części kroniki opisy rządów Stefana Batorego i Zygmunta III Wazy oraz 
najważniejszych wydarzeń z historii Polski, np. rokoszu Zebrzydowskiego z bio-
gramami biskupów warmińskich i różnymi ciekawostkami z życia regionu39.

Księgę ósmą otworzył opis zdarzenia, które miało miejsce w 1576 r. w ko-
ściele franciszkanów w Krakowie. Do tamtejszej świątyni wpadł piorun, nie 
niszcząc dachu, a jedynie uszkadzając znajdujące się tam dwa krzyże. Jak wy-
nika z kroniki miała to być zapowiedź przyszłych rozruchów gdańskich i wojny 
wytoczonej temu miastu przez króla Stefana Batorego40.

Zmiany pogodowe przyniósł rok 1608. Wówczas lato było mokre, co spo-
wodowało wielki nieurodzaj. Równie deszczowe okazało się lato w 1609 r., po 
którym nastąpiła bardzo śnieżna i mroźna zima. W 1618 r. w dniu św. Andrzeja 
Apostoła ukazała się znakiem przyszłych zawirowań politycznych i wojennych 
w Europie kometa. Nie zabrakło w tym czasie w Prusach Królewskich również 
licznych grzmotów, błyskawic, pożarów, mroźnych zim oraz zarazy, od której 
padało bydło i konie. Po tych „napominaniach” nastąpiła wojna polsko-szwedz-
ka i zajęcie Prus przez Skandynawów. Właśnie na wybuchu tej wojny kończy 
się Historia Prussiae Jana Leo41.

38 Tamże, s. 393–394.
39 Tamże, s. 460–514.
40 Tamże, s. 460–461.
41 Tamże, s. 490.



Ziemie pruskie i ich społeczeństwo w narracji kronikarskiej ks. Jana Leo... 273

*  *  *
Historia Prussiae autorstwa Jana Leo stanowi znakomity przyczynek do 

poznania dawnej historii Prus. Jest to pierwsza kronika warmińska o wyraźnie 
propolskiej narracji potępiającej Krzyżaków za ich tyranię stosowaną wobec 
poddanych. Jest to szczególnie widoczne w księdze trzeciej, czwartej i piątej. 
Kronika ta nie zalicza się do najwybitniejszych osiągnięć dziejopisarstwa pru-
skiego. Jest to dzieło o tendencyjnym i subiektywnym charakterze, zwłaszcza  
w kwestiach religijnych i politycznych. Nie brakuje tu również treści zrośniętych 
z ówczesnymi legendami i przesądami. Mimo to nie można odmówić kronice 
waloru historycznego. W większości dzieło to traktuje o ważnych dla historii 
Prus wydarzeniach politycznych i konfesyjnych. Jednak największa wartość 
kroniki zawiera się w uzupełniających główną narrację ciekawostkach i odau-
torskich komentarzach. Walki polsko-krzyżackie, przebieg bitwy pod Grunwal-
dem, wojna trzynastoletnia czy wojny z lat 1519–1526 są powszechnie znane  
i przebadane, ponieważ wydarzenia te wpisują się w dzieje całej Rzeczypospo-
litej. Natomiast omówione przez ks. Leo zarazy, różne zjawiska pogodowe oraz 
rzekome liczne cuda doskonale ukazują mentalność ówczesnych ludzi zamiesz-
kujących teren Prus oraz specyfikę tego regionu. Jan Leo dużo uwagi poświęcił 
także kwestiom religijnym, a zwłaszcza w księdze siódmej reformacji, która 
zmieniła całkowicie mapę wyznaniową ziem pruskich na resztę wieków. Anali-
za najpierw wpływów wikliefickich, a następnie luterańskich w Prusach stano-
wi kluczowy element do poznania i zrozumienia specyfiki społeczno-religijnej 
tego regionu. Kronika ta  jest cennym źródłem historycznym, wciąż jednak nie-
docenianym lub marginalizowanym.





OMÓWIENIA I SPRAWOZDANIA

FORUM TEOLOGICZNE XXIV, 2023
ISSN 1641–1196, e-ISSN 2450–0836

DOI: 10.31648/ft.9478 

Święta Anna w wierze, pobożności i sztuce – dawniej i dziś. Perspektywa 
uniwersalna i regionalna, red. Ewelina M. Mączka, Sylwia Mikołajczak, 
Olsztyn 2021, ss. 313

Gdy mówimy o św. Annie, zapewne naszą myśl łączymy z Maryją oraz 
Jezusem, gdyż była matką Bogarodzicy oraz babcią Zbawiciela. Każdy zaś, kto 
jest zaciekawiony tą jakże wyjątkową osobą, chcąc jednocześnie poznać ją do-
głębnie, niewątpliwie swe poszukiwania kieruje do źródła, jakim dla wierzą-
cych jest Pismo Święte. Wydaje się oczywiste, że skoro Nowy Testament uka-
zuje życie Maryi, to nie można pominąć jej rodziców. Niestety, wiedzę o życiu 
św. Anny dostarczają nam jedynie apokryfy. Choć są to starożytne pisma o te-
matyce religijnej, zarówno żydowskie, jak i chrześcijańskie, nie weszły do ka-
nonu ksiąg natchnionych. Za ich odrzuceniem decydowały m.in.: niezgodność 
doktrynalna z powszechnymi zasadami wiary, pojawiające się w tekście wątki 
mitologiczne oraz spójność różnych tradycji religijnych wielu narodów i wy-
znań, niemniej jednak pisma te wielokrotnie dostarczają interesujących szczegó-
łów, zgodnych z tradycją, choć nie są zachowane w ewangeliach synoptycznych. 
Mogą też stanowić cenne źródło wiedzy z czasów wczesnego chrześcijaństwa. 
Biblia zawsze była traktowana z wielkim szacunkiem, często do niej sięgano,  
pragnąc poszerzyć swą wiedzę, uzyskać odpowiedzi na wiele nurtujących kwe-
stii, czy by poszerzyć informacje, co do postaci i wydarzeń ukazanych na kar-
tach Pisma Świętego. Dlatego taką popularność zyskały Protoewangelia  
Jakuba, Ewangelia Pseudo-Mateusza czy Księga Narodzenia Maryi, które do-
starczają najwięcej wiadomości o matce Maryi. Etymologia imienia Anna 
wskazuje, że wywodzi się z języka hebrajskiego od słowa channah (wdzięk, 
łaska). Teksty apokryficzne podają, że św. Anna urodziła się w Judei, wywodząc 
się z królewskiego rodu Dawida. Otrzymała staranne wychowanie, które jesz-
cze bardziej pogłębiło się za sprawą jej służby w świątyni jerozolimskiej.  
W wieku 24 lat poślubiła Joachima. Tworzyli razem szczęśliwe małżeństwo, 
postrzegając je jako święty związek przez Boga złączony. Nie mogli doczekać 
się potomstwa, co w kulturze żydowskiej traktowane było wręcz za hańbę i karę 
Bożą. W kontekście jej życia, zapewne źródłosłów imienia nie jest bez znacze-
nia. Otrzymała łaskę, ponieważ Bóg wysłuchał modlitw małżonków, obdaro-
wując ich upragnionym dzieckiem. Poznając historię jej życia mogłoby się  



Omówienia i sprawozdania276

wydawać, że koleje losu św. Anny nie różnią się od tych, których doświadczają 
inne kobiety z utęsknieniem oczekujące potomstwa. Jednak ta Święta jest po-
stacią wyjątkową. Wywarła niezwykły wpływ na historię całej ludzkości, bo to 
Bóg wybrał ją, powierzając posłannictwo zrodzenia oraz wychowania Maryi – 
Matki Zbawiciela, tym samym zaliczając ją do grona najważniejszych matek  
w dziejach świata i człowieka. 

Nasze rozważania nad świętością pozwalają nam znów sięgnąć do Biblii, 
która wyjaśnia, że określenie „święty” przede wszystkim objawia samą naturę 
JHWH, wskazując źródło świętości oraz Jego majestat. Oznacza to, że dosko-
nale święty jest tylko Bóg, zaś człowiek może być uświęcony. W potocznym 
języku termin „świętość” jako określenie cechy dotyczy przede wszystkim 
Boga czy bóstwa, ale także osób (dobrotliwych, zacnych), rzeczy będących 
przedmiotem czci religijnej, związanych z kultem (święty obrazek, Biblia),  
a także tych spraw, których nie można naruszyć, zmienić (święte prawa, zasa-
dy). Tak więc człowiek wierzący od zawsze obcuje ze świętymi. Również od 
zawsze jest oswojony ze zdefiniowaniem takich ludzi, którzy żyją zgodnie 
z nauką Zbawiciela w sposób pobożny i moralny. Pismo Święte nie podaje zbyt 
wielu przykładów świętych ludzi, zwłaszcza w ujęciu świętości indywidualnej 
(Mk 6,20; Ps 106,16; 2Krl 4,9; Mdr 11,1; Jr 1,5; Syr 45,2.4), gdyż zostało ono 
upowszechnione dopiero w IV w.

Postaci świętych stają się dla nas przykładem, wzorem i często drogowska-
zem. Szczególna jedność z Bogiem, Źródłem Świętości, jest jedyną i słuszną 
drogą do osiągnięcia celu, do którego każdy z nas został stworzony i powołany. 
Dziś świat kusi fałszywymi receptami na życie, budując złudne obrazy pseudo-
szczęścia. Wśród tych efemerycznych substytutów, technologii, które utwier-
dzają każdego we własnej doskonałości, każdy święty jest pomocny w codzien-
nym otrzymywaniu łask od Boga. Zatem niezwykle ważne jest nieustanne 
przypominanie o niezwykłych postaciach w historii ludzkości, które nie tylko 
wstawiają się za nami u Boga, lecz w zasadniczy sposób to Bóg poprzez nie 
objawia nam czytelnie swoją obecność oraz boskie oblicze. Innymi słowy świę-
ty to ten, przez którego niewidzialny Bóg staje się widzialny na ziemi.

Niewątpliwie tę hagiologiczną misję o świętych dla szerokiego grona od-
biorców od wielu lat prowadzi Wydział Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Ma-
zurskiego w Olsztynie. W 2021 r. ukazała się praca zbiorowa przedstawiająca  
św. Annę w wielu aspektach. Książka składa się z osiemnastu rozdziałów zebra-
nych w trzech częściach: 1. Patrocinia Świętej Anny, 2. Święta Anna w muzyce  
i sztuce, 3. Święta Anna w pobożności i teologii.

W pierwszej części są trzy rozdziały: Patrocinia i inne formy kultu  
św. Anny w diecezji Warmińskiej (z uwzględnieniem Państwa Zakonu Krzyżac-
kiego) autorstwa ks. Andrzeja Kopiczki; Kościół pod wezwaniem św. Anny  



Omówienia i sprawozdania 277

w Lubawie w dziele Gustava Lieka pt. „Die Stadt Löbau in Westpreussen mit 
Berücksichtigung des Landes Löbau” autorstwa Marii Piechockiej-Kłos oraz 
Kościół parafialny św. Augustyna i św. Anny w Babiaku (Warmia). Zarys dziejów 
do końca XIX wieku autorstwa Grzegorza Ćwiklińskiego. Opracowania dotyczą 
patrociniów św. Anny znajdujących się na terenie archidiecezji warmińskiej.

W drugiej części zamieszczono siedem tekstów. Rozpoczyna ją rozdział 
Kult Świętej Anny w pieśniach wyśpiewany autorstwa Zenony Rondomańskiej. 
Następnie mamy Postać Świętej Anny w wybranych polskojęzycznych śpiewach 
religijnych autorstwa Sławomira Ropiaka; Wielkie formy muzyczne dedykowane 
Świętej Annie autorstwa Piotra Towarka; Motywy chrystologiczne w ikonografii 
św. Anny w sztuce europejskiej. Spotkanie przy Złotej Bramie św. Joachima i św. 
Anny (Giotto, Kaplica Scrovegnich w Padwie) autorstwa Urszuli Mazurczak; 
Św. Anna w kulcie i ikonografii Kościoła wschodniochrześcijańskiego autorstwa 
Grażyny Kobrzenieckiej-Sikorskiej; Ikonografia Świętej Anny w sztuce sakral-
nej w archidiecezji warmińskiej autorstwa s. Janiny Bosko oraz Święta Anna 
ofiarująca Bogu jedyną córkę w wyobrażeniach „Prezentacji Marii w świąty-
ni”. Analiza wybranych przedstawień powstałych w Polsce w drugiej połowie 
XV i początku XVI stulecia autorstwa Karoliny Pukaluk. Autorzy zaprezentowa-
li dwa zasadnicze obszary źródłowe do badań nad postacią św. Anny: muzyko-
logię, gdzie zostały przywołane istniejące pieśni religijne, a także większe for-
my muzyczne poświęcone tej Świętej oraz elementy artystyczne, które autorzy 
dostrzegli zarówno w ikonografii europejskiej, Kościoła wschodniochrześcijań-
skiego, jak i w świątyniach warmińskich.

Ostatnia część zawiera osiem rozdziałów: Czy Panu Bogu „udała się sta-
rość”? Święta Anna i jej życie autorstwa Heleny Kuczyńskiej; Święta Anna 
Samotrzecia – sanktuarium i ruch pielgrzymkowy na Śląsku Opolskim autor-
stwa Mariusza Puci; Święta Anna w Apokryfach Nowego Testamentu autorstwa 
Pawła Rabczyńskiego; Postać Świętej Anny jako wzór matki w tradycji ludowej 
autorstwa Sylwii Mikołajczak; Święta Anna jako wzór osobowy dla dzieci  
i młodzieży? Perspektywa katechetyczna autorstwa Anny Zellmy; Współczesne 
relacje międzypokoleniowe (dziadkowie-wnuczęta). Inspiracje postacią Świętej 
Anny autorstwa Magdaleny Świtalskiej; Kult umbanda – afrobrazylijska rein-
terpretacja postaci Świętej Anny autorstwa Eweliny M. Mączki oraz Laborato-
rium tradycji na Warmii 2019: ikonografia Świętej Anny autorstwa Agnieszki 
Krajewskiej-Wereckiej. Autorzy zaprezentowali interesująco zróżnicowane ob-
szary źródłowe do badań nad tą Świętą. Rozdział Heleny Kuczyńskiej nawiązu-
je do ukazania starości, lecz w kontekście chrześcijańskiego życia duchowego. 
Autorka odwołuje się do osoby matki Maryi i babci Jezusa, która w obliczu 
własnej starości, czasu dokonania pewnych podsumowań, dojrzewa do własnej 
świętości. Jest to dobry przykład realizacji przemyślanego powołania w jesieni 



Omówienia i sprawozdania278

życia. Podeszły wiek nie musi być dokuczliwy, ale może być czasem nowych 
wyzwań stawianych przez Boga oraz licznych łask i darów. Autor kolejnego 
artykułu, Mariusz Pucia, omówił historyczne, geograficzne oraz duchowe zna-
czenie Góry św. Anny dla mieszkańców na obszarze Śląska Opolskiego. Śre-
dniowieczna figurka tej Świętej zainspirowała do rozwoju ruchu pielgrzymko-
wego, który został zapoczątkowany w XVII w. i trwa do dziś. Ks. Paweł 
Rabczyński ukazał postać św. Anny na podstawie kilku apokryfów: Protoewan-
gelii Jakuba, Ewangelii Pseudo-Mateusza, Księgi o narodzeniu świętej Maryi, 
Ewangelii Dzieciństwa Ormiańskiej oraz Transitusu Jana Teologa. Autor pod-
kreśla, że te teksty stanowią nie tylko źródło teologicznego poznania, są także 
potwierdzeniem przemian teologicznej świadomości chrześcijan. „Postać św. 
Anny jako wzoru matki w tradycji ludowej” zaprezentowała Sylwia Mikołaj-
czak. Swe rozważania oparła również na testach apokryficznych oraz żywocie 
świętych z jednej strony, a także odniosła się do zwyczaju nadawania imion 
nowonarodzonym dziewczynkom. Analizie poddała powiedzenia i przysłowia, 
zwłaszcza te o proweniencji ludowej. Wszystkie one świadczą o wyjątkowości 
tej postaci jako matki i orędowniczki kobiecych trosk. Przymioty św. Anny 
sprawiły, że w tradycji ludowej cieszy się ona nieustannie wielkim szacunkiem 
i uznaniem. Rozdział autorstwa Anny Zellmy to próba odpowiedzi na pytania: 
czy św. Anna może być wzorem osobowym w wychowaniu katechetycznym 
i jeśli tak, to w jakim zakresie? Na podstawie analizy założeń programowych 
katechezy Kościoła katolickiego w Polsce zwraca uwagę na bardzo istotną kwe-
stię, że postać św. Anny, matki Maryi, zupełnie w nich się nie pojawia. Dostrze-
ga jednocześnie, że w młodym pokoleniu widoczny jest kryzys kultury chrze-
ścijańskiej oraz zanik kultu świętych. Zarazem zauważa możliwość przybliżenia 
Świętej w związku z realizacją tematów odnoszących się do sakramentu chrztu 
św. oraz bierzmowania (wybór patrona). W kolejnym artykule autorka Magda-
lena Świtalska podjęła próbę ukazania Świętej jako wzoru przewodniczki mło-
dego pokolenia w ich drodze ku dorosłości. Zwróciła uwagę na coraz bardziej 
widoczne rozbicia struktur społecznych, w tym rodziny. Położyła mocny akcent 
na toczący się już proces wykluczania z tych struktur ludzi w podeszłym wieku. 
Ewelina M. Mączka przybliżyła czytelnikowi kult umbanda. W pluralistycz-
nym społeczeństwie brazylijskim obserwuje się na podłożu kultury ludowej 
rozwój wielu różnych ruchów i grup religijnych, takich właśnie, jak np. Um-
banda, Quimbanda, Macumba i inne. Na tym tle dokonała analizy synkretycz-
nego połączenia postaci św. Anny z Nanã Buruquê, która uznawana jest w um-
banda za Panią Stworzenia, matkę oriszów, a także opiekunkę osób chorych 
i starszych. Trzecią część publikacji kończy rozdział autorstwa Agnieszki  
Krajewskiej-Wereckiej. Celem tego opracowania jest ukazanie działalności 
Pracowni Ikony na Warmii, która powstała w ramach świeckiego projektu La-



Omówienia i sprawozdania 279

boratorium tradycji – tradycja bizantyjska. W 2019 r. zostały zorganizowane 
warsztaty pisania ikon, których tematem była postać św. Anny. Spotkania takie 
poszerzają wiedzę i pozwalają rozwijać umiejętności pisania ikon, ale jedno-
cześnie jest to czas pogłębienia własnej relacji z Bogiem.

Omawiana książka jest wieloautorskim, monograficznym opracowaniem 
tematu. Autorzy reprezentują liczne dyscypliny naukowe. Niewykluczone, że 
dzieli ich nie tylko perspektywa badawcza, ale i zakres zainteresowań. Jednak 
w tym pluralizmie podjętych i zaprezentowanych zagadnień spoiwem jest po-
stać św. Anny. Publikacja napisana jest językiem naukowym, jednocześnie 
przystępnym dla każdego czytelnika. Wszystkie teksty zostały opatrzone stresz-
czeniem, słowami kluczowymi w polskiej i angielskiej wersji językowej oraz 
wykazem bogatej literatury przedmiotu, dlatego też spełniają wszelkie wymogi 
formalne pracy naukowej. Również teksty źródłowe zostały przygotowane  
z niezwykłą starannością, dając możliwość wykorzystania ich w pracach ba-
dawczych na dalszych etapach studium źródeł o św. Annie. Mimo że książka 
dostarcza wielu cennych informacji zarówno o samej Świętej w wielu aspek-
tach i odniesieniach do kwestii społecznych czy kulturowych, to nie wyczerpu-
je podjętej tematyki. Może stanowić zachętę do wnikliwego zagłębiania się 
w tematykę dotyczącą św. Anny w prowadzeniu dalszych badań z uwzględnie-
niem perspektywy integracji badań teologicznych i nieteologicznych, czy kon-
tynuowania analiz źródeł. Można mieć nadzieję, że tak się stanie. Warto zatem 
zatroszczyć się o to, aby książka dotarła do szerokiego grona osób, które nie 
tylko pragną zgłębić swą wiedzę na temat matki Maryi i babci Jezusa, ale także 
są zainteresowane prowadzeniem dalszych badań w omówionym przedmiocie. 

Ewa Czaplicka
[ORCID: 0000-0001-8777-4946]

Sprawozdanie z XIV Międzynarodowego Warmińskiego Seminarium 
Hagiologicznego pt. Święci Cyryl i Metody w wierze, pobożności, teologii 
i sztuce – dawniej i dziś (perspektywa uniwersalna i regionalna) (Saints Cyril 
and Methodius in faith, piety, theology and art – then and today (universal 
and regional perspective)), Wydział Teologii UWM w Olsztynie, 4 listopada 
2022 r.

Na Wydziale Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie 
4 listopada 2022 r. odbyło się XIV Międzynarodowe Warmińskie Seminarium 
Hagiologiczne zatytułowane „Święci Cyryl i Metody w wierze, pobożności, 
teologii i sztuce – dawniej i dziś (perspektywa uniwersalna i regionalna)”. Kon-
ferencję, wzorem lat poprzednich, zorganizowała Katedra Teologii Fundamen-



Omówienia i sprawozdania280

talnej, Dogmatycznej i Nauk Biblijnych WT UWM w Olsztynie. Seminarium 
wpisało się w projekt badań hagiologicznych prowadzonych nad świętymi od 
kilkunastu lat. Każdego roku w ramach tego projektu jest organizowane wyda-
rzenie naukowe poświęcone kolejnemu świętemu. Dotąd zorganizowano semi-
naria poświęcone, m.in. św. Katarzynie Aleksandryjskiej, św. Tadeuszowi Ju-
dzie, św. Annie, św. Marcinowi i wielu innym [zob. <uwm.edu.pl/ztdif/>]. 
Wydarzenie naukowe każdego roku skupia specjalistów z różnych dziedzin, 
m.in. teologów, historyków, historyków sztuki, filologów, literaturoznawców, 
muzykologów, kulturoznawców i religioznawców. Seminarium naukowe zre-
alizowano hybrydowo, częściowo stacjonarnie w siedzibie Wydziału i online na 
platformie Google Meet. Wydarzenie po raz pierwszy miało zasięg międzyna-
rodowy. Wzięli w nim udział nie tylko liczni prelegenci z Polski, ale również 
naukowcy z zagranicy, m.in. Grecji, Słowacji i Ukrainy.

Święci, którym poświęcono tegoroczne seminarium, to bardzo ważne 
postaci z dziejów historii Kościoła. Nazywani Apostołami Słowian, krzewili 
niestrudzenie wiarę, niosąc innym prawdę o Chrystusie przy jednoczesnym po-
szanowaniu ich obyczajów. Są przykładem przezwyciężania podziałów i wro-
gości na rzecz budowania komunii w Kościele. Za zasługi dla rozwoju kultury 
europejskiej i całego Kościoła zostali obwołani przez Jana Pawła II w 1980 r. 
współpatronami Europy, a w 1985 r. papież poświęcił im encyklikę Slavorum 
apostoli.

Konferencję wraz z dziekanem Wydziału Teologii UWM w Olsztynie 
ks. Markiem Żmudzińskim uroczyście otworzył oraz powitał wszystkich prele-
gentów, uczestników i przybyłych gości bp Arkadiusz Trochanowski, eparcha 
olsztyńsko-gdański Kościoła greckokatolickiego. Eparcha, nawiązując do słów 
Jana Pawła II, we wprowadzeniu do rozważań naukowych przypomniał, że  
św. Cyryl i Metody pełnią rolę ogniwa łączącego tradycje Wschodu i Zachodu 
i we wszystkich budzą na nowo tęsknotę za jednością. Biskup podkreślił, że 
właśnie Kościół grekokatolicki jest spadkobiercą dzieła ewangelizacji tych bi-
zantyjskich misjonarzy. Przypomniał, że niedaleko Olsztyna, w Lidzbarku War-
mińskim, jest cerkiew pw. Świętych Cyryla i Metodego. W świątyniach w epar-
chii olsztyńsko-gdańskiej nie brakuje również wizerunków tych świętych. 

W trakcie wydarzenia naukowego poświęconego Braciom Sołuńskim jako 
twórcom alfabetu słowiańskiego i tłumaczom tekstów liturgicznych swoje 
przedłożenia wygłosiło 21 prelegentów. Zgłoszone referaty podzielono na czte-
ry sesje. 

Pierwszą sesję otworzył referat na temat „Cyryl i Metody jako prekursorzy 
‘ruskiego świata’? Obraz Braci Sołuńskich we współczesnym rosyjskim prze-
kazie polityczno-religijnym”  wygłoszony przez ks. Marcina Składanowskiego 
[KUL]. Następnie swoje referaty przedstawili: Viktoria Theodora Achillev Ga-



Omówienia i sprawozdania 281

itana [Uniwersytet w Tesalonikach (Grecja)] – wystąpienie na temat „Relacje 
Cyryla i Metodego z patriarchą Photiosem”; ks. Kristijan Kuhar i Silvio Košćak 
[Instytut Staro-cerkiewno-słowiański (Chorwacja)] – przedłożenie na temat 
„Święci Cyryl i Metody w Tradycji Kościoła Zachodniego”; Neža Zajc [Sło-
weńska Akademia Nauk i Sztuki] – referat na temat „Święty Maksym Grek  
i jego osobiste modlitwy – Wprowadzenie do jego osobistej teologii 
prawosławnej”. Ostatni wykład w tym panelu wygłosił Ján Zozuľak [Uniwersy-
tet w Nitrze (Słowacja)] na temat „Etyczny wymiar misji Konstantyna i Me-
todego”. 

W drugiej sesji zebrani wysłuchali pięciu przedłożeń. Pierwszy referat wy-
głosił Peter Žeňuch [Uniwersytet Komeńskiego w Bratysławie (Słowacja)] na 
temat „Święci Bracia z Salonik i ich spuścizna w słowackiej kulturze duchowej: 
tradycja czy import?”. W dalszej części sesji swoje referaty przedstawili: Nata-
lia Kovalchuk [Uniwersytet Borysa Grinchenko w Kjowie (Ukraina)] – na te-
mat „Misja apostolska Świętych Cyryla i Metodego w kontekście rozwoju feno-
menu słowa w kulturze ukraińskiej”; Arpad Drashkovtsy [Karpacki Uniwerystet 
im Augustyna Wołoszyna (Ukraina)] – na temat „Kształtowanie się języka 
prawnego Słowian w kontekście morawskiej misji Cyryla i Metodego”; Olena 
Shymko [Karpacki Uniwerystet im Augustyna Wołoszyna (Ukraina)] – na te-
mat „Dziedzictwo Cyryla i Metodego jako podstawa komunikacji międzykultu-
rowej. Sesję zakończył referat wygłoszony przez ks. Piotra Towarka [Wyższe 
Seminarium Duchowne w Elblągu, Polska] – na temat Michael Haydna „Missa 
Sancti Cyrilli et Methodii” z 1758 roku. 

W trzeciej sesji swoje prelekcje przestawili: ks. Janusz Bujak [Uniwersytet 
Szczeciński] – na temat „Misja Braci Sołuńskich jako przykład inkulturacji 
wiary chrześcijańskiej w nauczaniu Jana Pawła II”; Katarzyna Parzych-Blakie-
wicz [UWM w Olsztynie] – na temat „Święci Cyryl i Metody w nauczaniu 
papieży – św. Jana XXIII i św. Pawła VI”; Anna Zellma [UWM w Olsztynie] 
– na temat „Narracje o Cyrylu i Metodym w korelacji nauczania religii z eduka-
cją szkolną”; Marta Kowalczyk [WSD w Elblągu] – na temat „Posługa św. Cy-
ryla i Metodego według działa F. Jaroszewicza Matka świętych Polska…”; Sła-
womir Ropiak [UWM w Olsztynie] – na temat „Postacie Świętych Cyryla 
i Metodego w pryzmacie hymnu Bracia wybrani przez Boga”. 

Ostatnią sesję rozpoczęła Maria Piechocka-Kłos [UWM w Olsztynie], któ-
ra wygłosiła referat na temat „Świątynie pod wezwaniem Świętych Cyryla  
i Metodego w Polsce”. Następnie swoje przedłożenia zaprezentowali prelegen-
ci także z Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie: Ewa Czaplicka 
– na temat „Święci Cyryl i Metody prekursorami Unii Europejskiej”; Sylwia 
Mikołajczak – na temat „Charyzmatyczne tytuły św. Cyryla i Metodego w tra-
dycji Kościoła katolickiego”; Ewelina M. Mączka – na temat „Kult św. Cyryla 



Omówienia i sprawozdania282

i Metodego na Śląsku”. Ostatnie dwa referaty przygotowali doktorant i student 
z UWM w Olsztynie: ks. Radosław Czerwiński – wystąpienie na temat „Dzia-
łalności misyjna św. Cyryla i Metodego – inspiracje dla współczesnej formacji 
alumnów wyższych seminariów duchownych” oraz Aleksaner Halecki – na te-
mat „Niesienie Ewangelii pomiędzy Wschodem, a Zachodem. Wybrane aspekty 
historii i dziedzictwa misji chrystianizacyjnej św. Cyryla i Metodego wśród 
Słowian”.

Każdą sesję kończyła ożywiona dyskusja, podczas której pojawiające się 
nowe wątki i spostrzeżenia potwierdziły, że seminarium mimo różnorodności 
podejmowanych tematów w szerokim gronie interdyscyplinarnych wystąpień 
wygłoszonych przez specjalistów z wielu dziedzin, nie wyczerpało podjętego 
zagadnienia. Stworzyło jednak przestrzeń do integracji środowisk naukowych 
z kraju i zagranicy, gdzie prowadzi się badania nad postaciami i dziedzictwem 
św. Cyryla i Metodego. 

Maria Piechocka-Kłos
[ORCID: 0000-0002-5909-5521]

23. Dni Interdyscyplinarne na Wydziale Teologii UWM w Olsztynie, 
7–8 listopada 2022 r.

7–8 listopada 2023 r. na Wydziale Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Ma-
zurskiego w Olsztynie odbyły się 23. Dni Interdyscyplinarne pt. „W drodze na 
ołtarze – integracja badań specjalistycznych w procesie beatyfikacyjnym”. 
Oprócz Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie organizatorami był 
także Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu oraz Uniwersytet Mi-
kołaja Kopernika w Toruniu. Dni objęły dwa wydarzenia naukowe: XV War-
mińskie Seminarium Hagiologiczne pt. „Polscy Słudzy Boży w wierze, poboż-
ności, teologii i sztuce – dawniej i dziś (perspektywa uniwersalna i regionalna)” 
oraz sympozjum naukowe pt. „Istotne zagadnienia procesu beatyfikacyjnego”. 
W Dniach wzięło udział 44 prelegentów, reprezentujących 11 jednostek nauko-
wych (w tym trzy zagraniczne)1, a także trzy dykasterie Kurii Rzymskiej2, sześć 

1 Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu, Uni-
wersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, Toruńska Szkoła Wyższa, Uniwersytet Szczeciński, Uni-
wersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, Papieski Uniwersytet „Antonianum” w Rzymie, 
Vinzenz Pallotti University w Vallendar, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, Uniwersytet Ślą-
ski, Papieski Wydział Teologiczny „Seraphicum” w Rzymie.

2 Sekretariat Stanu, Dykasteria do Spraw Kultu Bożego i Sakramentów, Dykasteria do Spraw Kano-
nizacyjnych.



Omówienia i sprawozdania 283

diecezji polskich3, cztery zgromadzenia zakonne4 oraz Pallotyński Ośrodek Po-
stulacji i środowisko niezrzeszonych twórców zajmujących się pisarstwem. 
Zróżnicowane afiliacje dały możliwość spotkania i wymiany zdań między na-
ukowcami zajmującymi się tematyką hagiologiczną (dotyczącą świętych i kwe-
stii świętości) a osobami odpowiedzialnymi w społeczeństwie za organizację 
procesów beatyfikacyjnych prowadzonych w Kościele katolickim. Szczegóło-
wym program znajduje się na stronie internetowej Dni Interdyscyplinarnych 
<uwm.edu.pl/di/>, w zakładce wskazującej na 23. edycję.

W ramach sympozjum zaprezentowano dziewięć kwestii istotnych do 
uwzględnienia w organizacji i prowadzeniu procesu beatyfikacyjnego. Są to: 
historyczna (ks. Damian Bednarski)5, prawna (o. Szczepan Praśkiewicz, ks. Lu-
cjan Świto, ks. Waldemar Turek), liturgiczna (ks. Przemysław Krakowczyk,  
ks. Arkadiusz Nocoń), kultyczna i pobożnościowa (ks. Sławomir Oder, o. Zdzi-
sław J. Kijas), biblijna (ks. Zdzisław Żywica), teologiczno-fundamentalna (ks. 
Paweł Rabczyński), teologiczno-moralna (ks. Maciej Olczyk), teologiczno-
-dogmatyczna (ks. Ireneusz Werbiński, o. Bogusław Kochaniewicz), kerygma-
tyczna (Anna Zellma, Anna Leniec-Fengler, Katarzyna Parzych-Blakiewicz). 
Prelegenci przedstawili założenia formalne związane z przygotowaniem doku-
mentacji tworzonej w ramach procesu beatyfikacyjnego oraz wyjaśnili kwestię 
kultu i promocji sług Bożych. Zaprezentowane treści stanowią wsparcie dla 
postulatorów, diecezji i zakonów w organizacji i prowadzeniu procesów beaty-
fikacyjnych.

W ramach seminarium zaprezentowano 58 osób, których procesy beatyfi-
kacyjne są prowadzone w diecezjach na terenie Polski, a także dwie osoby 
zmarłe w opinii świętości, których procesy beatyfikacyjne są w przygotowaniu 
(śp. Helena Kmieć – ks. Stanisław Suwiński, śp. Gwala Torbiński – Elżbieta 
Wiater). Polscy słudzy Boży – kandydaci na ołtarze, którzy zostali przedstawie-
ni na seminarium, zapisali się w pamięci historycznej i kościelnej jako:

1.  Męczennice i męczennicy II wojny światowej i komunizmu: s. Krzy-
sztofa Klomfass i jej 15 towarzyszek (s. Łucja Jaworska), Cecylia Grabosch  
i Małgorzata Wiewiorra (Małgorzata Król), Hedwig Schnarbach, Gertruda Kli-
mek i Agnes Drabińska (Monika Szulc), s. Marianna Teodora Witkowska, Anna 
Fieberg, Maria Fischer, Angelica Berger (Katarzyna Parzych-Blakiewicz),  
ks. Józef Steinki i ks. Bruno Gross (ks. Andrzej Kopiczko), ks. Ernst Karbaum, 
ks. Stanisław Zuske, ks. Bruno Weichsel, ks. Bronisław Sochaczewski i ks. Paul 
Huhn (ks. Wojciech Zawadzki), ks. Kazimierz Hamerszmit (ks. Wojciech Guze-

3 Warmińska, Łódzka, Poznańska, Wrocławska, Toruńska, Szczecińsko-Kamieńska.
4 Zgromadzenie Sióstr Świętej Elżbiety, Zgromadzenie Sióstr Świętej Katarzyny Aleksandryjskiej, 

Zakon Kaznodziejski – Dominikanie, Zgromadzenie Słowa Bożego – Werbiści.
5 W nawiasach podano nazwiska prelegentów.



Omówienia i sprawozdania284

wicz), ks. Stanisław Szulmiński (ks. Przemysław Krakowczyk), ks. Stanisław 
Streich (ks. Wojciech Mueller), Alfons Mańka (o. Piotr Piasecki), ks. Georg 
Heide, ks. Gottfried Fuchs i ks. Johannes Frank (ks. Janusz Brzozowski), 
ks. Bernhard Klement i ks. Paweł Chmielewski (ks. Paweł Romański), ks. Otto 
Langkau (Aleksandra Nalewaj).

2.  Świeccy wyznawcy: Józef Engling (Alicja Kostka), Jacek Krawczyk 
(ks. Jacenty Mastej), Alicja Lenczewska (bp Henryk Wejman), Wanda Mal-
czewska (Michał Zborowski), Karolina Pawlicka (ks. Tomasz Nawracała), Ma-
ria Szymanowska (ks. Dariusz Kwiatkowski).

3.  Duchowni i osoby konsekrowane – wyznawcy: o. Joachim Badeni  
(o. Paweł Pawlikowski), ks. Franciszek Blachnicki (Anna Zellma), bp Konstan-
ty Dominik (Artur Adamczuk), kard. Stanisław Hozjusz (ks. Marek Jodkow-
ski), bp Maksymilian Kaller (ks. Adam Ornatek), br. Alojzy Kosiba (o. Paweł 
Sambor), s. Stanisława (Barbara) Samulowska (ks. Paweł Rabczyński),  
s. M. Włodzimira Wojtczak (s. Anna Jakubowska), ks. Aleksander Woźny  
(ks. Wojciech Mueller), ks. Aleksander Zienkiewicz (ks. Andrzej Dziełak).

Jest to grupa 31 kobiet i 27 mężczyzn, w tym 15 to osoby świeckie niekon-
sekrowane. 

Trwający proces beatyfikacyjny jeszcze nie daje gwarancji wyniesienia 
kandydata na ołtarze. Wymagane jest udokumentowanie męczeństwa za wiarę 
lub heroizmu cnót oraz żywego kultu wśród wiernych Kościoła lokalnego. Pre-
legenci opisali przejawy kultu w odniesieniu do większości 58 zaprezentowa-
nych osób, co sprzyja rozwojowi famy świętości. Przedstawiono także przykła-
dy zaniku kultu i pamięci o kandydacie na ołtarze, co stwarza sytuację 
zamknięcia procesu beatyfikacyjnego bez wyniesienia sługi Bożego na ołtarze.

W dyskusjach wyrażono przekonanie o doniosłej roli wychowawczej, jaką 
spełnia kościelna pamięć o bohaterach wiary. Analizowane przykłady są osobo-
wymi ikonami reprezentującymi wartości humanistyczne i społeczne, które wy-
łaniają się z profilu świętości nakreślonego w ewangelicznym paradygmacie 
człowieka wierzącego i naśladującego w swoim życiu Jezusa Chrystusa.

Katarzyna Parzych-Blakiewicz
[ORCID: 0000-0002-7965-9064]




