
Spis treści 1



Spis treści2
Rada Naukowa

dr Piotr Adamek SVD (Uniwersytet Fu Jen, Taipei / Taiwan), dr Karl Heinz Arenz (Uniwersytet w Pará / Brazylia), prof. dr Achim Buckenmaier 
(Papieski Uniwersytet Laterański w Rzymie / Włochy), prof. dr hab. Janusz Bujak (Uniwersytet Szczeciński, Polska), prof. dr Klara A. Csiszar 

(Katolicki Instytut Teologii Pastolarnej Uniwersytetu w Linz / Austria), prof. dr MohanDoss SVD (JDV – Papieska Akademia Filozofii i Religii, 
Ramwadi, Pune / Indie), prof. dr Patrick Flanagan (Uniwersytet św. Jana w Nowym Jorku / USA), bp dr Jacek Jezierski (Polskie Towarzystwo 

Teologiczne – Oddział w Elblągu / Polska), prof. dr Stephan Kampowski (Papieski Instytut Jana Pawła II dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, 
Rzym / Włochy), prof. dr hab. Bogusław Kochaniewicz OP (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu), prof. dr Dariusz Kowalczyk (Papieski 

Uniwersytet Gregoriański w Rzymie / Włochy), prof. dr hab. Janusz Lekan (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II / Polska) 
prof. dr hab. Marian Machinek (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie / Polska), dr hab. Jarosław Merecki (Papieski Instytut Jana Pawła II 

dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, Rzym / Włochy), prof. dr Therese D’Orsa (Australijski Instytut Edukacji Teologicznej, Pennant Hills / 
Australia), prof. dr hab. Eugeniusz Sakowicz (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie / Polska), prof. dr hab. Matthias Scharer

(Uniwersytet w Insbruku / Austria), prof. dr hab. Karl Heinz Schmitt (Uniwersytet w Paderborn / Niemcy), prof. dr Józef Smyksy CSsR 
(Wydział Teologiczny “San Pablo”, Cochabamba / Boliwia), dr Frederick Tusingire (Konferencja Episkopatu Ugandy / Uganda)

Komitet Redakcyjny
dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska) – przewodnicząca,  

ks. dr hab. Marek Jodkowski, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska) – sekretarz, ks. prof. dr hab. Ryszard Hajduk 
(Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), prof. dr Sonja Meiting Huang (Katolicki Uniwersytet Fu Jen, Taiwan),  

prof. dr Arkadiusz Krasicki CSSp (Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja), ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM  
(Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), ks. dr hab. Adam Bielinowicz, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski  

w Olsztynie, Polska), o. prof. dr Paweł Sambor OFM (Pontifical University Antonianum, Roma, Italia), dr Dominic P.G. Sheridan (Uniwersytet 
Gdański, Polska), ks. mgr Rafał Rozumowicz (Wydział Teologiczny Północnych Włoch w Mediolanie, Włochy) ks. Rafał Rozumowicz

Recenzenci
Józef Bunar (Katolicki Uniwersytet „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia), Martin Carbajo Núñez (Papieski Uniwersytet „Antonianum” w Rzymie, 
Włochy), Pavol Dancák (University w Preszowie, Słowacja), Ernesto Daza Encinas (Katolicki Uniwersytet „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia)

Zdenko Dudovic (Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja), Eileen FitzGerald (Katolicki Uniwersytet „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia),
Wojciech Gajewski (Uniwersytet Gdański, Polska), Piotr Goniszewski (Uniwersytet Szczeciński, Polska), Wojciech Grygiel (Uniwersytet Papieski 

Jana Pawła II w Krakowie, Polska), John F. Haught (Uniwersytet Georgetown w Waszyngtonie, USA), Chris Hayden (Papieski Uniwersytet  
św. Patryka w Maynooth, Irlandia), Thomas Hendrickson (Uniwersytet Stanforda, USA), Fortunato Iozzelli (Papieski Uniwersytet „Antonianum”  
w Rzymie, Włochy), Oleksandr Kashchuk (Ukraiński Uniwersytet Katolicki, Lwów, Ukraina), Adam Kiełtyk (Wydział Teologiczny Północnych 

Włoch w Mediolanie, Włochy), Natalia Korol (Uniwersytet Lwowski, Ukraina), Tolop Oloan Marbun (Kolegium Teologiczne Pelita Dunia  
w Banten, Indonesia), Radosław Mazur (Uniwersytet Szczeciński, Polska), Mladen Parlov (Uniwersytet w  Split, Chorwacja),

Ramiro Pellitero Iglesias (Uniwersytet Navarry, Hiszpania), Wojciech Pikor (Uniwersytet im. Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska),
Orlando Solano Pinzón (Papieski Uniwersytet Javeriana, Columbia), Ivan Platovnjak (Uniwersytet w Lubljanie, Słowenia),

Paweł Podeszwa (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, Polska), Grzegorz Poźniak (Uniwersytet Opolski, Polska),
Marek Raczkiewicz (Uniwersytet św. Damazego w Madrycie, Hiszpania), Alberto Rene Ramírez Téllez (Uniwersytet św. Tomasza w Bogocie, 
Columbia), Aneta Rayzacher-Majewska (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, Polska), Eva Reyes-Gacitúa (Katolicki  

Uniwersytet Północy w Antofagasta, Chile), Wojciech Rybka (Katolicki Uniwersytet Fu Jen, Taipei, Taiwan), Grzegorz Witold Salamon (Papieski 
Uniwersytet „Antonianum” w Rzymie, Włochy), Inocent-Mária Vladimír Szaniszló (Papieski Uniwersytet św. Tomasza z Akwinu w Rzymie, 

Włochy), Piotr Towarek (Polskie Towarzystwo Teologiczne – Oddział w Elblągu, Polska), Marciano Vidal (Papieska Akademia „Alfonsianum” 
w Rzymie, Włochy), Tadeusz Zadorożny (Kolegium i Seminarium Świętych Apostołów, Cromwell, USA)

Adres Redakcji
Wydział Teologii UWM
ul. Kard. S. Hozjusza 15

11-041 Olsztyn
tel./fax 89 523 89 46
Sekretariat Redakcji

pokój nr 13
e-mail: forum.teologiczne@uwm.edu.pl 

Native speakters
język angielski – Dominic P.G. Sheridan, język włoski – Agnieszka Gatti, Marzia Del Bianco, język hiszpański – Martin Carbajo Núñez

Na okładce: herb archidiecezji warmińskiej‚
ufundowany przez bpa Adama Stanisława Grabowskiego (1741–1766)‚

znajdujący się w kaplicy zamku w Lidzbarku Warmińskim

Czasopismo współfinansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.;  
kwota środków finansowych stanowiących pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.

Czasopismo „Forum Teologiczne” jest indeksowane w bazie 
CEJSH – The Central European Journal of Social Sciences and Humanities,  

CEEOL – Central and Easters European Online Library,  
DOAJ, ERIH Plus, BazHum oraz Index Copernicus

Redakcja informuje, że wersją pierwotną czasopisma jest wydanie papierowe 
(on-line: https://czasopisma.uwm.edu.pl/index.php/ft/)

PL ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836, DOI: 10.31648/ft

© Copyright by Wydawnictwo UWM • Olsztyn 2025

Wydawnictwo UWM
ul. Jana Heweliusza 14, 10-718 Olsztyn 

tel. 89 523 36 61, fax 89 523 34 38 
www.uwm.edu.pl/wydawnictwo/ 
e-mail: wydawca@uwm.edu.pl

Nakład 000 egz.
Ark. wyd. 00,00; ark. druk. 00,00

Druk: Zakład Poligraficzny UWM w Olsztynie, zam. nr 000

Język angielski – Dominic P.G. Sheridan, Język hiszpański – Martin Carbajo Núñez

Rada Naukowa:
dr Piotr Adamek SVD (Uniwersytet Fu Jen, Taipei / Taiwan), dr Karl Heinz Arenz (Uniwersytet w Pará / Brazylia), prof. dr Achim Buckenmaier 
(Papieski Uniwersytet Laterański w Rzymie / Włochy), prof. dr hab. Janusz Bujak (Uniwersytet Szczeciński, Polska), prof. dr Klara A. Csiszar 

(Katolicki Instytut Teologii Pastoralnej Uniwersytetu w Linz / Austria), prof. dr Mohan Doss SVD (JDV – Papieska Akademia Filozofii i Religii, 
Ramwadi, Pune / Indie), prof. dr Patrick Flanagan (Uniwersytet św. Jana w Nowym Jorku / USA), bp dr Jacek Jezierski (Polskie Towarzystwo 

Teologiczne – Oddział w Elblągu / Polska), prof. dr Stephan Kampowski (Papieski Instytut Jana Pawła II dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, 
Rzym / Włochy), prof. dr hab. Bogusław Kochaniewicz OP (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu), prof. dr Dariusz Kowalczyk 
(Papieski Uniwersytet Gregoriański w Rzymie / Włochy), prof. dr hab. Janusz Lekan (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II / Polska) 

prof. dr hab. Marian Machinek (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), dr hab. Jarosław Merecki (Papieski Instytut Jana Pawła II  
dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, Rzym / Włochy), prof. dr hab. Matthias Scharer (Uniwersytet w Insbruku / Austria), prof. dr hab. Karl 
Heinz Schmitt (Uniwersytet w Paderborn / Niemcy), prof. dr Józef Smyksy CSsR (Wydział Teologiczny “San Pablo”, Cochabamba / Boliwia), 

dr Frederick Tusingire (Konferencja Episkopatu Ugandy / Uganda)

Komitet Redakcyjny:
Dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska) - przewodnicząca, ks. dr hab. Marek 

Jodkowski, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska) - sekretarz, ks. prof. dr hab. Ryszard Hajduk (Uniwersytet 
Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), 
o. prof. dr Paweł Sambor OFM (Papieski Uniwersytet Antonianum w Rzymie, Włochy), ks. dr hab. Adam Bielinowicz, prof. UWM (Uniwersytet 

Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), prof. dr Sonja Meitin Huang (Katolicki Uniwersytet Fu Jen, Taiwan), o. prof. dr Arkadiusz Krasicki CSSp 
(Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja), dr Dominic P.G. Sheridan (Uniwersytet Gdański, Polska), ks. mgr lic. Rafał Rozumowicz 

(Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, Polska)

Recenzenci:
Piotr Adamek (Katolicki Uniwersytet Fu Jen w Taipei, Taiwan), Stanisław Adamiak (Uniwersytet im. Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska), Ivan Benaković 

(Katolicki Wydział Teologiczny w Đakowie, Chorwacja), Mutombo Benuit (Międzynarodowa Komisja Skotystyczna, Rzym, Włochy), Krzysztof Bielawny 
(Polskie Towarzystwo Teologiczne – Oddział w Elblągu, Polska), Beata Bilicka (Uniwersytet im. Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska), Martin Carbajo 

Núñez (Papieski Uniwersytet „Antonianum” w Rzymie, Włochy), Magdalena Dąbrowska (Uniwersytet Warszawski, Polska), Eileen FitzGerald (Uniwersytet 
Katolicki „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia), Wojciech Gajewski (Uniwersytet Gdański, Polska), Dawid Galanciak (diecezja toruńska; Uniwersytet im. 

Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska), Christopher Hayden (Kolegium św. Patryka, Maynooth, Irlandia), David Maria Jaeger (Papieski Uniwersytet 
„Antonianum” w Rzymie, Włochy), Rafał Kamiński (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, Polska), Zdzisław J. Kijas (Uniwersytet 

Jana Pawła II w Krakowie, Polska), Wiesław Kraiński (Uniwersytet im. Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska), Janusz Lekan (Katolicki Uniwersytet Lubelski 
Jana Pawła II, Polska), Jarosław Lipniak (Papieski Wydział Teologiczny we Wrocławiu, Polska), Wanda Łaszczak (Uniwersytet Opolski, Polska), 

Radosław Mazur (Uniwersytet Szczeciński, Polska), Paweł Podeszwa (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, Polska), Marek Raczkiewicz 
(Uniwersytet św. Damazego w Madrycie, Hiszpania), Aneta Rajzacher-Majewska (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, Polska), 
Tibor Reimer (Uniwersytet Komeńskiego w Bratysławie, Słowacja), Beata Siwek (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, Polska), Janusz Szulist 

(Uniwersytet im. Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska), Waldemar Szczerbiński (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, Polska), Paweł Tarasie-
wicz (Instytut Adlera–Akwinaty, Colorado Springs, Kolorado, USA), Bede Ukwuije (Uniwersytet Duquesne w Pittsburghu, Pensylwania, USA)

PL ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836, DOI: 10.31648/ft

Rada Naukowa
dr Piotr Adamek SVD (Uniwersytet Fu Jen, Taipei / Taiwan), dr Karl Heinz Arenz (Uniwersytet w Pará / Brazylia), prof. dr Achim Buckenmaier 
(Papieski Uniwersytet Laterański w Rzymie / Włochy), prof. dr hab. Janusz Bujak (Uniwersytet Szczeciński, Polska), prof. dr Klara A. Csiszar 

(Katolicki Instytut Teologii Pastolarnej Uniwersytetu w Linz / Austria), prof. dr MohanDoss SVD (JDV – Papieska Akademia Filozofii i Religii, 
Ramwadi, Pune / Indie), prof. dr Patrick Flanagan (Uniwersytet św. Jana w Nowym Jorku / USA), bp dr Jacek Jezierski (Polskie Towarzystwo 

Teologiczne – Oddział w Elblągu / Polska), prof. dr Stephan Kampowski (Papieski Instytut Jana Pawła II dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, 
Rzym / Włochy), prof. dr hab. Bogusław Kochaniewicz OP (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu), prof. dr Dariusz Kowalczyk (Papieski 

Uniwersytet Gregoriański w Rzymie / Włochy), prof. dr hab. Janusz Lekan (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II / Polska) 
prof. dr hab. Marian Machinek (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie / Polska), dr hab. Jarosław Merecki (Papieski Instytut Jana Pawła II 

dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, Rzym / Włochy), prof. dr Therese D’Orsa (Australijski Instytut Edukacji Teologicznej, Pennant Hills / 
Australia), prof. dr hab. Eugeniusz Sakowicz (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie / Polska), prof. dr hab. Matthias Scharer

(Uniwersytet w Insbruku / Austria), prof. dr hab. Karl Heinz Schmitt (Uniwersytet w Paderborn / Niemcy), prof. dr Józef Smyksy CSsR 
(Wydział Teologiczny “San Pablo”, Cochabamba / Boliwia), dr Frederick Tusingire (Konferencja Episkopatu Ugandy / Uganda)

Komitet Redakcyjny
dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska) – przewodnicząca,  

ks. dr hab. Marek Jodkowski, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska) – sekretarz, ks. prof. dr hab. Ryszard Hajduk 
(Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), prof. dr Sonja Meiting Huang (Katolicki Uniwersytet Fu Jen, Taiwan),  

prof. dr Arkadiusz Krasicki CSSp (Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja), ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM  
(Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), ks. dr hab. Adam Bielinowicz, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski  

w Olsztynie, Polska), o. prof. dr Paweł Sambor OFM (Pontifical University Antonianum, Roma, Italia), dr Dominic P.G. Sheridan (Uniwersytet 
Gdański, Polska), ks. mgr Rafał Rozumowicz (Wydział Teologiczny Północnych Włoch w Mediolanie, Włochy) ks. Rafał Rozumowicz

Recenzenci
Józef Bunar (Katolicki Uniwersytet „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia), Martin Carbajo Núñez (Papieski Uniwersytet „Antonianum” w Rzymie, 
Włochy), Pavol Dancák (University w Preszowie, Słowacja), Ernesto Daza Encinas (Katolicki Uniwersytet „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia)

Zdenko Dudovic (Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja), Eileen FitzGerald (Katolicki Uniwersytet „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia),
Wojciech Gajewski (Uniwersytet Gdański, Polska), Piotr Goniszewski (Uniwersytet Szczeciński, Polska), Wojciech Grygiel (Uniwersytet Papieski 

Jana Pawła II w Krakowie, Polska), John F. Haught (Uniwersytet Georgetown w Waszyngtonie, USA), Chris Hayden (Papieski Uniwersytet  
św. Patryka w Maynooth, Irlandia), Thomas Hendrickson (Uniwersytet Stanforda, USA), Fortunato Iozzelli (Papieski Uniwersytet „Antonianum”  
w Rzymie, Włochy), Oleksandr Kashchuk (Ukraiński Uniwersytet Katolicki, Lwów, Ukraina), Adam Kiełtyk (Wydział Teologiczny Północnych 

Włoch w Mediolanie, Włochy), Natalia Korol (Uniwersytet Lwowski, Ukraina), Tolop Oloan Marbun (Kolegium Teologiczne Pelita Dunia  
w Banten, Indonesia), Radosław Mazur (Uniwersytet Szczeciński, Polska), Mladen Parlov (Uniwersytet w  Split, Chorwacja),

Ramiro Pellitero Iglesias (Uniwersytet Navarry, Hiszpania), Wojciech Pikor (Uniwersytet im. Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska),
Orlando Solano Pinzón (Papieski Uniwersytet Javeriana, Columbia), Ivan Platovnjak (Uniwersytet w Lubljanie, Słowenia),

Paweł Podeszwa (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, Polska), Grzegorz Poźniak (Uniwersytet Opolski, Polska),
Marek Raczkiewicz (Uniwersytet św. Damazego w Madrycie, Hiszpania), Alberto Rene Ramírez Téllez (Uniwersytet św. Tomasza w Bogocie, 
Columbia), Aneta Rayzacher-Majewska (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, Polska), Eva Reyes-Gacitúa (Katolicki  

Uniwersytet Północy w Antofagasta, Chile), Wojciech Rybka (Katolicki Uniwersytet Fu Jen, Taipei, Taiwan), Grzegorz Witold Salamon (Papieski 
Uniwersytet „Antonianum” w Rzymie, Włochy), Inocent-Mária Vladimír Szaniszló (Papieski Uniwersytet św. Tomasza z Akwinu w Rzymie, 

Włochy), Piotr Towarek (Polskie Towarzystwo Teologiczne – Oddział w Elblągu, Polska), Marciano Vidal (Papieska Akademia „Alfonsianum” 
w Rzymie, Włochy), Tadeusz Zadorożny (Kolegium i Seminarium Świętych Apostołów, Cromwell, USA)

Adres Redakcji
Wydział Teologii UWM
ul. Kard. S. Hozjusza 15

11-041 Olsztyn
tel./fax 89 523 89 46
Sekretariat Redakcji

pokój nr 13
e-mail: forum.teologiczne@uwm.edu.pl 

Native speakters
język angielski – Dominic P.G. Sheridan, język włoski – Agnieszka Gatti, Marzia Del Bianco, język hiszpański – Martin Carbajo Núñez

Na okładce: herb archidiecezji warmińskiej‚
ufundowany przez bpa Adama Stanisława Grabowskiego (1741–1766)‚

znajdujący się w kaplicy zamku w Lidzbarku Warmińskim

Czasopismo współfinansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.;  
kwota środków finansowych stanowiących pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.

Czasopismo „Forum Teologiczne” jest indeksowane w bazie 
CEJSH – The Central European Journal of Social Sciences and Humanities,  

CEEOL – Central and Easters European Online Library,  
DOAJ, ERIH Plus, BazHum oraz Index Copernicus

Redakcja informuje, że wersją pierwotną czasopisma jest wydanie papierowe 
(on-line: https://czasopisma.uwm.edu.pl/index.php/ft/)

PL ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836, DOI: 10.31648/ft

© Copyright by Wydawnictwo UWM • Olsztyn 2025

Wydawnictwo UWM
ul. Jana Heweliusza 14, 10-718 Olsztyn 

tel. 89 523 36 61, fax 89 523 34 38 
www.uwm.edu.pl/wydawnictwo/ 
e-mail: wydawca@uwm.edu.pl

Nakład 000 egz.
Ark. wyd. 00,00; ark. druk. 00,00

Druk: Zakład Poligraficzny UWM w Olsztynie, zam. nr 000Nakład 120 egz.
Ark. wyd. 24,50; ark. druk. 20,75

Druk: Zakład Poligraficzny UWM w Olsztynie, zam. nr 919



Spis treści 3
Rada Naukowa

dr Piotr Adamek SVD (Uniwersytet Fu Jen, Taipei / Taiwan), dr Karl Heinz Arenz (Uniwersytet w Pará / Brazylia), prof. dr Achim Buckenmaier 
(Papieski Uniwersytet Laterański w Rzymie / Włochy), prof. dr hab. Janusz Bujak (Uniwersytet Szczeciński, Polska), prof. dr Klara A. Csiszar 

(Katolicki Instytut Teologii Pastolarnej Uniwersytetu w Linz / Austria), prof. dr MohanDoss SVD (JDV – Papieska Akademia Filozofii i Religii, 
Ramwadi, Pune / Indie), prof. dr Patrick Flanagan (Uniwersytet św. Jana w Nowym Jorku / USA), bp dr Jacek Jezierski (Polskie Towarzystwo 

Teologiczne – Oddział w Elblągu / Polska), prof. dr Stephan Kampowski (Papieski Instytut Jana Pawła II dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, 
Rzym / Włochy), prof. dr hab. Bogusław Kochaniewicz OP (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu), prof. dr Dariusz Kowalczyk (Papieski 

Uniwersytet Gregoriański w Rzymie / Włochy), prof. dr hab. Janusz Lekan (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II / Polska) 
prof. dr hab. Marian Machinek (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie / Polska), dr hab. Jarosław Merecki (Papieski Instytut Jana Pawła II 

dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, Rzym / Włochy), prof. dr Therese D’Orsa (Australijski Instytut Edukacji Teologicznej, Pennant Hills / 
Australia), prof. dr hab. Eugeniusz Sakowicz (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie / Polska), prof. dr hab. Matthias Scharer

(Uniwersytet w Insbruku / Austria), prof. dr hab. Karl Heinz Schmitt (Uniwersytet w Paderborn / Niemcy), prof. dr Józef Smyksy CSsR 
(Wydział Teologiczny “San Pablo”, Cochabamba / Boliwia), dr Frederick Tusingire (Konferencja Episkopatu Ugandy / Uganda)

Komitet Redakcyjny
dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska) – przewodnicząca,  

ks. dr hab. Marek Jodkowski, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska) – sekretarz, ks. prof. dr hab. Ryszard Hajduk 
(Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), prof. dr Sonja Meiting Huang (Katolicki Uniwersytet Fu Jen, Taiwan),  

prof. dr Arkadiusz Krasicki CSSp (Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja), ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM  
(Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), ks. dr hab. Adam Bielinowicz, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski  

w Olsztynie, Polska), o. prof. dr Paweł Sambor OFM (Pontifical University Antonianum, Roma, Italia), dr Dominic P.G. Sheridan (Uniwersytet 
Gdański, Polska), ks. mgr Rafał Rozumowicz (Wydział Teologiczny Północnych Włoch w Mediolanie, Włochy) ks. Rafał Rozumowicz

Recenzenci
Józef Bunar (Katolicki Uniwersytet „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia), Martin Carbajo Núñez (Papieski Uniwersytet „Antonianum” w Rzymie, 
Włochy), Pavol Dancák (University w Preszowie, Słowacja), Ernesto Daza Encinas (Katolicki Uniwersytet „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia)

Zdenko Dudovic (Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja), Eileen FitzGerald (Katolicki Uniwersytet „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia),
Wojciech Gajewski (Uniwersytet Gdański, Polska), Piotr Goniszewski (Uniwersytet Szczeciński, Polska), Wojciech Grygiel (Uniwersytet Papieski 

Jana Pawła II w Krakowie, Polska), John F. Haught (Uniwersytet Georgetown w Waszyngtonie, USA), Chris Hayden (Papieski Uniwersytet  
św. Patryka w Maynooth, Irlandia), Thomas Hendrickson (Uniwersytet Stanforda, USA), Fortunato Iozzelli (Papieski Uniwersytet „Antonianum”  
w Rzymie, Włochy), Oleksandr Kashchuk (Ukraiński Uniwersytet Katolicki, Lwów, Ukraina), Adam Kiełtyk (Wydział Teologiczny Północnych 

Włoch w Mediolanie, Włochy), Natalia Korol (Uniwersytet Lwowski, Ukraina), Tolop Oloan Marbun (Kolegium Teologiczne Pelita Dunia  
w Banten, Indonesia), Radosław Mazur (Uniwersytet Szczeciński, Polska), Mladen Parlov (Uniwersytet w  Split, Chorwacja),

Ramiro Pellitero Iglesias (Uniwersytet Navarry, Hiszpania), Wojciech Pikor (Uniwersytet im. Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska),
Orlando Solano Pinzón (Papieski Uniwersytet Javeriana, Columbia), Ivan Platovnjak (Uniwersytet w Lubljanie, Słowenia),

Paweł Podeszwa (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, Polska), Grzegorz Poźniak (Uniwersytet Opolski, Polska),
Marek Raczkiewicz (Uniwersytet św. Damazego w Madrycie, Hiszpania), Alberto Rene Ramírez Téllez (Uniwersytet św. Tomasza w Bogocie, 
Columbia), Aneta Rayzacher-Majewska (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, Polska), Eva Reyes-Gacitúa (Katolicki  

Uniwersytet Północy w Antofagasta, Chile), Wojciech Rybka (Katolicki Uniwersytet Fu Jen, Taipei, Taiwan), Grzegorz Witold Salamon (Papieski 
Uniwersytet „Antonianum” w Rzymie, Włochy), Inocent-Mária Vladimír Szaniszló (Papieski Uniwersytet św. Tomasza z Akwinu w Rzymie, 

Włochy), Piotr Towarek (Polskie Towarzystwo Teologiczne – Oddział w Elblągu, Polska), Marciano Vidal (Papieska Akademia „Alfonsianum” 
w Rzymie, Włochy), Tadeusz Zadorożny (Kolegium i Seminarium Świętych Apostołów, Cromwell, USA)

Adres Redakcji
Wydział Teologii UWM
ul. Kard. S. Hozjusza 15

11-041 Olsztyn
tel./fax 89 523 89 46
Sekretariat Redakcji

pokój nr 13
e-mail: forum.teologiczne@uwm.edu.pl 

Native speakters
język angielski – Dominic P.G. Sheridan, język włoski – Agnieszka Gatti, Marzia Del Bianco, język hiszpański – Martin Carbajo Núñez

Na okładce: herb archidiecezji warmińskiej‚
ufundowany przez bpa Adama Stanisława Grabowskiego (1741–1766)‚

znajdujący się w kaplicy zamku w Lidzbarku Warmińskim

Czasopismo współfinansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.;  
kwota środków finansowych stanowiących pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.

Czasopismo „Forum Teologiczne” jest indeksowane w bazie 
CEJSH – The Central European Journal of Social Sciences and Humanities,  

CEEOL – Central and Easters European Online Library,  
DOAJ, ERIH Plus, BazHum oraz Index Copernicus

Redakcja informuje, że wersją pierwotną czasopisma jest wydanie papierowe 
(on-line: https://czasopisma.uwm.edu.pl/index.php/ft/)

PL ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836, DOI: 10.31648/ft

© Copyright by Wydawnictwo UWM • Olsztyn 2025

Wydawnictwo UWM
ul. Jana Heweliusza 14, 10-718 Olsztyn 

tel. 89 523 36 61, fax 89 523 34 38 
www.uwm.edu.pl/wydawnictwo/ 
e-mail: wydawca@uwm.edu.pl

Nakład 000 egz.
Ark. wyd. 00,00; ark. druk. 00,00

Druk: Zakład Poligraficzny UWM w Olsztynie, zam. nr 000

SPIS TREŚCI / CONTENTS

Artykuły / Articles

Grzegorz M. Bartosik
Niepokalana jako wzór relacji człowieka do Boga w myśli teologicznej Świętego Maksymi-
liana Marii Kolbego / Mary Immaculate as a Model of Man’s Relationship to God in the Theological
Thought of St. Maximilian Maria Kolbe ........................................................................................  7

Orlando Solano Pinzón, Alicia Romero Eusse
La “contemplación para alcanzar amor” como fuente de inspiración de la mística de ojos 
abiertos en la obra de Benjamín González Buelta / „Kontemplacja w celu osiągnięcia mi-
łości” jako źródło inspiracji dla mistycyzmu z otwartymi oczami w twórczości Benjamína 
Gonzáleza Buelty / “Contemplation of the Achievement of Love” as a Source of Inspiration for Open-
-Eyed Mysticism in the Works of Benjamín González Buelta ........................................................  23

Katarzyna Parzych-Blakiewicz
Profil hagiologiczny śp. ks. Ryszarda Bugajskiego (1962–2024) na podstawie jego Księ-
gi kondolencyjnej – jako wizualizacja nauczania papieskiego na temat świętości / A Ha-
giological Profile of the Late Rev. Ryszard Bugajski (1962–2024) Based on His Book of Condolences
 – as a Visualisation of Papal Teaching on Holiness ..................................................................  45

Adam Kiełtyk
Quale sacrificio della messa? La contestazione di Martin Lutero / Jaka Ofiara Mszy? 
Wyzwanie Marcina Lutra / What is the Sacrifice of the Mass? Martin Luther’s Challenge ..............   65

Wojciech P. Grygiel
The Taming of Chance: Towards the Semantic Perspectives of Miracles / Oswajanie 
przypadku: ku semantycznej koncepcji cudu .............................................................................  77

Marek Karczewski
Wskrzeszenia dzieci w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów w perspektywie teo-
logicznej / The Revivals of Children in the Canonisation Acts of Dorothy of Montau. A Theological 
Perspective .........................................................................................................................  91

Kotel Dadon
Wychowanie dzieci do świętości w judaizmie: przykazanie i  absolutne oddanie / 
Children’s Education for Holiness in Judaism: A Commandment and Absolute Dedication ............  109

Rada Naukowa
dr Piotr Adamek SVD (Uniwersytet Fu Jen, Taipei / Taiwan), dr Karl Heinz Arenz (Uniwersytet w Pará / Brazylia), prof. dr Achim Buckenmaier 
(Papieski Uniwersytet Laterański w Rzymie / Włochy), prof. dr hab. Janusz Bujak (Uniwersytet Szczeciński, Polska), prof. dr Klara A. Csiszar 

(Katolicki Instytut Teologii Pastolarnej Uniwersytetu w Linz / Austria), prof. dr MohanDoss SVD (JDV – Papieska Akademia Filozofii i Religii, 
Ramwadi, Pune / Indie), prof. dr Patrick Flanagan (Uniwersytet św. Jana w Nowym Jorku / USA), bp dr Jacek Jezierski (Polskie Towarzystwo 

Teologiczne – Oddział w Elblągu / Polska), prof. dr Stephan Kampowski (Papieski Instytut Jana Pawła II dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, 
Rzym / Włochy), prof. dr hab. Bogusław Kochaniewicz OP (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu), prof. dr Dariusz Kowalczyk (Papieski 

Uniwersytet Gregoriański w Rzymie / Włochy), prof. dr hab. Janusz Lekan (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II / Polska) 
prof. dr hab. Marian Machinek (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie / Polska), dr hab. Jarosław Merecki (Papieski Instytut Jana Pawła II 

dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, Rzym / Włochy), prof. dr Therese D’Orsa (Australijski Instytut Edukacji Teologicznej, Pennant Hills / 
Australia), prof. dr hab. Eugeniusz Sakowicz (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie / Polska), prof. dr hab. Matthias Scharer

(Uniwersytet w Insbruku / Austria), prof. dr hab. Karl Heinz Schmitt (Uniwersytet w Paderborn / Niemcy), prof. dr Józef Smyksy CSsR 
(Wydział Teologiczny “San Pablo”, Cochabamba / Boliwia), dr Frederick Tusingire (Konferencja Episkopatu Ugandy / Uganda)

Komitet Redakcyjny
dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska) – przewodnicząca,  

ks. dr hab. Marek Jodkowski, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska) – sekretarz, ks. prof. dr hab. Ryszard Hajduk 
(Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), prof. dr Sonja Meiting Huang (Katolicki Uniwersytet Fu Jen, Taiwan),  

prof. dr Arkadiusz Krasicki CSSp (Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja), ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM  
(Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Polska), ks. dr hab. Adam Bielinowicz, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski  

w Olsztynie, Polska), o. prof. dr Paweł Sambor OFM (Pontifical University Antonianum, Roma, Italia), dr Dominic P.G. Sheridan (Uniwersytet 
Gdański, Polska), ks. mgr Rafał Rozumowicz (Wydział Teologiczny Północnych Włoch w Mediolanie, Włochy) ks. Rafał Rozumowicz

Recenzenci
Józef Bunar (Katolicki Uniwersytet „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia), Martin Carbajo Núñez (Papieski Uniwersytet „Antonianum” w Rzymie, 
Włochy), Pavol Dancák (University w Preszowie, Słowacja), Ernesto Daza Encinas (Katolicki Uniwersytet „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia)

Zdenko Dudovic (Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja), Eileen FitzGerald (Katolicki Uniwersytet „Boliviana” w Cochabamba, Boliwia),
Wojciech Gajewski (Uniwersytet Gdański, Polska), Piotr Goniszewski (Uniwersytet Szczeciński, Polska), Wojciech Grygiel (Uniwersytet Papieski 

Jana Pawła II w Krakowie, Polska), John F. Haught (Uniwersytet Georgetown w Waszyngtonie, USA), Chris Hayden (Papieski Uniwersytet  
św. Patryka w Maynooth, Irlandia), Thomas Hendrickson (Uniwersytet Stanforda, USA), Fortunato Iozzelli (Papieski Uniwersytet „Antonianum”  
w Rzymie, Włochy), Oleksandr Kashchuk (Ukraiński Uniwersytet Katolicki, Lwów, Ukraina), Adam Kiełtyk (Wydział Teologiczny Północnych 

Włoch w Mediolanie, Włochy), Natalia Korol (Uniwersytet Lwowski, Ukraina), Tolop Oloan Marbun (Kolegium Teologiczne Pelita Dunia  
w Banten, Indonesia), Radosław Mazur (Uniwersytet Szczeciński, Polska), Mladen Parlov (Uniwersytet w  Split, Chorwacja),

Ramiro Pellitero Iglesias (Uniwersytet Navarry, Hiszpania), Wojciech Pikor (Uniwersytet im. Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska),
Orlando Solano Pinzón (Papieski Uniwersytet Javeriana, Columbia), Ivan Platovnjak (Uniwersytet w Lubljanie, Słowenia),

Paweł Podeszwa (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, Polska), Grzegorz Poźniak (Uniwersytet Opolski, Polska),
Marek Raczkiewicz (Uniwersytet św. Damazego w Madrycie, Hiszpania), Alberto Rene Ramírez Téllez (Uniwersytet św. Tomasza w Bogocie, 
Columbia), Aneta Rayzacher-Majewska (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, Polska), Eva Reyes-Gacitúa (Katolicki  

Uniwersytet Północy w Antofagasta, Chile), Wojciech Rybka (Katolicki Uniwersytet Fu Jen, Taipei, Taiwan), Grzegorz Witold Salamon (Papieski 
Uniwersytet „Antonianum” w Rzymie, Włochy), Inocent-Mária Vladimír Szaniszló (Papieski Uniwersytet św. Tomasza z Akwinu w Rzymie, 

Włochy), Piotr Towarek (Polskie Towarzystwo Teologiczne – Oddział w Elblągu, Polska), Marciano Vidal (Papieska Akademia „Alfonsianum” 
w Rzymie, Włochy), Tadeusz Zadorożny (Kolegium i Seminarium Świętych Apostołów, Cromwell, USA)

Adres Redakcji
Wydział Teologii UWM
ul. Kard. S. Hozjusza 15

11-041 Olsztyn
tel./fax 89 523 89 46
Sekretariat Redakcji

pokój nr 13
e-mail: forum.teologiczne@uwm.edu.pl 

Native speakters
język angielski – Dominic P.G. Sheridan, język włoski – Agnieszka Gatti, Marzia Del Bianco, język hiszpański – Martin Carbajo Núñez

Na okładce: herb archidiecezji warmińskiej‚
ufundowany przez bpa Adama Stanisława Grabowskiego (1741–1766)‚

znajdujący się w kaplicy zamku w Lidzbarku Warmińskim

Czasopismo współfinansowane ze środków Ministerstwa Edukacji i Nauki na podstawie umowy nr RCN/SP/0292/2021/1 z dnia 1.11.2022 r.;  
kwota środków finansowych stanowiących pomoc przyznaną w ramach programu „Rozwój czasopism naukowych” 19 610 zł.

Czasopismo „Forum Teologiczne” jest indeksowane w bazie 
CEJSH – The Central European Journal of Social Sciences and Humanities,  

CEEOL – Central and Easters European Online Library,  
DOAJ, ERIH Plus, BazHum oraz Index Copernicus

Redakcja informuje, że wersją pierwotną czasopisma jest wydanie papierowe 
(on-line: https://czasopisma.uwm.edu.pl/index.php/ft/)

PL ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836, DOI: 10.31648/ft

© Copyright by Wydawnictwo UWM • Olsztyn 2025

Wydawnictwo UWM
ul. Jana Heweliusza 14, 10-718 Olsztyn 

tel. 89 523 36 61, fax 89 523 34 38 
www.uwm.edu.pl/wydawnictwo/ 
e-mail: wydawca@uwm.edu.pl

Nakład 000 egz.
Ark. wyd. 00,00; ark. druk. 00,00

Druk: Zakład Poligraficzny UWM w Olsztynie, zam. nr 000



Spis treści4

Arkadiusz Krasicki, Ana Albin
Samuel Heard of God: the Family Adventures of Elkanah and Hannah / Samuel, do którego 
modlił się Bóg: rodzinne przygody Elkany i Anny ......................................................................  129

Dariusz Klejnowski-Różycki, Piotr Sękowski, Bartłomiej Cudziło
Jesus, the Eternal Child:  The Veneration of the Infant Jesus as an Introduction to the 
Central Mystery of Christianity / Jezus wiecznym Dzieckiem. Kult Dzieciątka Jezus wprowadzeniem
do centralnego misterium chrześcijaństwa ..............................................................................  143

Adam Bielinowicz
Prevention of Children’s Addiction to Computer Games in the Program Assumptions 
and in Selected Polish Textbooks for Teaching Religion / Profilaktyka uzależnienia dzieci od 
gier komputerowych w założeniach programowych i w wybranych polskich podręcznikach do naucza-
nia religii .........................................................................................................................  157

Cezary Opalach
Retrospektywna ocena postaw własnych rodziców przez członków wspólnoty Domo-
wego Kościoła / Retrospective Evaluation of Parents’ Own Attitudes by Members of the Domestic
Church Community ............................................................................................................  171

Andrzej Adamski, Tomasz Bierzyński, Barbara Przywara
Parental Responsibility for Media Education of Children: Trends and Directions in 
the Pastoral Reflection of the Church’s Magisterium / Odpowiedzialność rodziców za edukację 
medialną dzieci: trendy i kierunki refleksji duszpasterskiej Magisterium Kościoła .......................  187

Iryna Betko
„Kompleks matki” w życiu i twórczości Łesi Ukrainki i Mariny Cwietajewej (próba 
porównawczej analizy typologicznej) / “Mother complex” in the life and work of Lesia Ukrainka
and Marina Tsvetaeva (an attempt of comparativetypological analysis) ......................................  203

Krzysztof M. Kiełpiński
Działalność papieża Benedykta XVI na rzecz ochrony małoletnich i osób skrzywdzonych 
oraz jego reakcja na ujawnienie nowych przypadków wykorzystania seksualnego w wy-
branych krajach w latach 2005–2013. Analiza historyczno-prawna / Pope Benedict XVI’s 
Activities for the Protection of Minors and Abused Persons and His Response to the Disclosure of New 
Cases of Sexual Abuse in Selected Countries Between 2005 and 2013. A historical and Legal Analysis ....  221

Adam Jaszcz
Ochrona godności dziecka w znowelizowanym kanonicznym prawie karnym / Protection
of the Dignity of the Child in the Amended Penal Canon Law ....................................................  241

Dawid Mielnik
Normy kanoniczne i liturgiczne jako wyraz przesłania teologicznego na przykładzie 
kanonów 11 KPK z 1983 oraz 12 KPK z 1917 roku / Canonical and Liturgical Norms as an 
Expression of the Theological Message Using the Example of Canons 11 of the 1983 Code of Canon
Law and 12 of the 1917 Code of Canon Law ..........................................................................  253



Spis treści 5

Marek Jodkowski
Polska racja stanu a nominacja niemieckiego duchownego ks. Juliusza Dindera na 
arcybiskupa gnieźnieńskiego i poznańskiego / Polish Raison d’État and the Nomination of the
German Clergyman Fr. Juliusz Dinder as Archbishop of Gniezno and Poznań .............................  265

Teksty / Texts

Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz, Maria Piechocka-Kłos
„Święte dzieci” w kontekście warmińskich badań hagiologicznych ............................  283

Ewa Czaplicka, Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz
O kardynale Stanisławie Hozjuszu (1504–1579) – jako teologu, humaniście, dyplomacie 
i kandydacie na ołtarze .................................................................................................  295

Omówienia i sprawozdania / Book review and reports

Emil Kumka OFMConv.: Przemieniony w sercu, przemieniony w ciele. Stygmaty św. 
Franciszka w przekładzie źródeł, Wydawnictwo Franciszkanów „Bratni Zew”, Kraków
2024, ss. 289, ISBN: 978-83-7485-542-6 (Katarzyna Parzych-Blakiewicz) ................  311

Sprawozdanie z konferencji: Czy ma jeszcze sens samo pytanie o sens? Ku argumentowi  
z Wielkiego Sensu (życia i świata). XI edycja Marian Rusecki Memorial Lectures (Katolicki 
Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, 12 grudnia 2023 r.) (Agnieszka Wojtyra) ............... 315

Sprawozdanie z  VIII Międzynarodowego Sympozjum Familiologicznego pt. Dziecko 
w rodzinie. Poszukiwanie integralnej platformy do badan familiologicznych (Uniwer-
sytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, 12 czerwca 2024 r.) (Ewelina M. Mączka,
Maria Piechocka-Kłos) .................................................................................................  317

Sprawozdanie z XXV Międzynarodowych Dni Interdyscyplinarnych pt. Cud – ujęcie in-
terdyscyplinarne (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, 19–20 listopada 2024 r.) 
(Ewa Czaplicka, Maria Piechocka-Kłos) ........................................................................  322

Seminaria naukowe Towarzystwa Teologów Dogmatyków – Colloquia Dogmatica 1 
i Colloquia Dogmatica 2 (Katarzyna Parzych-Blakiewicz) ..........................................  331



Spis treści6



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11694

Grzegorz M. Bartosik*
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie (Polska)

NIEPOKALANA JAKO WZÓR RELACJI CZŁOWIEKA  
DO BOGA W MYŚLI TEOLOGICZNEJ ŚWIĘTEGO  

MAKSYMILIANA MARII KOLBEGO

Streszczenie: W Dokumencie Końcowym XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Bisku-
pów, Papież Franciszek podkreślił, że w czasie obrad synodu pojawił się postulat, aby Kościół lepiej re-
alizował relacje z Panem Bogiem, między członkami Kościoła, a także relacje ze stworzeniem. Jedno-
cześnie Synod wyraźnie podkreślił i przypomniał, że ludzkie zbawienie realizuje się na drodze relacji. 

Te wskazówki soborowe zmuszają chrześcijan do szukania wzorców osobowych, które mo-
głyby pomóc w budowaniu właściwych relacji z Panem Bogiem i ludźmi. W tym kontekście cenne 
wskazówki możemy znaleźć w nauczaniu św. Maksymiliana Marii Kolbego. Dla niego najdoskonal-
szym wzorcem w budowaniu relacji w stosunku do Boga i do ludzi jest Najświętsza Maryja Panna 
Niepokalana. W takiej perspektywie relacyjności ojciec Kolbe ukazywał rolę Niepokalanej w eko-
nomii zbawienia. W takiej perspektywie przygotowywał też swój podręcznik mariologii, który ze 
względu na aresztowanie przez Gestapo nie został ukończony. Naśladowanie relacji Maryi do Boga 
i ludzi było główną ideą duchowości i formacji prowadzonej przez Ojca Maksymiliana.

Celem niniejszego artykułu zatytułowanego „Niepokalana jako wzór relacji człowieka do 
Boga w myśli teologicznej świętego Maksymiliana Marii Kolbego” jest zatem próbą rekonstrukcji 
toku myśli Ojca Kolbego na sformułowany w tytule temat w oparciu o zachowany schemat plano-
wanej książki oraz w oparciu jego pisma i wygłoszone konferencje. Jako metodę przyjęto analizę 
najważniejszych jego wypowiedzi na wspomniany temat i uporządkowanie ich według pozosta-
wionego przez o. Maksymilian schematu książki. Kolejno więc zostały omówione relacje Maryi do 
Całej Trójcy Świętej oraz do poszczególnych Osób Boskich. 

Z przeprowadzonych badań wyłoniła się teza, że podstawową relacją która łączyła Niepo-
kalaną z poszczególnymi Osobami Trójcy Świętej była relacja miłości, a najważniejszą formą jej 
realizacji było posłuszeństwo i pełnienie przez Maryję woli Bożej.

Taka wizja budowania relacji z Bogiem (wzbogacona szczegółowymi wskazówkami zawar-
tymi w poszczególnych częściach artykułu) mogą być przydatne także w XXI wieku w realizacji 
zadań, które stawia przed Kościołem papież Franciszek i XVI Zwyczajne Zgromadzenie Ogólne 
Synodu Biskupów.

Słowa kluczowe: 	Trójca Święta, Bóg Ojciec, Syn Boży, Duch Święty, Niepokalana, Święty Mak-
symilian Maria Kolbe, relacje, miłość, pełnienie woli Bożej. 

* Adres: dr hab. Grzegorz M. Bartosik OFMConv., prof. UKSW; bartosik@franciszkanie.com.pl; 
ORCID: 0000-0001-5894-2541.



Grzegorz M. Bartosik8

W Dokumencie Końcowym XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Sy-
nodu Biskupów, Papież Franciszek podkreślił, że: „w trakcie całej drogi Synodu 
[…], pojawiło się pragnienie, aby Kościół lepiej pielęgnował relacje: z Panem 
Bogiem, między kobietami i mężczyznami, w rodzinach, wspólnotach, między 
chrześcijanami, grupami społecznymi, wyznaniami, a także z całym stworzeniem” 
(Franciszek, 2025, n. 50). Papież podkreślił też, że budowanie odpowiednich rela-
cji stanowi bardzo ważny element procesu formacji uczniów Chrystusa (por. Fran-
ciszek, 2025, nr 143). Na zakończenie zaś dokumentu stwierdził wprost: „Prze-
żywając proces synodalny, na nowo uświadomiliśmy sobie, że zbawienie, które 
przyjmujemy i głosimy, dokonuje się poprzez relacje” (Franciszek, 2025, n. 154).

I rzeczywiście, życie ludzkie składa się z nieustannych relacji do innych 
osób: do rodziców, rodzeństwa, męża, żony, sąsiadów, kolegów, znajomych, 
osób w miejscu pracy. Niekiedy wchodzi się w relację z osobami nieznajomy-
mi, na przykład w celu udzielenia pomocy w ich potrzebach.

Najważniejszą jednak relacją osobową w życiu każdego człowieka winna 
być relacja ze Stwórcą, czyli z Bogiem w Trójcy Świętej Jedynym. Od niej 
bowiem zależy zbawienie. Jednocześnie jednak Pan Jezus wyraźnie wskazał, 
że sprawdzianem jakości relacji do Pana Boga jest relacja do bliźnich, Chrystus 
bowiem utożsamia się z bliźnimi. Na końcu życia człowiek będzie sądzony  
z jakości relacji (zwłaszcza miłości) w stosunku do bliźnich, bo w nich ukrywa 
się Chrystus. Na Sądzie Ostatecznym usłyszymy słowa: Wszystko, co uczynili-
ście jednemu z tych braci moich najmniejszych, Mnieście uczynili (Mt 25,40). 
Tę samą prawdę potwierdza także św. Jan Ewangelista w swoim Pierwszym 
Liście: Jeśliby ktoś mówił: »Miłuję Boga«, a brata swego nienawidził, jest 
kłamcą, albowiem kto nie miłuje brata swego, którego widzi, nie może miło-
wać Boga, którego nie widzi (1 J 4,20). Słowa Synodu o tym, że „zbawienie, 
które przyjmujemy i głosimy, dokonuje się poprzez relacje” (Franciszek, 2025,  
n. 154) są przypomnieniem istoty ewangelii Chrystusowej.

W historii zbawienia Osobą, która była i jest najwspanialszym wzorem 
właściwych relacji do Pana Boga i ludzi jest Najświętsza Maryja Panna z Naza-
retu, Matka Boga i Matka Mistycznego Ciała Chrystusa. Kościół wielokrotnie 
stawiał i stawia Ją za wzór do naśladowania (por. Sobór Watykański II, 1986,  
n. 63–64, 66; Paweł VI, 2004a, cz. I, n. 3 i 6; cz. II; Paweł VI, 2004b, n. 16–21). 
Także wiele uczennic i uczniów Chrystusa osiągnęło świętość poprzez naślado-
wanie Maryi, zwłaszcza poprzez naśladowanie Jej relacji do Boga i ludzi. 

Do największych i najbardziej znanych współczesnych świętych, którzy 
osiągnęli świętość właśnie na drodze naśladowania Maryi Niepokalanej i przy-
zywania jej orędownictwa należy św. Maksymilian Maria Kolbe (+1941). Bar-
dzo często powtarzał swoim braciom i członkom „Rycerstwa Niepokalanej”, 
że ideałem, który winni naśladować, jest Matka Boża. Najbardziej syntetycz-



Niepokalana jako wzór relacji człowieka do Boga w myśli teologicznej... 9

nie ujął to w artykule pt. „Nasz ideał” opublikowanym w „Małym Dzienniku”  
w roku 1936. Oto fragment tego artykułu: „Niepokalana – oto nasz ideał. Sa-
memu do Niej się zbliżyć, do Niej się upodobnić, pozwolić, by Ona opanowała 
nasze serce i całą naszą istotę, by Ona żyła i działała w nas i przez nas, by Ona 
miłowała Boga naszym sercem, byśmy do Niej należeli bezgranicznie – oto 
nasz ideał” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 574).

Św. Maksymilian przygotowywał książkę, która w sposób całościowy mia-
ła ukazać rolę Maryi w historii zbawienia oraz Jej oddziaływanie na Kościół. 
Święty Założyciel Niepokalanowa pozostawił po sobie plan tej książki oraz nie-
które rozdziały (w całości lub we fragmentach). Niestety nie zdążył dokończyć 
tego dzieła. Został aresztowany przez Gestapo 17 lutego 1941 roku w chwili, 
gdy dyktował swojemu sekretarzowi najbardziej oryginalne i twórcze myśli do-
tyczące relacji między Duchem Świętym a Niepokalaną.

Plan książki składał się z pięciu części, zatytułowanych kolejno: I. Dzieje 
(Maryja w Piśmie Świętym i w historii Kościoła); II. Boża; III. Moja; IV. Nasza; 
oraz V. W przyszłości (por. Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 658–661). 
Na wysokości tytułu części drugiej: „Boża” zostały dołączone poprawki, w któ-
rych św. Maksymilian zamierzał ukazać szczegółowo (zaznaczył to po łacinie) 
relację Maryi do poszczególnych Osób Boskich oraz do stworzeń osobowych. 
Choć zapisany szkic ma charakter roboczy i są w nim przekreślenia i inne znaki 
autora, to jednak wydaje się, iż ten szkic planu dobrze oddaje koncepcję przygo-
towywanego całościowego wykładu o Maryi. A wynika z tego, że Ojciec Kolbe 
chciał napisać podręcznik mariologii w kluczu relacji (wzajemnych odniesień) 
Maryi do Boga i do stworzeń. Ojciec Maksymilian już w roku 1935 w liście  
z Nagasaki do Niepokalanowa apelował o pogłębianie poznawania Niepoka-
lanej (na drodze studium i modlitwy) w kluczu Jej relacji do poszczególnych 
Osób Trójcy Świętej, do Aniołów i do ludzi1. Można powiedzieć, że św. Mak-
symilian kilkadziesiąt lat wcześniej dostrzegł to, co papież Paweł VI podkreślił 
na zakończenie II sesji Soboru Watykańskiego II2 i o co w roku 2000 apelo-
wała Międzynarodowa Papieska Akademia Maryjna w swoim Liście „Matka 
Pana”, mianowicie, aby Najświętszą Maryję Pannę ukazywać w perspektywie 
Jej relacji do poszczególnych Osób Boskich i do stworzeń3. Walor relacyjności 

1 Por. Maksymilian Maria Kolbe św., 2007, s. 816. O. Maksymilian podkreśla, że „Wyniki tych prac 
należałoby następnie podać wszystkim i każdemu z osobna słowem, prasą, radiem itd.” (Maksymilian 
Maria Kolbe św., 2007, s. 816).

2 „Przede wszystkim zaś pragniemy, aby w jasnym świetle była ukazywana przede wszystkim ta 
prawda, że Maryja, pokorna Służebnica Pańska, jest cała nastawiona na Boga i na Jezusa Chrystusa, na-
szego jedynego Pośrednika i Odkupiciela” (w oryginale włoskim: „è tutta relativa a Dio e a Cristo, unico 
Mediatore e Redentore nostro”) (Paweł VI, 1990, s. 212).

3 „Mariologia, która, pozostając wierną podejściu historiozbawczemu oraz w stałym kontakcie z Pi-
smem Świętym: […] naświetli jej wewnętrzny charakter relacyjny, ponieważ w Dziewicy Maryi wszystko 



Grzegorz M. Bartosik10

Mariologii św. Maksymiliana dostrzegł także już w roku 1994 wybitny włoski 
mariolog o. Stefano De Fiores (De Fiores, 1999, s. 424–425). 

Łatwo zauważyć, że koncepcja św. Maksymiliana, aby ukazywać Maryję jako 
wzór relacji do Boga i ludzi, wpisuje się także w nauczanie XVI Zwyczajnego 
Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów, który przypomniał uczniom Chrystu-
sa, że „zbawienie […] dokonuje się poprzez relacje” (Franciszek, 2025, n. 154).

Źródłami, które zostały wykorzystane przy pisaniu tego artykułu są li-
sty, zapiski, artykuły i konferencje św. Maksymiliana, opublikowane drukiem  
w Niepokalanowie (Maksymilian Maria Kolbe św., 2007, Pisma, cz. 1, Niepo-
kalanów; Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, Pisma, cz. 2, Niepokalanów; 
Konferencje św. Maksymiliana Marii Kolbego, 1983). 

Ze względu na bogactwo materiału źródłowego oraz ograniczenia redak-
cyjne w niniejszym artykule zostanie omówiony tylko pierwszy aspekt wzor-
czości Maryi, mianowicie Jej relacja do Boga.

Kwestia ta, czyli ukazanie relacji Maryi Niepokalanej do Trójcy Świętej  
i poszczególnych Osób Boskich w myśli kolbiańskiej, była już przedmiotem ba-
dań teologicznych. Do najważniejszych opracowań należy zaliczyć następujące 
artykuły: Fehlner Peter Damian, The Immaculate and the Mystery of the Trinity 
in the thought of Saint Maximilian Kolbe (Fehlner, 1985), Skwarczyński Adam, 
Lo Spirito Santo nel pensiero di Sergius Bulgakov e di San Massimiliano Kolbe 
(Skwarczyński, 1999), Perella Salvatore Maria, L’Immacolata icona dell’essere 
cristiano. Il contributo degli scritti di S. Massimiliano M. Kolbe (Perella, 2003), 
Bolewski Jacek, Początek w Bogu. Jedność dziewiczego i niepokalanego poczę-
cia (Bolewski, 998, s. 375–380). Ponadto piszący te słowa jest autorem kilku 
opracowań, w których została omówiona relacja: Duch Święty – Niepokalana  
w myśli św. Maksymiliana Kolbego. Do najważniejszych pozycji należy zali-
czyć: wybrane fragmenty książki „Mediatrix in Spiritu Mediatore. Pośrednic-
two Najświętszej Maryi Panny jako uczestnictwo w pośredniczącej funkcji Du-
cha Świętego w świetle teologii współczesnej” (Bartosik, 2006) oraz artykuły: 
The Holy Spirit and The Immaculate in the mystery of salvation according to 
saint Maximilian Maria Kolbe (Bartosik, 2000). 

Wymienione opracowania tylko w niewielkim aspekcie wskazały na 
wzorczość Maryi Niepokalanej w budowaniu relacji ludzi z Trójcą Świętą  
i poszczególnymi Osobami Boskimi. Na ogół też brak było w tych pozycjach 

jest w relacji z Bogiem – Ojcem – Synem – Duchem; z Synem, odwieczną Mądrością wcieloną w Jej dzie-
wiczym łonie; z Kościołem, którego jest członkiem szczególnym i wybitnym, a we Wspólnocie Świętych 
żyje kochając i działa komunikując; z Ludzkością, którą uszlachetnia doskonałością swej istoty, upiększa 
pokorą, chroni pod płaszczem swego miłosierdzia w drodze ku wieczności; z Kosmosem, ponieważ przez 
Nią, w wydarzeniu wcielenia Słowa, do stworzenia został wprowadzony Boski pierwiastek oczyszczenia 
i przemiany” (Międzynarodowa Papieska Akademia Maryjna, 2003, n. 77).



Niepokalana jako wzór relacji człowieka do Boga w myśli teologicznej... 11

wyraźnych odniesień do planu książki mariologicznej, przygotowywanej przez 
św. Maksymiliana Marię Kolbego. Te dwa aspekty stanowią więc podstawowe 
novum niniejszego artykułu. 

Natomiast trzeba zauważyć, że w dzisiejszej teologii katolickiej coraz 
częściej podkreśla się, że to Duch Święty jest Twórcą wszystkich dobrych 
ludzkich relacji, zarówno w stosunku do poszczególnych Osób Boskich, jak  
i w stosunku do ludzi. Najbardziej reprezentatywną współczesną wypowiedzią 
na ten temat są słowa kardynała Józefa Ratzingera zawarte w jego „Raporcie 
na temat wiary”: „Szatan jest w pełnym tego słowa znaczeniu sprawcą po-
działów – kimś, kto niszczy wszelkie relacje: te, które człowiek ma sam ze 
sobą, i te, które ma z innymi ludźmi. Jest on więc najdokładniejszym przeci-
wieństwem Ducha Świętego, tego »Pośrednika absolutnego«, zapewniającego 
ten związek, na którym opierają się wszystkie inne i z którego też wszystkie 
wynikają: związek trynitarny, w którym Ojciec i Syn są jednym, jeden Bóg  
w jedności Ducha” (Ratzinger, 1986, s. 131). 

Próbę syntezy na temat tego, w jaki sposób Duch Święty uzdalnia Mary-
ję do budowania relacji z poszczególnymi Osobami Trójcy Świętej i bliźnimi 
oraz w jakim sensie jest Ona dla nas w tych relacjach wzorem, można znaleźć  
w artykule: Duch Święty a Maryja – ku „antropologii spełnionej” (Bartosik, 
2018). Źródłami tego opracowania są wypowiedzi Nauczycielskiego Urzędu 
Kościoła i autorzy współcześni. 

Patrząc w tym świetle na nauczanie św. Maksymiliana należy stwierdzić, 
że O. Kolbe bezpośrednio i wyraźnie nie przedstawił wykładu na temat roli 
Ducha Świętego w budowaniu relacji Niepokalanej z poszczególnymi Osobami 
Trójcy Świętej. Owszem jeden raz pisze o tym, że Duch Święty łączy ludzi  
z poszczególnymi Osobami Boskimi: „Duch Święty, Bóg-Miłość, zstępując aż 
do naszych dusz, łączy nas z pozostałymi dwiema osobami [Trójcy Świętej]. 
Z tego powodu św. Paweł w Liście do Rzymian napisał: Albowiem o co prosić 
mamy, jak potrzeba, nie wiemy; ale sam Duch prosi za nami wzdychaniem nie-
wymownym (Rz 8,26)” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 628). 

Jednakże analizując wypowiedzi Ojca Maksymiliana można z całą odpo-
wiedzialnością stwierdzić, że myśl o tym, że to Duch Święty tworzy relacje  
i wspiera Maryję w budowaniu relacji z Osobami Boskimi i ludźmi jest zawarta 
implicite zarówno w przytoczonej powyżej wypowiedzi, jak i w wielu innych 
jego wypowiedziach, w których jest mowa o ścisłym zjednoczeniu Maryi z Du-
chem Świętym4.

4 Np. Ojciec Kolbe pisze między innymi: „W sprawiedliwej duszy przebywa Duch Święty; więc 
w najsprawiedliwszej Niepokalanej Duch Święty przebywa jak najdoskonalej […]. Stąd Duch Święty 
króluje w Niej w jak najdoskonalszym stopniu” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 615); „Niepo-
kalana jest jakby Duchem Świętym wcielonym” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 615); „Jednak 



Grzegorz M. Bartosik12

1. Relacja Niepokalanej do Trójcy Świętej 
(relate ad Sanctissimam Trinitatem)

Ojciec Maksymilian, pisząc o relacji Najświętszej Maryi Panny do Boga 
(relate ad Deum), uwzględnił podział na Jej relacje w stosunku do całej Trójcy 
Świętej oraz na relacje w stosunku do poszczególnych Osób Boskich. W ni-
niejszym przedłożeniu pójdziemy zatem śladem ojca Kolbego, umieszczonym  
w schemacie przygotowywanej książki. 

Chcąc omawiać wzorczość Maryi w relacjach do Boga i do ludzi trzeba 
przede wszystkim mieć na uwadze dwie podstawowe idee, które przyświecały 
Ojcu Kolbemu w tej materii.

Po pierwsze, św. Maksymilian patrzył na całą rzeczywistość stworzoną, 
jako na odbicie rzeczywistości życia Bożego w Trójcy Świętej. Twierdził on, że 
wszystkie dobre relacje, w jakie wchodzą między sobą stworzenia są odbiciem, 
„echem” relacji, jakie istnieją i zachodzą w Trójcy Świętej. Bardzo wyraźnie 
ujął to w niedokończonym tekście napisanym w dniu aresztowania 17 lutego 
1941 roku: „Ojciec rodzi Syna a Duch od Ojca i Syna pochodzi. W tych kilku 
słowach mieści się tajemnica życia Trójcy Przenajświętszej i wszystkich dosko-
nałości w stworzeniach, które nie są niczym innym jak echem różnorodnym, 
hymnem pochwalnym w różnobarwnych tonach tej pierwszej najpiękniejszej 
tajemnicy” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 683). W myśl tych słów, 
będąca najdoskonalszym stworzeniem Niepokalana oraz Jej życie było najpięk-
niejszym „hymnem pochwalnym tej pierwszej tajemnicy, Tajemnicy życia Bo-
żego w Trójcy Świętej”. 

Po drugie, Ojciec Maksymilian patrzył na dzieło stwórcze i zbawcze Boga 
jako na „akcję” miłości skierowaną ku stworzeniom. Ta „akcja” Boga oczekuje 
na odpowiedź stworzeń (na „reakcję”). Najpełniejszą odpowiedź dała i daje  
w imieniu stworzeń Niepokalana, której fiat w chwili zwiastowania wyraża całą 
miłość stworzenia do Stwórcy. Tak opisuje to Ojciec Kolbe: „Przy stworzeniu 
od Ojca przez Syna i Ducha, a tutaj przez Ducha staje się Syn Wcielony w Jej 
łonie i przez Niego wraca miłość do Ojca. A Ona wpleciona w miłość Trójcy 
Przenajświętszej staje się od pierwszej chwili istnienia na zawsze, na wieki do-
pełnieniem Trójcy Przenajświętszej. W zjednoczeniu Ducha Świętego z Nią, 
nie tylko miłość łączy te dwie Istoty, ale jedna z nich – to cała miłość Trójcy 
Przenajświętszej a druga – to cała miłość stworzenia, i tak w tym zjednoczeniu 

przewidział Bóg od wieków Stworzenie, które nawet w małej rzeczy Mu się nie sprzeniewierzy, nie utraci 
żadnej łaski, nie przywłaszczy sobie nic z tego, co od Niego otrzyma. Od pierwszej chwili, gdy zaistniało, 
w duszy Jego zamieszkał Dawca łask, Duch Święty, wziął je w całkowite władanie i tak przeniknął, że  
w nazwie Oblubienicy Ducha Świętego wyrażony jest tylko daleki, słaby, niedoskonały, choć prawdziwy, 
cień tego zjednoczenia” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 617).



Niepokalana jako wzór relacji człowieka do Boga w myśli teologicznej... 13

łączy się niebo z ziemią, całe niebo z całą ziemią, cała Miłość Odwieczna z całą 
miłością stworzoną, to miłości szczyt” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008,  
s. 684; por. Bartosik, 2006, s. 457). 

A zatem według słów Ojca Maksymiliana miłość Niepokalanej do Boga 
jest szczytowym wyrazem odpowiedzi całej ludzkości na miłość Stwórcy.

Ponadto św. Maksymilian podkreśla najściślejszy związek Niepokalanej  
z Trójcą Świętą: „Od Ojca Boskość jakby spływa przedwiecznie na Syna i od 
Ojca i Syna na Ducha Przenajświętszego, a z Trójcy Przenajświętszej na Dzie-
wicę Matkę Boga – Jezusa, tego pierwowzoru człowieka doskonałego, świę-
tego, aż Boga-Człowieka” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 165). Jak 
wyjaśnia w przypisie redaktor wydania „Pism” św. Maksymiliana o. Paulin So-
towski, O. Kolbe nie przypisuje tu Maryi cech boskich, „Boskość Ojca »spły-
wa« na Syna w tym sensie, że Ojciec udziela Synowi swej Boskiej natury (rodzi 
Syna), a wraz z Synem udziela swej Boskiej natury Duchowi Świętemu (Duch 
Święty pochodzi od Ojca i Syna). W zupełnie innym sensie Boskość »spływa« 
na Maryję; należy przez to rozumieć wyniesienie Najświętszej Maryi Panny do 
godności Matki Bożej oraz ubogacenie Jej wyjątkowymi darami łaski” (Maksy-
milian Maria Kolbe św., 2008, s. 180, przyp. nr 182).

W tym kontekście za Hezychiuszem z Jerozolimy (V wiek) i kilkoma współ-
czesnym sobie teologami (np. B.H. Merkelbachem [1871–1942], czy kard A.H. 
Lépicier [1863–1936]), O. Maksymilian nazywa Maryję kilkakrotnie „dopełnie-
niem Trójcy Przenajświętszej”5. Oba zwroty: „o spływaniu Boskości na Maryję” 
oraz o tym, że „jest Ona dopełnieniem Trójcy Świętej” w sensie ścisłym są oczy-
wiście niepoprawne od strony dogmatycznej. Boskość nie „spływa od Ojca na 
Syna”, bo są oni współistotni, a tym bardziej nie spływa na stworzenie. Z kolei 
zwrot o tym, że Maryja „jest dopełnieniem Trójcy Świętej” dla Hezychiusza ozna-
czał świętość Maryi, tzn., że zamieszkała w Niej cała Trójca Święta (Maksymilian 
Maria Kolbe św., 2007, s. 798, przyp. 3), natomiast zwrot ten oczywiście nie ozna-
cza, że Trójcy Świętej czegoś brakuje, bądź, że Maryja jest czwartą Osobą Boską.

Należy zatem przyjąć, biorąc pod uwagę fakt, że Ojciec Maksymilian bar-
dzo dbał o zgodność swego nauczania z Magisterium Kościoła, że wypowie-
dzi te mają raczej charakter poetycko-mistyczny a nie dogmatyczny. Są próbą 
wyrażenia ograniczonym ludzkim językiem ścisłego zjednoczenia Maryi z Bo-
giem w Trójcy Świętej Jedynym. Nawiązują też zapewne do literatury, z której 
mógł czerpać św. Maksymilian. Choć, jak zaznaczył to profesor rzymskiego 
„Marianum” O. Ignacio Calabuig SM, wypowiedzi te mogą być interpretowane 

5 Por. Maksymilian Maria Kolbe św., 2007, s. 797 oraz s. 798, przyp. 3. W innym miejscu św. Mak-
symilian pisze o Maryi, że jest „jakby częścią Trójcy Przenajświętszej” (Maksymilian Maria Kolbe św., 
2007, s. 654). 



Grzegorz M. Bartosik14

życzliwie, to jednak nie mogą być stawiane jako „sentencje”, które należy eks-
ponować i iść ich tropem (Calabuig, 2003, s. 648).

Pierwszy zwrot należałoby rozumieć więc w sensie przebóstwienia człowie-
ka, o którym uczyli zwłaszcza Wschodni Ojcowie Kościoła w kontekście tajem-
nicy Wcielenia (Naumowicz, 2000, s. 17–30) oraz w duchu nauczania Kościoła 
o zamieszkaniu Trójcy Świętej w człowieku usprawiedliwionym (Katechizm Ko-
ścioła Katolickiego, 1994, nr 260). Na taką interpretację mogą wskazywać słowa 
Ojca Maksymiliana mówiące o tym, że przyjmując Chrystusa w Najświętszym 
Sakramencie „mamy się niejako ubóstwić” (Konferencje św. Maksymiliana Marii 
Kolbego, 1983, s. 112). Oczywiście relacja Maryi z Trójcą Świętą jest nieporów-
nywalnie ściślejsza niż innych ludzi ze względu na Jej godność i misję Matki 
Boga. Ale Jej fundamentem są przytoczone wyżej dwie prawdy wiary katolickiej.

Z Kolei wydaje się, że drugi zwrot (Complementum Trinitatis) wskazuje na 
odpowiedź miłości stworzenia na miłość Stwórcy (jako swoiste dopełnienie tego 
daru miłości). Bóg w Trójcy Jedyny jest Doskonały i jest Miłością. W tradycji 
franciszkańskiej (skotystycznej), najdoskonalszą odpowiedź na miłość Stwór-
cy w imieniu stworzeń daje Bóg Wcielony – Chrystus6. Ojciec Maksymilian,  
w przytoczonym wyżej fragmencie, potwierdza to pisząc, że miłość od stworzeń 
wraca do Ojca poprzez Syna Wcielonego w łonie Maryi. Maryja uczestniczy  
w tej odpowiedzi miłości stworzenia i tylko w tym sensie można o Niej mówić 
jako o „Dopełnieniu Trójcy Świętej”, czyli jako o Tej, która wraz ze swym Synem 
Bogiem-Człowiekiem, przekazuje Ojcu miłosną odpowiedź stworzenia7.

Szukając więc odpowiedzi na pytanie o to, w jakim sensie Maryja, zdaniem 
Ojca Maksymiliana, jest wzorem ludzkich relacji do Trójcy Świętej należy 
wskazać na dwa aspekty. Po pierwsze uczy Ona odpowiadać miłością na mi-
łość Boga w Trójcy Świętej Jedynego (por. Perella, 2003, s. 343–344; Bartosik, 
2000, s. 400) i dziękować za fakt obdarowania ludzi godnością dzieci Bożych. 
Po drugie uczy przyjmować Trójcę Świętą do siebie, do ludzkiego życia, by 
Boska Trójca przebóstwiała i przemieniała osobę ludzką.

2. Relacja do Boga Ojca (relate ad Patrem)

Święty Maksymilian jasno podkreśla, że Bóg Ojciec jest nie tylko Ojcem 
Syna Bożego ale jest Stwórcą, Pierwszą Przyczyną i Ojcem całego stworzenia. 
Oto jeden z jego tekstów na ten temat: „Bóg Ojciec. Jakżeż głębokie słowa Pana 

6 Por. Jan Duns Szkot bł., [b.r.], Reportata Parisiensia, 3 d.7 q.4 (cyt. za: Veuthey, 1988, s. 62).
7 Intersująca interpretację przedstawił Jacek Bolewski sugerując, że Maksymilianowy zwrot o Ma-

ryi jako o „Dopełnieniu Trójcy Świętej” wiąże się z Jej najściślejszym zjednoczeniem z Duchem Świętym 
(Bolewski, 1999, s. 377–378).



Niepokalana jako wzór relacji człowieka do Boga w myśli teologicznej... 15

Jezusa: Nie nazywajcie nikogo ojcem na ziemi (por. Mt 23,9). Doprawdy nikt nie 
jest ojcem w doskonałym tego słowa znaczeniu, bo pierwszy początek wszystkie-
go, to pierwszy Ojciec wszystkiego: Bóg Ojciec. Wszystko inne to echa, echa” 
(Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 165). W tym kontekście Maryja jawi 
się jako najdoskonalsze stworzenie, które swoim życiem przyniosło największą 
Chwałę Bogu Ojcu. Podkreśla to Ojciec Kolbe w inwokacji do swojej książki:  
„W Tobie jednej bez porównania bardziej uwielbiony stał się Bóg niż we wszyst-
kich świętych swoich” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 662).

Po pierwsze więc Niepokalana uczy oddawać życiem jak największą chwa-
łę Bogu Ojcu. 

Po drugie, Maryja Niepokalana jest Służebnicą Pańską, która całą siebie  
i swoje życie oddała Bogu na służbę, Osobą której wola nigdy nie przeciw-
stawiła się woli Boga. „Szczytem miłości stworzenia wracającej do Boga – to 
Niepokalana. Istota bez zmazy grzechu, cała piękna, cała Boża. Ani na mo-
ment wola Jej nie odchyliła się od woli Boga. Dobrowolnie zawsze była Bożą. 
I w Niej staje się cud zjednoczenia Boga ze stworzeniem” (Maksymilian Maria 
Kolbe św., 2008, s. 665). Jest więc Maryja wzorem wypełniania woli Bożej, 
mówienia zawsze Panu Bogu „tak”, a to według św. Maksymiliana jest warun-
kiem osiągnięcia świętości (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 636). 

Po trzecie, zdaniem Ojca Maksymiliana, to co najbardziej łączy Maryję z Bo-
giem Ojcem, to fakt posiadania wspólnego Syna: „Ona jest Boga. Jest Boga w spo-
sób doskonały – do tego stopnia, że staje się jakby częścią Trójcy Przenajświętszej, 
chociaż jest stworzeniem skończonym. Co więcej, jest nie tylko »służebnicą«, 
»córką«, »rzeczą«, »własnością« itd. Boga, ale jest Matką Boga!... Tu dostaje się 
zawrotu głowy... […]. Ma tego samego Syna, co Ojciec Niebieski. Cóż to za Ro-
dzina Niewypowiedziana?!...” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2007, s. 654–655). 

Ojciec Maksymilian wyjaśnia jednak, że do tej Bosko-ludzkiej „Rodziny 
Niewypowiedzianej” są powołani także wszyscy uczniowie Chrystusa, którzy 
poprzez chrzest stają się dziećmi Bożymi. „Dziecko Boże, członek rodziny Bo-
żej, ma za ojca Ojca Bożego, za matkę Matkę Bożą, za współbrata Syna Bożego; 
staje się współdziedzicem Bożym, związanym miłością z Osobami tej rodziny 
Bożej. Nie dość na tym. Syn Boży wybiera sobie wśród dusz oblubienice, łączy 
się z nimi miłością rodzinną i są Mu one matkami tylu, tylu innych dusz. Oddaj 
się, duszo, w ręce twego Ojca” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 691).

Przytoczone wyżej dwa fragmenty pism Ojca Maksymiliana dają nam dwie 
wskazówki dla życia chrześcijańskiego. Po pierwsze, aby oddać się i zaufać 
Bogu Ojcu bezgranicznie tak jak Maryja; po drugie zaś, aby zgodnie z naucza-
niem Pana Jezusa (por. Mk 3,35) stawać się poprzez pełnienie woli Bożej, tak 
jak Maryja, Matkami Jezusa i Matkami dla tylu innych dusz (por. Bartosik, 
2018, s. 66). 



Grzegorz M. Bartosik16

3. Relacja do Syna (relate ad Filium)

Ojciec Maksymilian, zgodnie z nauką Kościoła, wielokrotnie podkreślał, że 
podstawową relacją łączącą Maryję z Drugą Osobą Boską jest macierzyństwo. 
W inwokacji do przygotowywanej książki pisał: „Niepokalana, kim jesteś? Nie 
tylko stworzeniem, nie tylko dzieckiem przybranym, ale Matką Bożą i to nie 
przybraną tylko Matką, ale rzeczywistą Bożą Matką. I to jest nie tylko przy-
puszczenie […] ale dogmat wiary. Tytuł matki się nie zmienia. Na wieki Bóg 
będzie Ci mówił »Matko moja«... Dawca czwartego przykazania czcił Cię bę-
dzie na wieki, zawsze...” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 661).

W części przygotowywanej książki zatytułowanej „Niepokalana za ziem-
skiego życia” Ojciec Kolbe, odwołując się do tekstów biblijnych, przytacza 
najważniejsze wydarzenia z ziemskiego życia Pana Jezusa i Jego Matki (Mak-
symilian Maria Kolbe św., 2008, s. 668), w których widać ścisłą łączność Matki 
z Synem i Ich wzajemną miłość. 

Natomiast syntezę jego nauczania na ten temat znajdujemy w ostatnim 
kazaniu wygłoszonym przez niego w lipcu 1941 roku w Niemieckim Obozie 
Koncentracyjnym w Auschwitz, odtworzonym z pamięci przez współwięźnia  
ks. Konrada Szwedę. Ojciec Maksymilian mówił wówczas: „W stosunku do 
Syna Bożego jest Ona Jego prawdziwą matką […]. Ze względu na to macierzyń-
stwo Maryja ma pełność łask, obdarzona jest wszystkimi przywilejami, bierze 
aktywny udział w dziele odkupienia, a w konsekwencji rozdaje wszystkie ła-
ski, stając się dla wszystkich pośredniczką […]. Maryja dała również Synowi 
Jego ciało mistyczne z członkami, którymi my jesteśmy [por. Rz 12,5]. Jest więc 
prawdziwą Matką naszą, a my Jej dziećmi (scena pod krzyżem) (por. J 19, 26–
27)” (Konferencje św. Maksymiliana Marii Kolbego, 1983, s. 436).

Jak widać Ojciec Kolbe wskazuje na podstawowe konsekwencje Bożego Ma-
cierzyństwa Maryi dla ludzi. Maryja została obdarzona pełnią łaski, uczestniczy 
aktywnie w dziele odkupienia oraz jest dla ludzi pośredniczką i Matką duchową.

Zapytajmy zatem czego może nauczyć się od Maryi patrząc na Jej relację 
do Bożego i Jej Syna? 

Po pierwsze Maryja uczy miłości do Pana Jezusa. Dla Niej Jej Syn był naj-
ważniejszy i nieustannie trwała przy nim. Św. Maksymilian ujął to w następu-
jącym stwierdzeniu: „Każda myśl, słowo, czyn, cierpienie Niepokalanej były 
jak najdoskonalszym aktem miłości Bożej, miłości Jezusa” (Maksymilian Maria 
Kolbe św., 2007, s. 816). Zachęcał więc swoich braci, aby w tej miłości do Pana 
Jezusa naśladowali Matkę Bożą: „Miłość Niepokalanej jest najdoskonalszą miło-
ścią, jaką stworzenie może ukochać swego Boga. Tym więc sercem starajmy się 
kochać coraz bardziej Serce Pana Jezusa i to niech będzie naszym największym 
bodźcem” (Konferencje św. Maksymiliana Marii Kolbego, 1983, s. 71–72). 



Niepokalana jako wzór relacji człowieka do Boga w myśli teologicznej... 17

Dlatego Ojciec Kolbe za najważniejszy dział apostolstwa uważał kaplicę 
i trwanie przy Panu Jezusie obecnym w Najświętszym Sakramencie. Jak dają 
świadectwo dwaj współbracia Ojca Maksymiliana: „Niepokalana jako prawdzi-
wa Matka uczyła swego doskonałego Rycerza prawdziwej adoracji Króla Miło-
ści i […] wtajemniczyła go w serdeczne zjednoczenie z Jezusem” (Domański, 
1987, s. 59). Jego marzeniem, zrealizowanym z czasem w Niepokalanowie, 
była całodzienna adoracja Najświętszego Sakramentu. 

Po drugie, Maryja jako Matka Zbawiciela uczy swym przykładem zaanga-
żowania w dzieło zbawcze swego Syna. I tutaj św. Maksymilian potwierdzał to 
przekonanie nie tylko słowami, ale przede wszystkim czynami. Właściwie to 
cała działalność apostolska i misyjna św. Maksymiliana polegała na włączeniu 
się w dzieło Zbawcze Chrystusa, na głoszeniu Chrystusa wszystkim ludziom 
i na trosce o ich zbawienie. Streszcza to hasło, które towarzyszyło o. Maksy-
milianowi i jego dziełom: „zdobyć cały świat i każdą duszę z osobna, która 
jest lub będzie do końca świata, Niepokalanej, a przez Nią Przenajświętszemu 
Sercu Jezusowemu” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 167). I w całej 
tej działalności apostolskiej pragnął, aby naśladować Matkę Boga: „Trzeba by 
więc powiedzieć duszom i to wszystkim i każdej z osobna, co są i będą aż do 
skończenia świata, powiedzieć przykładem, słowem żywym, pisanym, druko-
wanym, radiowym, malowanym, rzeźbionym itd., itd., co i jak Niepokalana  
w konkretnych okolicznościach bieżącego życia różnych stanów by myślała, mó-
wiła, czyniła, żeby najdoskonalsza miłość, miłość aż Niepokalanej ku Bożemu 
Sercu rozpłomieniała na ziemi” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2007, s. 816).

Niech podsumowaniem tego paragrafu będzie stwierdzenie O. Petera Da-
niela Felhnera, który komentując nauczanie św. Maksymilian stwierdza, że  
w myśli kolbiańskiej Niepokalana jest wzorem dla każdego naśladowcy Jej 
Syna (por. Fehlner, 1985, s. 411). 

4. Relacja do Ducha Świętego (relate ad Spiritum Sanctum)

W swej późnej refleksji teologicznej obejmującej ostatnie sześć lat życia, 
św. Maksymilian szczególne miejsce poświęcił tematyce relacji Niepokalanej 
do Ducha Świętego. Punktem wyjścia dla tej refleksji było nazwanie Ducha 
Świętego Niepokalanym Poczęciem Niestworzonym. Oto fragment Maksy-
milianowych rozważań: „Kim Ojciec? Co stanowi Jego istotę? Rodzenie, że 
rodzi Syna, od wieków na wieki zawsze rodzi Syna. Kim Syn? Rodzonym, że 
zawsze i od wieków rodzony przez Ojca. A kim Duch? Owocem miłości Ojca  
i Syna. Owocem miłości stworzonej to poczęcie stworzone. Owocem zaś miło-
ści i pierwowzoru tej miłości stworzonej to też nic innego jak tylko poczęcie. 



Grzegorz M. Bartosik18

Duch więc to poczęcie niestworzone, przedwieczne, pierwowzór wszelkiego po-
częcia życia we wszechświecie […]. Duch więc to poczęcie przenajświętsze, nie-
skończenie święte, niepokalane” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 683).

W tym kontekście Ojciec Maksymilian wysuwa wniosek, że imię, jakim 
Maryja nazwała się w Lourdes – „Niepokalane Poczęcie” wynika z Jej ścisłe-
go zjednoczenia z Trzecią Osobą Boską: „Jeżeli w stworzeniach oblubienica 
otrzymuje nazwę oblubieńca dlatego, że do niego należy, z nim się jednoczy, 
do niego upodabnia i staje się w zjednoczeniu z nim czynnikiem twórczym ży-
cia, o ile bardziej nazwa Ducha Przenajświętszego Poczęcie Niepokalane jest 
nazwą Tej, w której On żyje miłością płodną w całym porządku nadprzyrodzo-
nym” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 684). Szczytem tego zjednocze-
nia była tajemnica Wcielenia Syna Bożego. Ojciec Maksymilian pisze jednak, 
że to zjednoczenie trwa od pierwszej chwili istnienia Maryi i będzie trwało 
przez całą wieczność (por. Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 684). Cechą 
charakterystyczną tego zjednoczenia jest to, że „Duch Święty żyje w Maryi 
miłością płodną w całym porządku nadprzyrodzonym” oraz że Maryja staje się  
w zjednoczeniu z Duchem Świętym „Twórczym czynnikiem życia”.

W jakim sensie więc Maryja może być dla człowieka wzorem relacji do 
Ducha Świętego?

W chrzcie Świętym osoba ludzka staje się mieszkaniem Ducha Świętego. 
Być zjednoczonym z Duchem Świętym jak Maryja oznacza po pierwsze po-
zwolić się Mu kierować, oddać się Mu w posiadanie. Ojciec Maksymilian pi-
sze, że zjednoczenie Ducha Świętego z Niepokalaną jest ściślejsze, „niż my to 
pojąć możemy” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 629; por. Bartosik, 
2006, s. 336), On króluje w Niej „w najdoskonalszym stopniu” (Maksymilian 
Maria Kolbe św., 2008, s. 615). Dodaje również: „Maryja […], jako Oblubieni-
ca Ducha Świętego, a więc wyniesiona ponad wszelką doskonałość stworzoną, 
spełnia całkowicie wolę Ducha Świętego, mieszkającego w Niej od pierwszej 
chwili Jej poczęcia” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 629). Dlatego, 
aby być tak posłusznym Duchowi Świętemu i tak zjednoczonym z Nim jak 
Maryja, Ojciec Kolbe wzywa do bezgranicznego oddania się Niepokalanej. Bo 
tylko Ona nauczy nas pełnienia woli Bożej, czyli posłuszeństwa natchnieniom 
Trzeciej Osoby Boskiej (por. Maksymilian Maria Kolbe św., 2007, s. 628). Tę 
koncepcję streszcza jego notatka z medytacji z dnia 12 maja 1918 roku, a więc 
krótko po otrzymaniu święceń kapłańskich: „Daj się prowadzić Duchowi Świę-
temu przez Niepokalaną (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 62).

Po drugie zaś, zdaniem Ojca Kolbego, zjednoczenie z Duchem Świętym 
winno być także dla każdego ucznia Chrystusa czynnikiem płodności ducho-
wej, to znaczy apostolstwa i przekazywania życia Bożego innym ludziom, 
głównie poprzez sakramenty, świadectwo życia, i głoszenie Słowa Bożego.  



Niepokalana jako wzór relacji człowieka do Boga w myśli teologicznej... 19

Ojciec Maksymilian przytacza tu słowa św. Ludwika Grignon de Montfort: 
„Tworzenie nowych członków Mistycznego Ciała Chrystusowego do końca 
świata należy do Ducha Świętego. Lecz jak bł. Ludwik Grignion wykazuje, 
dzieło to jest dokonywane z Maryją, w Maryi i przez Maryję” (Maksymilian 
Maria Kolbe św., 2008, s. 629). Ojciec Kolbe wzywa więc do oddania się bez-
granicznego Niepokalanej, aby naśladować Ją w płodności duchowej: „Ona 
sama jest Niepokalanym Poczęciem. A więc Ona i w nas jest taką, i nas w sobie 
w takich przemienia... Ona jest Matką Bożą, i w nas jest Matką Bożą... i czyni 
nas bogami i matkami Bożymi, rodzącymi Jezusa Chrystusa w duszach ludz-
kich... Co za wzniosłość?!...” (Maksymilian Maria Kolbe św., 2007, s. 628).

To oddanie się bezgraniczne Niepokalanej zaowocowało w życiu i działalno-
ści Ojca Kolbego niezwykłą płodnością duchową, o czym świadczą niezliczone 
dzieła apostolskie, które podjął i które trwają nadal. Było to możliwe, bo starał się 
naśladować Niepokalaną w Jej zjednoczeniu z Duchem Świętym, by to On nim 
kierował, i by każde Jego dzieło było dziełem i miało pieczęć Ducha Świętego.

* * *

Oprócz relacji do Boga w Trójcy Świętej Jedynego, zbawienie realizuje się 
także poprzez relację człowieka do stworzeń. Niepokalana jest, zdaniem Ojca 
Maksymiliana, także najdoskonalszym wzorem tych relacji. W przytoczonym 
już wcześniej „Liście do Niepokalanowa” Ojciec Kolbe apelował o pogłębianie 
poznawania Niepokalanej w kluczu Jej relacji nie tylko do Boga, ale też do 
Aniołów i do ludzi (Maksymilian Maria Kolbe św., 2007, s. 816). A w planie 
przygotowywanej książki umieścił rozdział pt. „Immaculata relate ad creatu-
ras”, wyszczególniając: ad angelos i ad homines (voluntatis bonae i voluntatis 
male) (Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, s. 659).

Jest to obszerny materiał, który zamierzał rozwinąć i pogłębić w swojej 
książce mariologicznej. Choć nie zdążył tego do końca opracować, to jednak 
zostawił wiele pism i wskazówek, które mogą pomóc zrekonstruować jego 
myśl w tym względzie. Opracowanie tego zagadnienia w przyszłości powinno 
stać się drugą częścią niniejszego artykułu, celem ukazania Niepokalanej jako 
wzoru relacji do stworzeń.

Podsumowując należy stwierdzić, że kwestia relacji Maryi do Boga i do 
stworzeń stanowiła podstawowy klucz, w którym św. Maksymilian opisywał 
rolę Maryi w ekonomii zbawienia, a przedstawiając Niepokalaną jako ideał do 
naśladowania, jednocześnie wskazywał, że uczniowie Chrystusa winni budo-
wać swoje relacje do Boga w Trójcy Świętej Jedynego i do stworzeń, na wzór 
Najświętszej Maryi Panny.

Łatwo zauważyć, że we wszystkich, opisywanych przez św. Maksymiliana 
relacjach między Niepokalaną a poszczególnym Osobami Boskimi podstawo-



Grzegorz M. Bartosik20

wa jest relacja miłości, będącą odwzorowaniem wewnętrznego życia Trójcy 
Świętej. Drugą relacją jest relacja posłuszeństwa Bogu, jako konkretny wyraz 
tej miłości w życiu Niepokalanej.

Ojciec Maksymilian, wpatrzony w ideał jakim była dla niego Maryja, na-
śladował Ją, stając się męczennikiem miłości, do końca pełniąc wolę Bożą, do 
końca będąc wiernym swemu chrześcijańskiemu i kapłańskiemu powołaniu.

Dlatego przykład jego życia oraz nauczanie o relacjach między Maryją  
a Trójcą Świętą i stworzeniami mogą być niezwykle pomocne w realizacji 
wskazówek, jakie dał nam papież Franciszek i XVI Zwyczajne Zgromadzenie 
Ogólne Synodu Biskupów z roku 2024.

Bibliografia

Bartosik Grzegorz M., 2000, The Holy Spirit and The Immaculate in the mystery of salvation ac-
cording to saint Maximilian Maria Kolbe (Spiritus Sanctus et Immaculata in mysterio salutis 
iuxta Sanctum Maximilianum Kolbe), w: De culto mariano saeculo XX. Maria, Mater Domini, 
in mysterio salutis quod ab orientis et occidentis ecclesiis in Spiritu Sancto Hodie celebratur. 
Acta Congressus Mariologici-Mariani Internationalis in Sanctuario Mariano Częstochoviensi 
anno 1996 celebrati, vol. V, Pontificia Academia Mariana Internationalis, Città del Vaticano, 
s. 391–406.

Bartosik Grzegorz M., 2006, Mediatrix in Spiritu Mediatore. Pośrednictwo Najświętszej Maryi Pan-
ny jako uczestnictwo w pośredniczącej funkcji Ducha Świętego w świetle teologii współcze-
snej, Wydawnictwo Ojców Franciszkanów, Niepokalanów.

Bartosik Grzegorz M., 2018, Duch Święty a Maryja – ku „antropologii spełnionej”, Teologia  
w Polsce, 12,1, s. 55–73.

Bolewski Jacek, 1998, Początek w Bogu. Jedność dziewiczego i niepokalanego poczęcia, Wydaw-
nictwo WAM, Kraków.

Calabuig Ignacio, 2003, San Massimiliano M. Kolbe nel suo tempo e oggi. Riflessioni conclusive, 
w: Massimiliano M. Kolbe nel suo tempo e oggi. Approcio interdisciplinare alla personalità  
e agli scritti, Eugenio Galignano (red.), Centro Internazionale „Milizia dell’Immacolata”, 
Roma, s. 635–684.

De Fiores Stefano, 1999, Come presentare oggi la spiritualità di S. Massimiliano Kolbe, w: San 
Massimiliano Kolbe e la Nuova Evangelizzazione. Atti del Congresso Internazionale (Nie-
pokalanów, Polonia, 19–25 Settembre 1994), Eugenio Galignano (red.), Centro Internazionale 
„Milizia dell’Immacolata”, Roma, s. 407–427.

Domański Jerzy, 1987, Św. Maksymilian wobec Eucharystii, Wydawnictwo OO. Franciszkanów, 
Niepokalanów.

Fehlner Peter Damian, 1985, The Immaculate and the Mystery of the Trinity in the thought of Saint 
Maximilian Kolbe, w: La Mariologia di S. Massimiliano M. Kolbe. Atti del Congresso Interna-
zionale (Roma, 8–12 ottobre 1984), Francesco Saverio Pancheri (red.), Edizione Miscellanea 
Francescana, Roma, s. 382–416.

Franciszek, 2024, Dokument Końcowy XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Biskupów 
(26.10.2024), Watykan, w: The Holy See [online], dostęp: 11.03.2025, <https://www.synod.va/
content/dam/synod/news/2024-10-26_final-document/PL_Documento-finale_241217_092435.
pdf>.



Niepokalana jako wzór relacji człowieka do Boga w myśli teologicznej... 21

Jan Duns Szkot bł., Reportata Parisiensia [b.m.r.]. 
Katechizm Kościoła Katolickiego, 1994, (11.10.1992), wydanie polskie: Pallottinum, Poznań.
Konferencje św. Maksymiliana Marii Kolbego, 1983, Wydawnictwo OO. Franciszkanów, Niepokalanów. 
Maksymilian Maria Kolbe św., 2007, Pisma, cz. 1, Wydawnictwo OO. Franciszkanów, Niepokalanów.
Maksymilian Maria Kolbe św., 2008, Pisma, cz. 2, Wydawnictwo OO. Franciszkanów, Niepokalanów.
Międzynarodowa Papieska Akademia Maryjna, 2003, Matka Pana. Pamięć – obecność – nadzie-

ja. Niektóre aktualne zagadnienia dotyczące postaci i misji Najświętszej Dziewicy Maryi 
(08.12.2000); tekst polski: Salvatoris Mater, t. 4, nr 3, 311–396.

Naumowicz Józef, 2000, Wcielenie Boga i zbawienie człowieka. Złota reguła soteriologii patry-
stycznej, Warszawskie Studia Teologiczne, t. 13, s. 7–30.

Paweł VI, 1990, Przemówienie na zakończenie III sesji Soboru Watykańskiego II (Rzym, 21.11.1964) 
w: Matka Odkupiciela Matką Kościoła. Dokumenty. Na zlecenie Komisji Maryjnej Episkopatu 
Polski, Adam Wieczorek (red.), Wydawnictwo Księży Marianów, Warszawa, s. 209–213.

Paweł VI, 2004a, Adhortacja „Signum magnum” (13.05.1967); w: Tak czcić Matkę Bożą, Stanisław 
Celestyn Napiórkowski (red.), Wydawnictwo OO. Franciszkanów, Niepokalanów, s. 7–29.

Paweł VI, 2004b, Adhortacja „Marialis Cultus” (02.02.1974); w: Tak czcić Matkę Bożą, Stanisław 
Celestyn Napiórkowski (red.), Wydawnictwo OO. Franciszkanów, Niepokalanów, s. 33–118. 

Perella Salvatore Maria, 2003, L’Immacolata icona dell’essere cristiano. Il contributo degli scritti 
di S. Massimiliano M. Kolbe, w: Massimiliano M. Kolbe nel suo tempo e oggi. Approcio in-
terdisciplinare alla personalità e agli scritti, Eugenio Galignano (red.), Centro Internazionale 
„Milizia dell’Immacolata”, Roma, s. 289–371.

Ratzinger Joseph, 1986, Raport o stanie wiary. Z ks. kardynałem Josephem Ratzingerem rozmawia 
Vittorio Messori, Wydawnictwo Michalineum, Kraków – Warszawa – Struga.

Skwarczyński Adam, 1999, Lo Spirito Santo nel pensiero di Sergius Bulgakov e di San Massimiliano 
Kolbe, w: San Massimiliano Kolbe e la Nuova Evangelizzazione. Atti del Congresso Internazio-
nale (Niepokalanów, Polonia, 19–25 Settembre 1994), Eugenio Galignano (red.), Centro Inter-
nazionale „Milizia dell’Immacolata”, Roma, s. 349–384.

Sobór Watykański II, 1986, Konstytucja dogmatyczna o Kościele „Lumen gentium” (21.11.1964), 
w: Sobór Watykański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje. Tekst łacińsko-polski, Pallottinum, 
Poznań, s. 146–257.

Veuthey Léon, 1988, Jan Duns Szkot. Myśl teologiczna, Wydawnictwo OO. Franciszkanów, Nie-
pokalanów.

Mary Immaculate as a Model of Man’s Relationship to God 
in the Theological Thought of St. Maximilian Maria Kolbe

Summary: In the Final Document of the 16th Ordinary General Assembly of the Synod of Bishops, 
Pope Francis stressed that during the deliberations of the synod, there was a call for the Church 
to better realise the relationship with God, between the members of the Church, and also the rela-
tionship with creation. At the same time, the Synod clearly emphasised and reminded that human 
salvation is realised through relationships. 

These synodical indications compel Christians to seek personal models that can help build the 
right relationships with God and with others. In this context, we can find valuable guidance in the 
teaching of St. Maximilian Maria Kolbe. For him, the most perfect model for building relationships 
with God and with people is Mary Immaculate. In this perspective of relationality, Fr. Kolbe showed 
the role of the Immaculate Virgin in the economy of salvation. It was also in this perspective that 



Grzegorz M. Bartosik22

he prepared his textbook on Mariology, which was not completed due to his arrest by the Gestapo. 
The imitation of Mary’s relationship to God and people was the central idea of the spirituality and 
practiced by Fr. Kolbe.

The purpose of this article, entitled Mary Immaculate as a model of man’s relationship to God 
in the theological thought of St. Maximilian Maria Kolbe, is therefore to attempt to reconstruct the 
course of Fr. Kolbe’s thought on the topic formulated in the title, based on the scheme of the planned 
book preserved and based on his writings and conferences delivered. As a method, an analysis of his 
most important statements on the subject mentioned above was adopted, and they were arranged ac-
cording to the scheme of the book left by Fr. Kolbe. Thus, the relationships of Mary with the whole 
Trinity and with the individual Divine Persons were discussed in turn. 

The research indicated that the fundamental relationship between Mary Immaculate and the 
individual Persons of the Holy Trinity is rooted in love. The most significant expression of this re-
lationship is seen through Mary’s obedience and her commitment to doing God’s Will. This vision 
of building a relationship with God (enriched by the detailed guidelines provided in the various sec-
tions of the article) can also be useful in the 21st century for fulfilling the tasks set by Pope Francis 
and the 16th Ordinary General Assembly of the Synod of Bishops for the Church.

Keywords: 	Holy Trinity, God the Father, Son of God, Holy Spirit, Mary Immaculate, St. Maximilian 
Maria Kolbe, relationships, love, doing God’s Will. 



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11697

Orlando Solano Pinzón*
Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá (Colombia)

Alicia Romero Eusse**
Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá (Colombia)

LA “CONTEMPLACIÓN PARA ALCANZAR AMOR” COMO  
FUENTE DE INSPIRACIÓN DE LA MÍSTICA DE OJOS ABIERTOS 

EN LA OBRA DE BENJAMÍN GONZÁLEZ BUELTA

Resumen: La contemplación para alcanzar amor de los Ejercicios Espirituales de San Ignacio de 
Loyola es la fuente de inspiración de la mística de ojos abiertos en la obra de Benjamín González 
Buelta. Los Ejercicios Espirituales, en la comprensión del autor, son la escuela de formación de un 
místico de ojos abiertos y lo adentran en el horizonte de ordenamiento de sus afectos y expansión de 
sus sentidos para ver a Dios en la realidad, y desde Su mirada implicarse en ella. La contemplación 
para alcanzar amor es el culmen de un proceso que se da en la experiencia del ser mirados, dejarnos 
mirar y desear mirar, para implicar el ser entero en el mirar de Dios, y trabajar con Él en un mundo 
que, para la mística de ojos abiertos, es su sacramento.

Palabras clave: Contemplación, mística de ojos abiertos, Ejercicios Espirituales, espiritualidad.

Introducción

La intención del artículo es presentar la “contemplación para alcanzar 
amor” como fuente de inspiración de la mística de ojos abiertos en la obra de 
Benjamín González Buelta. Para tal fin, inicialmente se hará una aproximación 
a esta contemplación en la obra del autor desde su disertación implícita de la 
misma en los Ejercicios Espirituales, y se establecerá la bicondicionalidad entre 
la “contemplación para alcanzar amor” y la mística de ojos abiertos; posterior-
mente, se abordará la pedagogía de la mística de ojos abiertos en el dinamismo 
de los Ejercicios Espirituales: escuela de formación e itinerario de reflexión. 
Para finalizar, se emitirá una conclusión. 

* Dirección: dr. Orlando Solano Pinzón; o.solano@javeriana.edu.co; ORCID: 0000-0003-4446-626X.
** Dirección: mgtr. Alicia Romero Eusse; alicia.eusse524@gmail.com; ORCID: 0009-0008-4078-7713.



Orlando Solano Pinzón, Alicia Romero Eusse24

1. Aproximación a la »contemplación para alcanzar amor« 
en la obra de Benjamín González Buelta 

1.1. Breve semblanza del autor

Benjamín González Buelta SJ, es un sacerdote jesuita que nació en León 
(ciudad del noroeste de España). Fue enviado muy joven por la Compañía de 
Jesús a Centroamérica, donde ha permanecido más de 60 años. En República 
Dominicana 37 años, y en Cuba, lugar actual de residencia, el tiempo restante. 
Ha desempeñado servicios dentro de la Compañía de Jesús como Maestro de 
Novicios en República Dominicana, Provincial de las Antillas, e instructor de la 
Tercera Probación en la formación de los jesuitas en Cuba. 

Su inserción en comunidades marginales asumiendo la causa de los po-
bres y el ministerio de los Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola, lo 
han configurado como testigo de la acción del Espíritu. Como señala Fernán-
dez-Martos en la presentación del libro ‘Orar en un mundo roto’, “Su maestro 
Ignacio le fue enseñando a ser contemplativo en la acción. Así, toda la realidad 
se le convirtió en templo” (González, 2002, p. 11). Su forma de acercamiento 
al pobre no se limita a una palabra de aliento o una enseñanza o un ejercicio de 
caridad, sino de manera más profunda, como él mismo señala, a la búsqueda 
“del que quiere contemplar la presencia viva de Dios entre los que están fuera 
(Lc 2,7), para unirnos a él, en su obra liberadora de todo mal e injusticia” (Gon-
zález, 1995, p. 1).

El fruto de dicha experiencia contemplativa lo ha estado comunicando  
a través de todos sus escritos, los cuales concibe como “una palabra de agrade-
cimiento a las comunidades cristianas de los barrios marginados” (González, 
2012, p. 11). Su manera de concebir y vivir la acción del Espíritu hunde sus 
raíces en el misterio de la encarnación. Pues, en sus palabras, “Jesús, en su en-
carnación, bajó antes que nosotros a las periferias marginadas y contempló la 
historia desde el revés del mundo. Allí descubrió vida sorprendente que brotaba 
desde los descalificados y anunció la irrupción del Reino de Dios” (González, 
1992, p. 7).

Esta experiencia encarnatoria que caracteriza su experiencia espiritual se 
dinamiza desde la interacción de tres estadios: la oración contemplativa, el dis-
cernimiento, y la contemplación en la acción. En sus palabras, “En la contem-
plación personal se nos revela el misterio de Dios, que es siempre nuevo. En 
el discernimiento separamos el don original que Dios nos ofrece de cualquier 
escoria que nosotros le adherimos. En la contemplación en la acción percibimos 
la presencia de Dios, que trabaja con nosotros en la historia para crear juntos sus 
propuestas” (González, 2002, p. 16).



La “contemplación para alcanzar amor” como fuente de inspiración de la mística... 25

Para González Buelta, es clara y urgente la necesidad de forjar una nueva 
sensibilidad para percibir a Dios y su acción en este mundo, evitando a toda 
costa caer en un nuevo discurso sobre Dios, sino “ser auténticas imágenes de 
Dios, como su Hijo Jesús” (González, 2006, p. 8). Su experiencia personal y el 
itinerario espiritual del cual dan cuenta sus escritos, son un signo de esperan-
za que permite corroborar que en medio de las crisis y los cambios de época, 
han emergido y siguen emergiendo “grandes místicos que han percibido a Dios 
de manera nueva, mucho más honda y significativa para los tiempos nuevos” 
(González, 2006, p. 8).

1.2 La “contemplación para alcanzar amor”

La “contemplación para alcanzar amor” (EE 230–237)1 en los Ejercicios 
Espirituales de San Ignacio de Loyola, es el adentramiento en el misterio de 
un Dios que se implica en la historia y la implicación de quien contempla en la 
historia desde Dios. Es la realización de la consigna paulina “ya no soy yo quien 
vive, sino es Cristo quien vive en mí” (Gal 2,20), esto es, la ejecución de una vida 
en Cristo. Este adentramiento lleva en sí, el acontecimiento de la misericordia 
hecho experiencia en el ejercitante, y el deseo como elección pascual de penetrar 
en el horizonte de la salida de sí, desde el mirar de Dios, para implicarse en la 
realidad. En palabras de González Buelta: “En el centro de nuestra experiencia 
de Dios está el ser mirados” (González, 2006, p. 37), “dejarnos mirar” (Gonzá-
lez, 2020, p. 31), y desear mirar, para implicar el ser entero en el mirar de Dios. 

1.2.1. Ser mirados

“… ¿Cómo podría yo buscarte, llamarte, amarte... si tú no me buscas, me 
llamas y me amas primero?” Lo más importante no es… (González, 2004, p. 8).

El acontecimiento de la misericordia que se contempla en la primera sema-
na de los Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola, es la experiencia que 
introduce la “contemplación para alcanzar amor” desde el ejercicio de la memo-
ria agradecida de los beneficios recibidos de la redención (cf. EE 234). El ejer-
citante termina la primera semana sintiéndose salvado porque ha experimentado 

1 EE = Ejercicios Espirituales. “La »contemplación para alcanzar amor« aplica aquello de la Suma 
Teológica Parte I-IIae – Cuestión 1 El fin, aunque es lo último en la ejecución, es lo primero en la intención 
del agente. Y de este modo tiene razón de causa esto es, lo primero en la intención que es el Principio y Fun-
damento, se realiza como último en la consecución que es la contemplación para alcanzar amor. Siempre, por 
otro lado, se ha subrayado que el Principio y Fundamento ya contiene germinalmente la contemplación para 
alcanzar amor. […] está de algún modo presente en todos los Ejercicios…” (Rambla, 2016, p. 8).



Orlando Solano Pinzón, Alicia Romero Eusse26

una relación con el que ha venido no a condenar, sino a salvar (cf. Rambla, 
2014, p. 3). Así, “cuando nosotros buscamos a Dios, es porque Él ya nos buscó 
primero” (González, 2004, p. 5) y los Ejercicios Espirituales de San Ignacio de 
Loyola son una experiencia de respuesta humana disponible de implicación del 
ser entero para “recibirse desde Dios” (Melloni, 2001b, p. 12). 

En la primera semana de los Ejercicios como señala González, “Nos damos 
cuenta de que estuvimos caminando al borde del abismo en medio de la noche 
más oscura, pero que la mirada de Dios nos contemplaba y desde dentro de noso-
tros mismos, en su discreción infinita, nos estuvo salvando” (González, 2006, p. 
40). En esta semana, comprendida en “clave místico-ontológica” (Melloni, 2001b,  
p. 12), el ejercitante se des-cubre y se contempla a sí mismo desde todos los ámbi-
tos que lo constituyen como persona2. Se des-cubre sujeto (subjecto) (EE 18–20) 
disponible para exponerse y tomar conciencia de que no vive tal y como está 
llamado a ser, pero que, en medio de una vida desordenada, la mirada de Dios se 
ha posado sobre él contemplándolo y liberándolo. Como dice González: “Somos 
limitados. No somos infinitos. En alguna parte acaba nuestra salud, habilidad, in-
teligencia […] No siempre somos lúcidos sobre esta realidad. A veces tanteamos 
como los ciegos los bordes de nuestra persona, y llegamos a las áreas más oscuras 
y desconocidas, tal vez, ahí inútilmente nos torturamos y deprimimos. Nuestra 
sed de infinito puede revelarse contra las fronteras donde acaba nuestro territorio 
[…] La plenitud no es una posesión mía, sino que reside en el encuentro que me 
acoge con los brazos abiertos y no me disuelve en el abrazo, sino que me llama 
por mi propio nombre para siempre. Somos amados como somos, no como pen-
samos que debiéramos ser” (González, 1989, p. 81–82).

Es entonces, la invitación a una vida examinada (EE 24–31) “para hacernos 
conscientes de las mociones3 interiores y los actos que son de Dios y nos cons-
truyen, y los que no lo son y nos van alejando de Dios y su proyecto” (González, 
2002, p. 190).

Los Ejercicios Espirituales proponen atender a los pensamientos (EE 33–
37), a las palabras (EE 38–41) y a las obras (EE 42), pues en estos opera Dios 
dando el ser, y el límite humano en el dinamismo del no ser. Examinar los 

2 “La oración preparatoria es pedir gracia a Dios nuestro Señor, para que todas mis intenciones, 
acciones y operaciones sean puramente ordenadas en servicio y alabanza de su divina majestad” (EE 46).

3 Se trata de uno de los términos más característicos del vocabulario místico de Ignacio. Movimien-
to: “Inspiración interior que Dios ocasiona en el alma en orden a las cosas espirituales. Metaphoricamente 
significa la alteración del ánimo que se mueve o inclina a alguna especie a que le han persuadido. Las 
mociones pueden ser buenas o malas. Tal bondad o maldad se reconoce, en principio, por su cualidad y en 
segundo lugar por sus causas. Las buenas hay que »recibirlas«, interiorizarlas y permitir que se desarrollen 
en el interior para seguir aquello hacia lo que nos orientan, mientras que las malas hay que »lanzarlas«, 
rechazarlas (EE 313)” (García [J.], 2007, p. 1265–1268).



La “contemplación para alcanzar amor” como fuente de inspiración de la mística... 27

pensamientos, es discernir4 sobre ellos, ya que, en la consolación5 experimen-
tamos claridad y lucidez espiritual, y en la desolación6 experimentamos todo lo 
contrario: confusión y oscuridad (cf. González, 2020, p. 43). El mismo Ignacio 
contrastó la variedad de pensamientos que lo deleitaban por igual: “Cuando 
pensaba en aquello del mundo, se deleitaba mucho, mas cuando lo dejaba, ha-
llábase descontento” (De Loyola [Au 8]), pero, cuando pensaba en las cosas de 
Dios, “no solamente se consolaba cuando pensaba en ello, sino incluso, cuando 
lo dejaba, quedaba contento” (De Loyola [Au 8]). 

Examinar las palabras es identificar el modo en que somos cocreadores,  
es confrontar los discursos con la realidad de la propia vida. La mirada de Dios 
es Palabra que recrea: “En cualquier situación, por mortal que parezca, podemos 
sentir la mirada recreadora de Dios” (González, 2006, p. 40). Examinar las obras, 
es reconocer el modo en que colaboramos con la acción de Dios: “…al reconocer 
en su acción el ‘movimiento’ de Dios, el apóstol colabora cada vez mejor con la 
obra que le indica su propia vocación y discierne en él las resistencias que se opo-
nen todavía a la actividad creadora de Dios” (González, 2015, p. 153).

Examinar la vida desde la pedagogía del discernimiento que ofrece la pri-
mera semana de los Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola (EE 43) 
es una necesidad. Así, el autor afirma que: “Necesitamos discernir, examinar los 
pensamientos y sentimientos que se mueven dentro de nosotros, necesitamos 
escuchar la tensión o la paz que recorre nuestro cuerpo, para ver con claridad lo 
que viene de Dios y nos llena de vida, y lo que viene del maligno y nos conduce 
a la desintegración y la muerte” (González, 2004, p. 53).

4 “El discernimiento de espíritus al que Ignacio se refirió dos veces en los Ejercicios Espirituales como 
discreción de [varios] espíritus, responde a un profundo anhelo y responde a un problema real […] El texto 
conocido como Autógrafo […] llama »Reglas para el discernimiento de espíritus«. Las Reglas mismas están 
divididas en dos grupos según se refieran a dos clases diversas de personas, en distinto momento o etapa de 
su experiencia espiritual: las reglas para la Primera Semana se ocupan de los que son tentados abiertamente 
por el mal; mientras que las reglas para la Segunda Semana están destinadas a los tentados engañosamente 
por el mal bajo apariencia de bien (EE 10). Es de gran importancia no confundirlas, porque las reglas para la 
Primera Semana califican la experiencia afectiva como consolación o desolación en función de los objetos  
a que tienden; en cambio, las reglas para la Segunda Semana juzgan los objetos hacia los que se tiende y que 
se escogen según la consolación o desolación que producen (Buckley, 2007, p. 607–611).

5 “En S. Ignacio la consolación pertenece al género de las mociones espirituales, que dentro de las 
tres clases de pensamientos que él distingue (EE 32), vienen siempre »de fuera«, causadas por Dios mis-
mo, por el buen espíritu o por el malo. Dios y sus ángeles consuelan de verdad, el mal espíritu consuela 
falsamente, pero nadie puede darse consolación a sí mismo; es puro don gratuito de Dios y el mal espíritu 
puede simularla” (Corrella, 2007, p. 413–424).

6 “Las desolaciones descritas en los escritos ignacianos aparecen siempre como una experiencia 
psicológica de malestar, ya sea afectivo: tristeza, oscuridad, tibieza, »separada de su creador y Señor« 
(EE 317); cognitivo: razones aparentes, sutilezas, falacias (EE 320); o de la conducta: pereza, turbación, 
moción a las cosas bajas y terrenas (EE 317). En la experiencia mística hay una desolación profunda como 
resultado del despojarse de todas las tendencias egocéntricas que le impiden la búsqueda intensa y abso-
luta de Dios” (Font, 2007, p. 570–575).



Orlando Solano Pinzón, Alicia Romero Eusse28

La desintegración es consecuencia del pecado, y la primera semana pone 
al ejercitante frente a situaciones particulares del mismo y frente a los dinamis-
mos del pecado personal que Dios mira con misericordia: “Hay miradas que se 
mueven con codicia por el deseo de adueñarse de cuerpos bellos, automóviles 
lujosos, mansiones millonarias [...] y que sólo se sienten bien en espacios de-
corados por la belleza de las formas y colores” (González, 2010, p. 43), situa-
ciones como la apropiación, la soberbia (EE 50), el hacerse como Dios (EE 51)  
y la concreción en la propia realidad personal, en palabras de González: “En 
este caso, el límite pequeño se iría adueñando de toda la persona en dinamismos 
de miedo y confusión. Pero tampoco lo ignoramos ni lo camuflamos, porque 
sepultado en nuestra intimidad oscura, crecería y nos asaltaría a traición en mu-
chos de nuestros comportamientos y decisiones […] Somos amados como real-
mente somos. Sobre nuestros límites se posa la mirada de Dios, y sobre nuestra 
ceguera la mano de Jesús que nos devuelve la vista con el lodo de cualquier 
camino (Jn 9,6)” (González, 1989, p. 82).

La primera semana de los Ejercicios nos lleva incluso a experimen-
tar el propio infierno y el que generamos a los otros con nuestros desordenes  
(EE 65–71). Es en esta experiencia que la mirada de Dios puesta en nosotros se 
hace certeza: “Si me escondo en el abismo, allí estás Tú” (sal 139, 7–12). Des-
cubrimos, como señala González que: “Hemos sido encontrados por la plenitud. 
No la podemos abarcar, pero si podemos sentir como pasa a través de nosotros. 
Y en esa corriente nosotros mismos vamos siendo transformados y conducidos 
a un encuentro sin orillas, que ahora ya nos abraza en la discreción de nuestra 
existencia limitada. La plenitud no es una posesión, sino un encuentro. El final 
de la historia son unos brazos abiertos” (González, 1986, p. 82).

Se ha de expresar como Agar la “experiencia de Dios como un Dios vivo que 
la ha mirado en ese momento de muerte” (González, 2006, p. 46), o como Zaqueo 
que “la mirada de Dios ve lo posible donde nosotros sólo vemos lo imposible” 
(González, 2006, p. 43), o como el hombre de Gerasa que “encontró en la mirada 
de aquel desconocido que le preguntó por su nombre otra imagen de sí mismo, la 
dignidad que no sabía que existiera dentro de él” (González, 2006, p. 45).

Al terminar la primera semana, el ejercitante se encamina en la respuesta  
a ese amor gratuito e incondicional que ha experimentado. Su nueva conciencia 
de pecador perdonado lo conduce a un nuevo camino de liberación, de buscar 
ordenar los afectos desordenados, para entrar en el horizonte de seguimiento 
que le permite no sólo descubrir la mirada misericordiosa y amorosa de Dios, 
sino el dejar posar esa mirada sobre él, de dejarse mirar, porque “el mirar de 
Dios es amar” (San Juan de la Cruz, Cántico Espiritual, 19,6).



La “contemplación para alcanzar amor” como fuente de inspiración de la mística... 29

1.2.2. Dejarnos mirar

“Aquí estoy, Señor, acogiendo tu don, la alegría y la paz de tu 
misterio” 
Libérame de mí (González, 1998, p. 40)

La experiencia de la misericordia en el ejercitante es la experiencia de la 
mirada de Dios en él, es el abrazo que lo abre a la disponibilidad7 de dejarse 
mirar y de dejarse hacer. Como dice González: “Es el abrazo de Dios lo que nos 
transforma el corazón y nos hace disponibles para acoger la novedad que nos 
ofrece” (González, 2010, p. 78).

La “contemplación para alcanzar amor” conlleva la disponibilidad como 
petición de quien contempla: “pedir gracia a Dios nuestro Señor, para que todas 
mis intenciones, acciones y operaciones sean puramente ordenadas en servicio 
y alabanza de su divina majestad” (EE 46). Esta petición, es la actualización 
constante del abandono a Su iniciativa, y Su aceptación como Principio y Fun-
damento8, como la gran verdad de la vida. González señala con relación a esto 
que: “Toda la vida espiritual tiene su origen permanente e impredecible en el 
plan de Dios que se va desarrollando en la historia humana, en la que cada per-
sona ocupa un lugar único e impredecible. Cualquier huida de esta realidad, de 
este origen permanente y fundamento de todo, nos conduce a la desintegración 
y al abismo” (González, 2006, p. 97).

El Principio y Fundamento es el cimiento espiritual y humano para dejarnos 
mirar por Dios. Es lo que mueve, dinamiza e impulsa la vida en el horizonte del 
dejarse hacer por Él, en el horizonte de ordenar la vida. Es así como los Ejer-
cicios Espirituales se presentan bajo el título de: “Ejercicios espirituales para 
vencer a sí mismo y ordenar su vida, sin determinarse por afección alguna que 
desordenada sea” (EE 21). 

7 “La disponibilidad es sustancia de la vida espiritual como tal, puesto que es el signo distintivo del 
Hijo (cf. Rm 8, 29) […] Se supone una verdadera unidad de la voluntad del hombre y de la voluntad de 
Dios, una superación de su dualidad […] La disponibilidad va a la par de la obediencia […] va unida a una 
cierta forma de libertad” (Calvez, 2007, p. 642–645).

8 Principio y Fundamento: “El hombre es criado para alabar, hacer reverencia y servir a Dios nuestro 
Señor y, mediante esto, salvar su ánima; y las otras cosas sobre la haz de la tierra son criadas para el hom-
bre, y para que le ayuden en la prosecución del fin para que es criado. De donde se sigue, que el hombre 
tanto ha de usar dellas, cuanto le ayudan para su fin, y tanto debe quitarse dellas, cuanto para ello le im-
piden. Por lo cual es menester hacernos indiferentes a todas las cosas criadas, en todo lo que es concedido 
a la libertad de nuestro libre albedrío, y no le está prohibido; en tal manera, que no queramos de nuestra 
parte más salud que enfermedad, riqueza que pobreza, honor que deshonor, vida larga que corta, y por 
consiguiente en todo lo demás; solamente deseando y eligiendo lo que más nos conduce para el fin que 
somos criados” (De Loyola, 1996, [23]).



Orlando Solano Pinzón, Alicia Romero Eusse30

En la comprensión de González: “Se trata de entrar en el mundo afectivo 
buscando desde la transformación de los afectos9 una conversión de toda la 
persona que se expresará en una nueva libertad capaz de acoger, en el momento 
preciso de la elección, las nuevas propuestas de Dios” (González, 2006, p. 91). 
Es un combate como disposición fundamental con las afecciones desordena-
das10, para poder escoger la novedad salvífica de Dios para nosotros y para los 
demás. Ello implica tener un corazón libre para salir de nosotros mismos (del 
“propio amor, querer e interés”) (cf. González, 2006, p. 135–136). 

En consecuencia, dejarnos mirar implica revelar las trampas y tretas que 
se resisten en nosotros para “alabar, hacer reverencia y servir a Dios nuestro 
Señor” (EE 23), para buscar y hallar la voluntad divina quitando de sí todas las 
afecciones desordenadas (cf. EE 1). Esto, “supone un cambio muy hondo de 
toda la persona” (González, 2006, p. 91). 

La primera semana de los Ejercicios Espirituales propone meditar el pecado 
como la manifestación evidente que causa o es consecuencia de las afecciones 
desordenadas, porque, es en lo profundo del corazón donde anidan (cf. Gon-
zález, 2002, p. 186). Así, se propone sobre el pecado “conocerlo internamen-
te” (EE 63) y sólo conociéndolo, desde la invitación de “traer a la memoria”  
(EE 56), “ponderar” (EE 57), “mirar” (EE 58), “considerar” (EE 59), “discurrir” 
(EE 60), “razonar” (EE 61) (González, 2010, p. 56) podemos aborrecer estas 
afecciones, y enmendar para ordenar (cf. EE 63), esto es, “integrar, no neutrali-

9 “Hace referencia a la facultad volitiva, una parte o potencia del alma humana sede de la afectividad 
y de las pasiones, pero también lugar de la decisión libre y de la práctica de la virtud […] se puede y se 
debe implicar en la relación con Dios […] suele influir en las decisiones que se tomen, sean éstas impor-
tantes y decisivas, como es la elección de estado de vida, sean más pequeñas o coyunturales, como sería 
todo lo referido a la reforma de vida. El corazón inclinado y afectado siempre influirá sobre los razona-
mientos, decisiones y actuaciones siguientes” (García [L.], 2007b, p. 95–100).

10 “Se trata de un caso particular del afecto, el de un apego o inclinación que orienta decisivamente la 
elección del ejercitante, pero engañándola respecto a la voluntad de Dios sobre él, pues se presenta a sus ojos 
como un bien y encubre lo que tiene de mal real para quien la experimenta y para los demás […] produce 
agitación y quita la »paz, tranquilidad y quietud que antes tenía« (EE 333), incluso con eventual apasiona-
miento intransigente y agresividad, radicalidad de planteamientos y tensión interior […] Desde el punto de 
vista antropológico, la afección desordenada es una motivación afectiva determinante en algún tema central 
de la vida de una persona, en función de la cual ésta toma decisiones importantes. Es una poderosa vinculación 
afectiva que no obedece fácilmente a las leyes de la racionalidad, pues es un apego simbólicamente cargado de 
significados ocultos a los ojos del implicado […] Una interpretación actual de la a. parece que la explica mejor 
si se incluye el carácter inconsciente no tanto de la a. misma, que es la emoción sentida, sino de las causas que 
la suscitan y de los mecanismos que la sostienen y procesan. De este modo, el sujeto reconoce su justo deseo, 
incluso percibe su fuerza o desproporción (EE 16.157), pero ignora generalmente el nombre preciso que su 
deseo tiene, la necesidad psíquica a que responde y la centralidad que tiene. Y por eso las razones con que 
discierne su inclinación serán fuertes racionalizaciones en forma de discurso espiritual, y no podrá considerar 
los verdaderos condicionamientos de esa opción, quizá originada en antiguas experiencias de frustración  
o carencias. El sujeto tampoco puede reconocer que, para pensar y contar las cosas desde su perspectiva, utiliza 
mecanismos de defensa tales como la represión, el aislamiento, la compensación, la formación de la reacción, 
la racionalización, la identificación, incluso el uso defensivo de la sublimación” (García [L.], 2007a, p. 91–95).



La “contemplación para alcanzar amor” como fuente de inspiración de la mística... 31

zar. El “quitar de sí todas las afecciones desordenadas” no es para quedarse sin 
afecciones, sino para conducirlas a su verdadero objeto: el Dios que se da sin 
poseer, sin devorar” (Melloni, 2001a, p. 76).

Luego, la Segunda Semana invita a un discernimiento más sutil, ya que, el 
ejercitante es engañado bajo apariencia de bien, según los criterios de éxito que 
la cultura aplaude (González, 2010, p. 80) y es la contemplación de la persona 
de Jesús el faro que ilumina las afecciones desordenadas que se han camuflado, 
para exponerlas e integrarlas en el horizonte de la configuración con Cristo. 

La conversión como fundamento del dejarnos mirar, es “la transformación 
de la afectividad profunda” (González, 2006, p. 91). Ello supone “un sentir11 
y gustar12 que implica la afectividad y el cuerpo, que transforma toda la sensi-
bilidad humana” (González, 2006, p. 91) de las cosas de Dios13, una actitud de 
vida, que es también camino para dejarnos hacer por Él. 

Los sentidos se hacen protagonistas de esta actitud. González citando una 
interpelación de San Ignacio señala que: “…debemos guardar las puertas de 
los sentidos de todo desorden. De la misma manera que cuidamos la puerta de 
nuestra casa para que no entren los ladrones en el momento más inesperado, 
mientras dormimos o estamos ausentes, también debemos cuidar las puertas de 
los sentidos para que no entren en nuestra intimidad sensaciones que nos hacen 
daño, que van robando poco a poco lo mejor de nosotros mismos, la finura de 
nuestra sensibilidad. Hay sensaciones excesivas de violencia, de sangre, de sexo 
y de destrucción que embotan la sensibilidad y exacerban los umbrales de la 
percepción…” (González, 2010, p. 40).

11 “La traducción moderna del sentir y sentimiento ignacianos es »experienciar«, »hacer experiencia 
de algo«, que es diferente del mero »experimentar« como si se pudiera repetir como un experimento. Se 
trata de la implicación total de la persona, que poco a poco la va transformando. Se puede asociar con el 
concepto de »inteligencia sentiente« acuñado por el filósofo Xavier Zubiri, un comprender que capta por 
los sentidos y que va organizando e interiorizando la percepción de lo real. Lo propio del s. ignaciano es, 
por un lado, la globalidad de dimensiones implicadas en esa percepción y, por otro, su profundidad, la 
cual se va ahondando a medida que en la persona se va dando un proceso de transparentación” (Melloni, 
2007, p. 1631–1636).

12 “Estamos ante uno de los registros que constituyen la constelación de los llamados sentidos es-
pirituales. Si bien el ver y el oír hacen referencia a una realidad que proviene de fuera, el gustar se sitúa 
justo en el tránsito de lo externo a lo interno, y en ese umbral se despliega su atención y su capacidad de 
percibir lo que se le da. El gustar es un modo de expresar ese pasaje, esa resonancia que se experimenta 
ante la recepción de un acontecimiento o presencia exteriores o ante un movimiento interno. El acento está 
puesto en los efectos sensitivos que deja, en términos de agrado o desagrado, de placer o displacer. Remite, 
pues, al mundo de la sensibilidad, lo cual apunta a una concepción integrada de la experiencia espiritual 
en la que participa la dimensión corporal […] Ignacio deja claro que para poder sentir el verdadero gustar 
de Dios hay que vencer el propio gusto. De otro modo, se caería en una fatal confusión, imposibilitando el 
discernimiento entre el autocentramiento y el desceñir amiento” (Melloni, 2007a, p. 931–933).

13 “…porque no el mucho saber harta y satisface al ánima, mas el sentir y gustar de las cosas inter-
namente” (EE 2).



Orlando Solano Pinzón, Alicia Romero Eusse32

Así, guardar las puertas de los sentidos, es dejar que Dios los libere, liberando 
también nuestro cuerpo y nuestra afectividad, puesto que, “El mirar de Dios es 
liberar” (González, 2006, p. 40). Y para ello los Ejercicios Espirituales son un ca-
mino. Dice el autor en cuestión que: “Dios nos prepara para la propuesta y para la 
respuesta. A través de las meditaciones y contemplaciones se van transformando 
nuestro cuerpo, nuestros pensamientos y nuestra afectividad a niveles muy pro-
fundos, hasta el oscuro inconsciente donde están escondidos nuestros desórdenes 
afectivos desconocidos y desde donde pueden salir disfrazados de ángeles de luz 
para robarnos las mejores decisiones. Constantemente pedimos “conocimiento 
interno del Señor, que por mí se ha hecho hombre, para que más le ame y le siga” 
(EE 104). Los exámenes de la oración y del día, las reglas para discernir los espí-
ritus y el diálogo con el acompañante nos ayudan a darnos cuenta de lo que sucede 
dentro de nosotros y a transitar el camino hacia la decisión sin dejarnos engañar 
por las sugerencias de nuestro desorden afectivo, que está agazapado en nuestro 
interior tratando de resistir cualquier desalojo” (González, 2010, p. 99).

Cuidar los sentidos es una disposición para dejarnos mirar, puesto que, “So-
mos tentados para sumergirnos en la sociedad del bienestar para que el consumis-
mo y la diversión, los dos grandes intentos huecos de reencantar el mundo, en-
tren por todos nuestros sentidos y nos anestesien la existencia” (González, 2009,  
p. 18). Para ello, San Ignacio propone una pedagogía de los sentidos que “tiene 
un espacio explícito en los Ejercicios a partir de un método de oración conocido 
como la Aplicación de sentidos14 (EE 121–126)” (Melloni, 2007a, p. 932).

El cuerpo desde está visión, se torna un medio para dejarnos mirar, para 
dejarnos configurar y transfigurar, puesto que, “la figura de Jesús entra por nues-
tros sentidos […] hasta la hondura de nuestra afectividad, donde se nos regala 
gustar [...] la infinita suavidad y dulzura de la divinidad, del ánima, de sus vir-
tudes y de todo [EE 124] (González, 2010, p. 80). El cuerpo participa como 
posibilidad de liberación. González, al abordar el tema afirma: “El misterio de 
la encarnación del Hijo en un cuerpo humano viene a liberarnos tanto del vacia-
miento de la interioridad, como de una intimidad que se desentiende del cuerpo 
[…] Contemplamos a Jesús accesible a nuestros sentidos (1 Jn 1,1–4) […] En 
Jesús encontramos una gran sensibilidad para percibir los más pequeños deta-
lles de la vida de las personas, de la naturaleza y los signos de la historia […] En 
Jesús, el cuerpo se trabaja desde dentro, se transfigura desde su experiencia in-

14 “Ver las personas con la vista imaginativa, meditando y contemplando en particular sus circuns-
tancias, y sacando algún provecho de la vista. Oír con el oído lo que hablan o pueden hablar, y reflitiendo 
en sí mismo, sacar dello algún provecho. Oler y gustar con el olfato y con el gusto la infinita suavidad  
y dulzura de la divinidad del ánima y de sus virtudes y de todo, según fuere la persona que se contempla, 
reflitiendo en sí mismo y sacando provecho dello. Tocar con el tacto, así como abrazar y besar los lugares 
donde las tales personas pisan y se asientan, siempre procurando de sacar provecho dello” (EE 122–125).



La “contemplación para alcanzar amor” como fuente de inspiración de la mística... 33

terior, desde el fuego, desde la pasión que lo llena y lo mueve, desde la apertura  
y comunión con el Padre que lo impulsa al servicio del reino. Por eso la cerca-
nía de este cuerpo que toca y es tocado en los encuentros produce vida nueva  
y amistad, salud recobrada y alegría” (González, 2010, p. 32).

En conclusión, dejarnos mirar es la disposición a la conversión de la sen-
sibilidad y de los sentidos, tanto corporales como interiores, que exterioriza el 
deseo esencial, el deseo de Dios. Una conversión como “experiencia interior 
de la cercanía de Dios, que nos unifica por dentro en la consolación que Él nos 
regala. De esta forma, la gracia de Dios, al ser “gustada”, se va encarnando en 
nosotros (EE 124)” (González, 2010, p. 34) para “tener gusto por Dios en las 
cosas y de las cosas por Dios” (Melloni, 2007a, p. 933).

1.2.3. Desear mirar

“… Cuando es mío tu deseo, cuando es tuyo mi deseo, cuando 
es nuestro y único el deseo, ya se encuentran el cielo con la 
tierra, la eternidad sin cuentas y el tiempo tan medido…” 
Unificación del deseo (Salmos)

El segundo preámbulo de la «contemplación para alcanzar amor» es “pedir 
lo que quiero: será aquí pedir conocimiento interno de tanto bien recibido…” 
(EE 233), esto es, explicitar el deseo15 de mirar, como la puerta de entrada para 
adentrarse en el Misterio de un Dios que se hace historia. “Con frecuencia, 
Ignacio vincula el deseo al término «querer», apelando así a la voluntad del 
ejercitante, como si la eficacia de los Ejercicios estuviera en la determinación  
y conjunción del querer y del desear” (Melloni, 2001a, p. 78).

Cuando el ejercitante es mirado por Dios, experimenta Su deseo por él. 
Cuando se deja mirar, se adentra en la conversión del deseo que se ha situado 
antes y se ha constatado, para ser, en el deseo que lo unifica y atraviesa su exis-
tencia, el “deseo esencial”16. Un deseo que restablece a la persona en el desear 

15 “Deseo proviene de »desiderare«, que etimológicamente significa constatar la ausencia de las 
estrellas. Implica la idea de tender hacia, evocando la ausencia del objeto que se desea. El deseo señala el 
principio dinámico y abierto de los afectos, vinculado a la voluntad. El deseo implica un impulso hacia 
algo que todavía no se tiene. En la concepción de Ignacio, los deseos tienen una connotación particular-
mente positiva, en cuanto que son fuente de energía y movimiento. En este sentido, Dios también desea: 
»el mismo Señor desea dárseme en cuanto puede«. De aquí la importancia de ser un hombre de deseos. 
Porque el deseo último que subyace a todos los deseos es el deseo de Dios. Un anhelo íntimo, último  
y primero, que sólo se saciará cuando estemos en Dios” (Melloni, 2001a, p. 78).

16 “La potencia que surge de Dios y que está en los seres como resonancia y nostalgia de su origen es lo 
que aquí llamamos e identificamos como el Deseo esencial. Los anhelos de todos los seres son participación 
y manifestación de esa única aspiración: remontar hasta el Ser primordial, permanecer en el Ser que nos da el 



Orlando Solano Pinzón, Alicia Romero Eusse34

en Dios como respuesta en gratuidad a la experiencia de Su amor. Un deseo que 
es motor para entrar al horizonte del fin por el que se es creado. González dice 
con relación a ese deseo que: “…en el ‘Principio y fundamento’, el ejercitante 
se sitúa en el fin que busca, sin desviarse por vericuetos laterales: solamente 
deseando y eligiendo lo que más nos conduce para el fin que somos criados (EE 
23) […] En el encuentro con el pecado propio y del mundo se purifica el deseo 
de toda ingenuidad y suficiencia. Por el dolor de experimentarse pecador y en 
la experiencia del amor misericordioso de Dios […] desde ahí ya se puede abrir 
al futuro y preguntarse: ¿Qué debo hacer por Cristo?” (González, 2010, p. 79).

Así, el desear en Dios es la búsqueda de Su voluntad para responder con 
un “hágase” (Lc 1, 38.) desde la humildad que da el acoger la propia fragilidad. 
Una respuesta disponible que expresa una dinámica que no es tanto, la de la 
negación de sí mismo cuanto la del amor que engrandece (cf. González., 2010,  
p. 79): “el amor de Dios, porque desear mirar, es antes deseo de Dios, y el mirar 
de Dios es un deseo activo. Sin embargo, “en el lenguaje ignaciano no se expre-
sa tanto directamente el deseo de Dios mismo cuanto el de desear apasionada-
mente cuanto Dios quiere (EE 151)” (González, 2010, p. 79).

El querer de Dios es Justamente, “…que veamos, que percibamos su ma-
nifestación precisamente como Dios escondido en nuestra carne mortal. Jesús 
expresa ese deseo del Padre…” (González, 2015, p. 33) y es, en el proceso de 
todos los Ejercicios Espirituales donde contemplamos esa expresión del Deseo 
de Dios en Jesús. 

El deseo de Dios se expresa en Jesús encarnado en la historia humana, por 
ello, “yo quiero y deseo, y es mi determinación deliberada” (EE 98) el prefacio 
de entrada a la Segunda Semana de los Ejercicios, y oblación humana que in-
tegra el deseo en el “conoscimiento interno del Señor, que por mí se ha hecho 
hombre, para que más le ame y le siga (EE 104). En -el ejercicio 107 se nos 
invita a oír “…lo que dicen las personas divinas, es a saber: Hagamos redemp-
ción del género humano” y en el ejercicio 108, mirar “…lo que hacen las per-
sonas divinas, es a saber, obrando la sanctísima incarnación”. Según González:  
“En la reposada contemplación de Jesús, el deseo se va iluminando y apasionan-
do con su persona […] Ignacio nos confronta con nuestra ambigüedad radical 

ser. Tal es el Deseo esencial. No hablamos de retornar a Dios, porque a Dios no lo hemos dejado jamás. Dios 
no puede ser dejado, porque en Él »vivimos, nos movemos y existimos«, según las palabras inspiradas de 
Pablo en el Areópago de Atenas. El anhelo de los seres es anhelo de ser, el cual participa del deseo de formar 
parte de Quien nos hace ser. Todo lo existente participa de esta única aspiración: permanecer en el Ser que 
nos da el ser, cuya esencia es anhelo de hacernos participar de su ser. Así, somos deseo de Dios en un doble 
sentido: desde el punto de vista nuestro, tenemos deseo de Dios, anhelo de reunificarnos con el Origen, que 
nos hace participar de Él por medio de la existencia; desde el punto de vista de Dios, somos su Deseo. Creados 
como expansión de su ser, somos la forma, la expresión, el contorno y la ocasión de su Deseo. Somos Él en 
su acto de darse en nosotros, y Él es nosotros en la forma acabada de nuestro anhelo” (Melloni, 2009, p. 12).



La “contemplación para alcanzar amor” como fuente de inspiración de la mística... 35

en las meditaciones ignacianas de la segunda semana, para tratar de discernir  
y liberar nuestro deseo de falsas motivaciones que lo pueden atrapar en proyectos  
y modos de proceder que pueden ser buenos, pero que no son la propuesta nueva  
y original de Dios para el ejercitante […] de manera que el deseo de mejor poder 
servir a Dios nuestro Señor le mueva” (EE 155). Más aún, para parecerse más 
a Jesús quiere y elige desear más ser estimado por vano y loco por Cristo, que 
primero fue tenido por tal, que por sabio ni prudente en este mundo (EE 107). 
El deseo se va configurando con el estilo de Jesús, con la sabiduría de Dios, que 
parece en muchas ocasiones una locura contracultural. “Cuando el ejercitante 
hace la elección y la reforma de la vida según la propuesta de Dios, y se siente 
confirmado en ella, entonces el deseo ya está centrado y unificado en la novedad 
de Dios que ha entrado en su vida” (González, 2010, p. 80).

Es entonces, que el tercer preámbulo de la Tercera Semana refiere a una 
paradoja que sólo es compresible en la negación de sí para que emerja la auten-
ticidad de sí en quien ha hecho elección: “demandar lo que quiero, lo qual es 
propio de demandar en la passión, dolor con Christo doloroso, quebranto con 
Christo quebrantado, lágrimas, pena interna de tanta pena que Christo passó por 
mí” (EE 203). Frente a lo anterior, González reconoce que: “No podemos ser 
ingenuos ni evadirnos de la historia. La cruz, de una manera o de otra, se pre-
sentará en el camino de la novedad de Dios. Por eso es necesario que el deseo se 
fortalezca para hacer y padecer por Cristo en la historia […] Recorro la pasión, 
acompaño a Jesús en comunión y pido lo que quiero: dolor con Cristo doloroso 
y quebranto con Cristo quebrantado (EE 203)” (González, 2010, p. 81).

Desde esta comprensión pascual, en la Cuarta Semana de los Ejercicios, 
el ejercitante entra en el horizonte del encuentro con Jesús resucitado donde 
no sólo se le abre el entendimiento (Lc 24,45), sino que se le abren los ojos  
(Lc 24,31), como a los discípulos de Emaús, que se les diluyeron las apariencias 
y reconocieron en el caminante al Jesús resucitado. Unos ojos que ahora miran 
desde Dios, y es la contemplación para alcanzar amor donde toda la creación, 
toda la historia, hasta la realidad más pequeña, es contemplada para descubrir 
ahí al Señor activo (cf. González, 2015, p. 206) para alegrarse y gozarse intensa-
mente de tanta gloria y gozo de Cristo nuestro Señor (cf. EE 221). Es la mística 
de ojos abiertos en la que: “El deseo se transfigura en la alegría que vence los 
sepulcros, los sellos imperiales y las estrategias de la sinagoga. Jesús nos con-
suela como un amigo. En la soledad, en medio de la comunidad nacida de la 
Pascua, y en toda la realidad transfigurada donde me moveré, me encontraré al 
Señor que está presente, trabajando por mí humildemente. Me uniré al Dios que 
trabaja humildemente por nosotros. Esa será mi dicha” (González, 2010, p. 81).

Desear mirar en la comprensión de González, es el proceso en el que el 
deseo es inicialmente situado, después iluminado y apasionado, para ser discer-



Orlando Solano Pinzón, Alicia Romero Eusse36

nido y liberado, centrado, unificado y fortalecido, y finalmente transfigurado en 
el Deseo esencial. La Cuarta Semana de los Ejercicios Espirituales es el aden-
tramiento en la realidad desde Dios como el Deseo esencial que ha sido reflec-
tido17 en el mismo ejercitante cuando mira, cómo Dios habita en todo (cf. EE 
235) cuando considera cómo Dios trabaja y labora por él en todas cosas criadas 
sobre la haz de la tierra dando el ser (cf. EE 236) cuando mira cómo todos los 
bienes y dones descienden de arriba (cf. EE 237). La disponibilidad es la puerta. 
Una disponibilidad que se ha purificado en el dejarse mirar como transforma-
ción del deseo que ha seguido un “proceso ascético y místico muy bien elabo-
rado” (González, 2010, p. 79), el proceso de los Ejercicios Espirituales de los 
que González da razón así: “A lo largo de los Ejercicios se va configurando un 
corazón al estilo de Jesús, a través de procesos de los que a veces nos podemos 
hacer consientes, y en otras ocasiones no, pues los realiza la misteriosa acción 
del Espíritu allí adonde no llegan ni nuestro análisis ni nuestro discernimiento: 
en la dimensión inconsciente, donde se asientan y se nutren muchas de nuestras 
afecciones desordenas y nuestras opciones más lúcidas y generosas. En algu-
nos momentos Ignacio une el querer y el desear: “quiero y deseo” (EE 48, 98).  
Si sólo queremos con nuestra voluntad, pero no está implicado el deseo profun-
do del corazón, ese querer es muy frágil” (González, 2010, p. 82).

Se puede concluir entonces que, el desear mirar es orientarse a la plenitud 
de la existencia que el deseo de Dios realiza como implicación del ser entero en 
Su mirar. Es la realización de la «contemplación para alcanzar amor» como la 
mística de ojos abiertos.

1.2.4. Implicar el ser entero en el mirar de Dios

“…En el fondo del encuentro me descubro poblado de presen-
cias… niños… hombres… mujeres… En el fondo del misterio, 
los descubro, nos abrazas y me encuentro”.
Intimidad poblada de presencias (salmos)

La mística de ojos abiertos en la obra de Benjamín González Buelta es la 
experiencia de apertura de la mirada para percibir toda la realidad habitada por 

17 “Después de cada punto de la contemplación, Ignacio nos invita a »reflectir« para sacar algún 
provecho (EE 106). Esa palabra tiene un doble significado: reflexionar, constatar, darse cuenta y, al mismo 
tiempo, reflejar en nosotros al contemplado” (González, 2010, p. 57). Es “tomar conciencia del reflejo que 
lo contemplado va dejando en el interior, dejándose transformar por ello y provocando aquel conocimiento 
íntimo que se convierte en amor y seguimiento [104]. Tomar conciencia también de la moción – »movi-
miento reflejo« – que una imagen mental determinada o una palabra sugeridas por las Escrituras ha provo-
cado en mí, para discernir, a partir de ellas, la llamada o manifestación de Dios” (Melloni, 2001a, p. 171).



La “contemplación para alcanzar amor” como fuente de inspiración de la mística... 37

Dios. La realidad en la luz de Dios (cf. González, 2006, p. 64) recibida desde 
Su mirada en el ejercicio de implicación del ser entero. Es la “contemplación 
para alcanzar amor” de los Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola que 
“abre los sentidos para encontrar a Dios en la vida cotidiana” (González, 2006, 
p. 166) trabajando en ella y dándose. 

De este modo, el místico de ojos abiertos “se relaciona con el mundo dándose 
cuenta de las señales de Dios, que llena todo lo creado con su acción incesante” 
(González, 2006, p. 64) y “se sumerge en las situaciones humanas, desgarradas  
o felices, buscando esa presencia de Dios que actúa dando vida y libertad” (Gon-
zález, 2006, p. 64). Esto es, contempla la realidad como Dios la mira, un “mirar 
que es amar, crear y liberar” (González, 2006, p. 37, 41, 42), y se pregunta por 
su “colaboración justa y precisa” (González, 1995, p. 39), por sus solidaridades, 
por su modo de amar en obras más que en palabras (cf. EE 230), por su modo 
de comunicación del amor (cf. EE 231) al mismo Dios en esta realidad, desde la 
donación de su propio ser. 

Esta perspectiva presenta la realidad como el punto de partida. Y la “con-
templación para alcanzar amor” nos introduce en el camino contemplativo en 
medio de ella (cf. González, 2010, p. 36) del mundo, de lo concreto de la his-
toria en la que Dios trabaja. Frente a lo anterior, González refiere que: “Toda 
realidad humana lleva dentro esa levadura de trascendencia que fermenta todo 
cuanto existe, sin exclusión alguna. En el centro de cada persona late la posibi-
lidad de abrirse a la infinitud y transformarse en creadora, aunque sólo sea en 
pequeños detalles de la vida de todos los días […] No es necesario peregrinar 
lejos, sino dentro; ni esperar siglos, sino detenernos en el instante; ni buscar 
personajes excepcionales, sino seres comunes […] para atravesar la piel de la 
realidad y percibir que la cotidianidad lleva dentro una dimensión de infinito 
que todo lo llena de sentido y lo abre hacia el futuro de toda plenitud. Dios nun-
ca deja de llegar por el mismo centro de todo cuanto existe. Si creemos que el 
mundo no es sólo un escenario donde Dios se manifiesta de vez en cuando, sino 
manifestación de Dios que trabaja sin receso en lo profundo de la realidad con 
amor e imaginación inagotables, nos preguntamos: ¿Cuál es la novedad que se 
va gestando hoy en nuestro mundo? ¿Por dónde pasa en cada momento esta no-
vedad que necesita de nuestra inteligencia y de nuestras manos para realizarse? 
Aunque no sepamos con claridad qué nueva realidad se está configurando, ya 
podemos sentir y saborear su encanto en los más pequeños detalles de nuestra 
cotidianidad” (González, 2015, p. 15).

De esta forma, “la contemplación para alcanzar amor es el camino hacia la 
contemplación en la acción” (González, 2002, p. 209) donde la acción de Dios 
se hace propia en la entrega del don que se nos ha regalado, y que nos permi-
te “concebir y gestar la novedad que sólo nosotros podemos crear, marcando 



Orlando Solano Pinzón, Alicia Romero Eusse38

la realidad con el sello de nuestra propia originalidad irrepetible” (González, 
2015, p. 12). Un don que se hace memoria de creación y redención, en el que 
Dios se da a sí mismo (cf. EE 234), y se entrega desde el consentimiento de 
quien se ofrece en gratuidad para amar y servir en todo (cf. EE 233). En palabras 
de González: “En la contemplación para alcanzar amor, al contemplar cómo 
Dios me da todo y se da Él mismo en cada don, yo soy invitado a “reflectir en 
mí mismo, considerando con mucha razón y justicia lo que yo debo de mi parte 
ofrecer y dar a su divina majestad” (EE 234). Pedimos y deseamos “en todo 
amar y servir”, como Dios mismo nos ama y nos sirve a nosotros, en todo” 
(González, 2010, p. 57, 58).

La invitación es considerar con mucha razón y justicia lo que debemos 
de nuestra parte ofrecer (cf. EE 234), es decir, acoger la novedad propuesta 
por Dios para sentir el dinamismo formidable del Reino de Dios que moviliza 
nuestras mejores cualidades, y al mismo tiempo que lo servimos, también nos 
transforma a nosotros (cf. González, 1998, p. 113). Nos transforma en donación 
total, en ser “lenguaje de la totalidad en el amor que se entrega y que nos saca 
permanentemente de cualquier encerramiento que excluya, discrimine o parali-
ce a los demás y a nosotros mismos” (González, 2002, p. 211). 

Desde ese ejercicio del don en movimiento, “aprendemos a mirar nues-
tro presente” (González, 2006, p. 168), a mirar cómo Dios alienta la vida  
(EE 235)18 en todo, porque “Dios, creador de todo, está presente en todo. Por-
que Dios no crea separándose de la Creación, sino que la sostiene desde dentro 
de sí mismo. Es el pan-en-teísmo de los místicos” (Melloni, 2001a, p. 261), de 
los místicos de ojos abiertos capaces de “encontrar a Dios en todas las cosas” 
(González, 2006, p. 81) y todas las cosas en Dios. Místicos con la sensibilidad 
profunda de ver un Dios que “trabaja y labora por mí en todas cosas criadas 
sobre la haz de la tierra, id est, habet se ad modum laborantis” (EE 236), que 
“se compromete en la historia” (González, 2006, p. 81) y lo hace: “…hasta la 
muerte. Él es nuestro Servidor. Dios trabaja en toda la creación […] asume la 
creación y la historia, desde el abajo de la realidad, desde los últimos, tal como 
se nos revela en el Jesús del evangelio. Si queremos entrar en comunión con él, 
tenemos que unirnos a él en su trabajo para hacer la experiencia de sentir que 
él pasa por nuestras manos. Jesús explica este misterio de creatividad a los di-
rigentes judíos, escandalizados porque curó en sábado al enfermo de la piscina 
de Betesda. Mi Padre, hasta el presente, sigue trabajando, y yo también trabajo 
(Jn 5,17) […] El actuar de Jesús se fundamenta en ver lo que hace el Padre,  

18 “Mirar cómo Dios habita en las criaturas: en los elementos dando ser, en las plantas vegetando, 
en los animales sensando, en los hombres dando entender; y así en mí dándome ser, animando, sensando, 
y haciéndome entender; asimismo haciendo templo de mí, seyendo criado a la similitud e imagen de su 
divina majestad” (EE 235).



La “contemplación para alcanzar amor” como fuente de inspiración de la mística... 39

y este ver de Jesús es posible porque el Padre le enseña lo que él hace. Ver lo que 
el Padre hace es decisivo para poder unirnos a su trabajo creador y liberador” 
(González, 2006, p. 169–170).

Dios trabaja e invita a trabajar con Él, a seguir sus huellas y comprome-
ternos en Su “proyecto de libertad y de vida que se está realizando” (Gonzá-
lez, 2002, p. 210). Un compromiso que implica asumir la cruz, y las cruces de 
quienes son presos por la injusticia y la opresión, “asumir los exigentes y duros 
compromisos con que vamos a encontrarnos en nuestro servicio al reino de 
Dios, y de una manera especial en la solidaridad con los más pobres” (González, 
2010, p. 81) los marginados y los excluidos. Un compromiso asumido desde la 
conciencia que es posible por ser don y posibilidad concreta en el mismo Dios. 

En consecuencia, reconocer que todo es don, nos lleva a encontrar a Dios 
como don “que llega a nosotros desde la realidad que nos envuelve” (González, 
2006, p. 171) como justicia, piedad, misericordia y bondad, así como del sol 
descienden los rayos llenando de luz y vida la tierra, y como de la fuente brotan 
las aguas que fecundan los campos (cf. EE 237) nada es nuestro porque todo nos 
ha sido dado, y ese don se concreta en misión apostólica y en la realización del 
proyecto para el que Dios nos prepara (cf. González, 2010, p. 26). El proyecto 
del amor: “Pues sólo el amor hace ver lo no evidente, para descubrir cómo el 
Padre trabaja y crea vida nueva” (González, 2009, p. 173).

La contemplación para alcanzar amor, es la realización de la mística de 
ojos abiertos “que sabe que Dios está presente en toda realidad, amándola  
y liberándola desde dentro de ella misma con una discreción infinita” (González, 
2009, p. 170). Es “la contemplación de lo real […] el camino para encontrarnos 
con la profundidad […] con Dios que ama el mundo con una pasión infinita  
y con una creatividad inagotable […] que nos lleva a la implicación” (González, 
2020b, p. 1), a la entrega de ese don recibido y “saldrá por su propio dinamismo 
a repartirse gratuitamente […] seré un yo en éxodo” (González, 2018, p. 8–9).

2. Los Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola

Los Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola son una propuesta 
de modo y orden19 para formar místicos de ojos abiertos en la obra de Benja-

19 “San Ignacio usaba la palabra “modo” para indicar una realización distinta que podía tener una 
variable fundamentalmente en los Ejercicios o en las Constituciones. Indica también la forma de hacer 
una cosa, cómo se concibe la realización de alguna actividad o la forma de comportarse una persona. Por 
lo que se refiere a la palabra orden, Ignacio la usa para indicar la organización y disposición regular de 
las cosas. Indica también normalidad, tranquilidad, las diversas categorías de un asunto, su rango, impor-
tancia, clase, etc. […] Nadal afirma que una de las razones para la eficacia de los Ejercicios es el método  



Orlando Solano Pinzón, Alicia Romero Eusse40

mín González Buelta, y son el itinerario y la transversalidad de su reflexión.  
Él mismo expresa que “para formar la mirada que descubre a Dios en el mundo 
y nos une a su acción de vida, Ignacio nos propone el proceso de los Ejercicios, 
donde van siendo trabajados el corazón y la sensibilidad” (González, 2020b,  
p. 2), “una sensibilidad nueva para poder percibir la presencia y la acción de 
Dios en la realidad que contemplamos y en la que nos implicamos juntamente 
con Él” (González, 2006, p. 9). 

El autor, hace de los Ejercicio Espirituales su itinerario de reflexión como 
“camino de creatividad evangélica […] como la espiral de un vuelo en el que 
cada giro se apoya en el anterior y asciende en búsqueda del siguiente” (Gon-
zález, 2009, p. 192). Un itinerario hecho metáfora, donde primero se hace con-
ciencia de la desintegración y las fuerzas que fragmentan, hieren y desajustan 
(González, 1998, p. 149), después el adentramiento en el Tabor, la iluminación 
que nos transfigura y nos integra, y se hace experiencia de integración personal 
en la realidad (González, 2002, p. 22), luego bajar del monte y subir a Jerusalén 
como una manera de caminar (González, 1998, p. 149), para después hacer ex-
periencia de la Eternidad que está entre nosotros (González, 2002, p. 22), vivir 
como místicos de ojos abiertos (González, p. 2006).

Para González, los Ejercicios son una “propuesta mistagógica” (González, 
2010, p. 22). Una propuesta de iniciación “en el proceso de encuentro con Dios, 
con el totalmente Otro, que se nos ha revelado en Jesús” (González, 2010, p. 22) 
cuyo telos es “liberar el corazón, quitar las afecciones desordenas para poder 
ordenar la persona y la vida en el amor a Dios y en la entrega apasionada a la 
novedad que él nos va a revelar y proponer” (González, 2010, p. 22). 

El itinerario de formación que los Ejercicios Espirituales ofrece, persigue la 
transformación de “la persona desde la “ceguedad” (EE 106) que crea perdición  
y muerte, hasta la posibilidad de ver a Dios presente en todo, sin exclusión alguna, 
trabajando sin receso y sin sábado, para que podamos “en todo amar y servir” (EE 
233) al unirnos a Él y a su actividad que todo lo recrea” (González, 2006, p. 86).

Esta ceguedad para el autor, está “en el origen de todos los procesos des-
tructores de la vida” (González, 2006, p. 15), que hechos conscientes son el 
comienzo de un camino de transformación de la mirada y de todos los sentidos 
(cf. González, 2006, p. 86). La “necesidad vital” (González, 2006, p. 86) se hace 
visible para emprender con firmeza el camino que, en los Ejercicios Espiritua-
les, se transita por cuatro semanas y la contemplación para alcanzar amor. 

La primera, ex-pone la desintegración del ejercitante, adentra en el princi-
pio y fundamento de su vida, y culmina con el abrazo de Dios en la experiencia 

(D 7,43), pero reconoce que no son la razón última sino razones como consecuente (D 7,4)” (González 
[E.], 2007, p. 1274–1278).



La “contemplación para alcanzar amor” como fuente de inspiración de la mística... 41

de Su mirada que el deseo ha motivado, el deseo de dejarse mirar por Él, “pero 
el fin no es quedarse en el abrazo, fuera del tiempo, sino salir después al servi-
cio, y no sólo para realizar cualquier cosa buena, sino para caminar” por la vía 
que mejor podrá servirle. “El mayor servicio nace del abrazo de Dios” (Gonzá-
lez, 2006, p. 91).

La segunda, ilumina e integra desde la metáfora del Tabor: “La luz regalada 
que brilla dentro de nosotros, atravesándonos en todas las dimensiones” (Gon-
zález, 2002, p. 40). En esta semana “contemplamos la persona de Jesús […] po-
samos nuestros sentidos sobre los misterios insondables de su vida, esperando 
que se nos revele lo que se esconde dentro de ellos para cada uno de nosotros en 
este momento específico de nuestra vida” (González, 2004, p. 53).

La tercera, “une en la confrontación del conflicto, la oposición, la descalifi-
cación social, el castigo, e incluso la muerte […] sólo el amor puede salvar y la 
unión a la causa de Jesús a pesar de todas las amenazas” (González, 2004, p. 83).

La cuarta, lleva al “encuentro con el resucitado que alienta hoy la vida  
y la libertad en cualquier situación humana” (González, 2004, p. 95), nos hace 
experiencia y celebración comunitaria, nos hace “responsables de la alegría” 
(González, 2004, p. 95).

Y la contemplación para alcanzar amor, para González, hace descubrir, “…
la presencia activa de Dios en toda realidad, tanto en toda situación social como 
en toda persona. Así que ya no tenemos que cerrar los ojos para encontrar a Dios, 
sino abrirlos bien, para ver en la hondura de toda realidad esa corriente de vida 
eterna que la recorre por dentro. En la intimidad de »ojos cerrados«, donde expe-
rimentamos el conocimiento interno del Señor, lo mismo que en la exterioridad 
»de ojos abiertos« donde podemos experimentar cómo crea su reino, es posible 
encontrarse con Dios y su acción en el mundo. Su presencia activa es el hilo de 
eternidad donde Dios va insertando todos nuestros instantes, guardándolos para 
siempre, por más fugaces que los percibamos” (González, 2004, p. 106).

En consecuencia, Los Ejercicios Espirituales son un itinerario de formación 
de místicos de ojos abiertos para los que no cambia la realidad, sino la manera 
de mirarla. Cambia su corazón hasta centrarlo completamente en Dios para ver 
desde Él (cf. González, 2006, p. 67).

Conclusión

Al desarrollar esta reflexión, se buscó dar razón de la contemplación para 
alcanzar amor que cierra la experiencia de los Ejercicios Espirituales de San 
Ignacio de Loyola como fuente de inspiración de la mística de ojos abiertos 
en la obra de Benjamín González Buelta. El modo y orden de la presentación 



Orlando Solano Pinzón, Alicia Romero Eusse42

fue el proceso que lleva al ejercitante a hacer experiencia de la “contemplación 
para alcanzar amor” como la experiencia de una vida en Dios o la experiencia 
de Dios en la vida, en el “ser mirados”, “dejarse mirar”, “desear mirar” para 
“implicar el ser entero en el mirar de Dios”, proceso mistagógico y formación 
de un místico de ojos abiertos.

El proceso antes descrito, es el proceso de los Ejercicios Espirituales, que 
además de ser el itinerario y la transversalidad de la reflexión del autor, son el 
dinamismo de la pedagogía de la mística de ojos abiertos. El proceso de los 
Ejercicios termina con la contemplación para alcanzar amor como el vehículo 
de la experiencia de reconocimiento de Dios en la realidad, la mirada en y de 
Dios trabajando por la humanidad. Dios como el Don que se da en todas las 
cosas, y todas las cosas en Él. González afirma que: “Vivimos en el centro del 
don. Nos rodea por todas partes con una discreción sin estridencias, y podemos 
disponernos para que nos sorprenda en rostros que se cruzan con nosotros por la 
calle, en vidas jóvenes que se afirman alargando su estatura y en rostros arados 
que se desplazan lentamente, cargados de cosechas invisibles que les doblan las 
espaldas. La soledad se llena con su aliento, los árboles musitan sus rumores,  
y los trajines llevan dentro búsquedas que nunca cesarán hasta que encuentren al 
que nos convoca a todos a la fiesta sin final y sin descartes. En fábricas, cocinas 
y altares se ofrece la esencia del mismo sacrificio. Los GPS dibujan en sus pan-
tallas pequeños paraísos, y cada oasis hospitalario no se cierra sobre nosotros 
como los huesos de un puño o como las fauces de una dictadura, sino que nos 
brinda agua peregrina y nos señala nuevos horizontes” (González, 2018, p. 8–9).

En efecto, vivir en el centro del don es vivir la experiencia mística inmerso 
en la realidad de la cual se hace parte. Desde esta comprensión es posible hacer 
una crítica a todas esas búsquedas espirituales que se alejan de la mediación del 
mundo y de la persona. La realidad es el sacramento de la experiencia de Dios  
y el místico de ojos abiertos mira la realidad desde sus ojos, una mirada que 
opera en el Don como don ofrecido en gratuidad desde el amor y el servicio. 

Bibliografía

Buckley Michael, 2007, “Discernimiento”. Diccionario de Espiritualidad Ignaciana (A – F), Grupo 
de Espiritualidad Ignaciana, Bilbao – Santander, Mensajero – Sal Terrae, p. 605–611.

Calvez Jean-Yves, 2007, “Moción”. Diccionario de Espiritualidad Ignaciana (A – F), Grupo de 
Espiritualidad Ignaciana, Bilbao – Santander, Mensajero – Sal Terrae, p. 641–645. 

Corrella Jesús, 2007, “Consolación”. Diccionario de Espiritualidad Ignaciana (A – F), Grupo de 
Espiritualidad Ignaciana, Bilbao – Santander, Mensajero – Sal Terrae, p. 413–424. 

De Loyola Ignacio, 1970, Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola, Bilbao, Sal Terrae.
De Loyola Ignacio, 1996, El peregrino. Autobiografía de San Ignacio de Loyola, Valladolid, Men-

sajero – Sal Terrae.



La “contemplación para alcanzar amor” como fuente de inspiración de la mística... 43

Font Jordi, 2007, “Desolación”. Diccionario de Espiritualidad Ignaciana (A – F), Grupo de Espiri-
tualidad Ignaciana, Bilbao – Santander, Mensajero – Sal Terrae, p. 570–575. 

García José, 2007, “Moción”. Diccionario de Espiritualidad Ignaciana (G – Z), Grupo de Espiri-
tualidad Ignaciana, Bilbao – Santander, Mensajero – Sal Terrae, p. 1265–1268. 

García Luis, 2007a, “Afección desordenada”. Diccionario de Espiritualidad Ignaciana (A – F), 
Grupo de Espiritualidad Ignaciana, Bilbao – Santander, Mensajero – Sal Terrae, p. 91–95. 

García Luis, 2007b, “Afecto”. Diccionario de Espiritualidad Ignaciana (A – F), Grupo de Espiri-
tualidad Ignaciana, Bilbao – Santander, Mensajero – Sal Terrae, p. 95–100. 

González Benjamin, 1989, La transparencia del barro, Santander, Sal Terrae.
González Benjamin, 1992, Signos y parábolas para contemplar la historia. Más allá de las utopías, 

Santander, Sal Terrae.
González Benjamin, 1995, Bajar al encuentro de Dios, (Publicación de la comunidad mundial de 

vida cristiana. Ediciones inglesa, francesa, española), Roma.
González Benjamin, 1998, La utopía ya está en lo germinal. Sólo Dios basta, pero no basta un Dios 

solo, Santander, Sal Terrae.
González Benjamin, 2002, Orar en un mundo roto. Tiempo de transfiguración, Santander, Sal Terrae.
González Benjamin, 2004, Salmos para sentir y gustar internamente. Una ayuda para la experien-

cia de los Ejercicios Espirituales, Santander, Sal Terrae.
González Benjamin, 2006, Ver o perecer. Mística de ojos abiertos, Santander, Sal Terrae.
González Benjamin, 2009, Tiempo de crear. Polaridades evangélicas, Santander, Sal Terra.
González Benjamin, 2010, Caminar sobre las aguas, Maliaño, Sal Terrae.
González Benjamin, 2012, La humildad de Dios, Santander, Sal Terrae.
González Benjamin, 2015, Letra pequeña. La cotidianidad infinita, Maliaño, Sal Terrae.
González Benjamin, 2018, Disponerse al don. Pasividades en el vértigo digital, Maliaño, Sal Terrae.
González Benjamin, 2020a, El discernimiento. La novedad del Espíritu y la astucia de la carcoma, 

Maliaño, Sal Terrae.
González Benjamin, 2020b, Mirada Ignaciana del COVID 19-p, [online], acceso: 09.07.2025,  

<https://jesuitas.lat/noticias/15-nivel-2/5270-mirada-ignaciana-del-covid-19-p-benjamin-gonzalez 
-buelta-sj>.

González Emilio, 2007, “Modo y orden” Diccionario de Espiritualidad Ignaciana (G – Z), Grupo 
de Espiritualidad Ignaciana, Bilbao – Santander, Mensajero – Sal Terrae, p. 1274–1278.

Melloni Javier, 2001a, La Mistagogía de los Ejercicios, Santander, Mensajero – Sal Terrae.
Melloni Javier, 2001b, Los Ejercicios como experiencia mística, Cuadernos de Espiritualidad.
Melloni Javier, 2007a, “Gustar”. Diccionario de Espiritualidad Ignaciana (G – Z), Grupo de Espi-

ritualidad Ignaciana, Bilbao – Santander, Mensajero – Sal Terrae, p. 931–933. 
Melloni Javier, 2007b, “Sentir”. Diccionario de Espiritualidad Ignaciana (G – Z), Grupo de Espiri-

tualidad Ignaciana, Bilbao – Santander, Mensajero – Sal Terrae, p. 1631–1636. 
Melloni Javier, 2009, El Deseo esencial, Santander, Sal Terrae.
Rambla Josep, 2008, Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola. Una relectura del texto, 

Cristianisme i Justicia, EIDES, no. 1 (53), 1–30.
Rambla Josep, 2011, Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola. Una relectura del texto, 

Cristianisme i Justicia, EIDES, no. 2 (63), 1–48.
Rambla Josep, 2014, Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola. Una relectura del texto, 

Cristianisme i Justicia, EIDES, no. 3 (72), 1–48.
Rambla Josep, 2016, Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola. Una relectura del texto, 

Cristianisme i Justicia, EIDES, no. 6 (81), 1–48.

https://www.cristianismeijusticia.net/es
https://www.cristianismeijusticia.net/es
https://www.cristianismeijusticia.net/es
https://www.cristianismeijusticia.net/es


Orlando Solano Pinzón, Alicia Romero Eusse44

„Kontemplacja w celu osiągnięcia miłości” jako źródło inspiracji 
dla mistycyzmu z otwartymi oczami w twórczości 

Benjamína Gonzáleza Buelty

Streszczenie: Kontemplacja w celu osiągnięcia miłości w „Ćwiczeniach duchowych” św. Igna-
cego Loyoli jest źródłem inspiracji dla mistycyzmu z otwartym okiem w twórczości Benjamína 
Gonzáleza Buelty. „Ćwiczenia duchowe”, w rozumieniu autora, stanowią poligon doświadczalny 
dla mistyka z otwartym okiem i prowadzą go ku horyzontowi uporządkowania uczuć i poszerzenia 
zmysłów, aby dostrzec Boga w rzeczywistości i, poprzez Jego spojrzenie, zaangażować się w nią. 
Kontemplacja ku miłości jest kulminacją procesu, który dokonuje się w doświadczeniu bycia ob-
serwowanym, pozwalania, by na nas patrzono i pragnienia patrzenia, aby objąć całe swoje istnienie 
spojrzeniem Boga i współpracować z Nim w świecie, który dla mistycyzmu z otwartym okiem jest 
jego sakramentem.

Słowa kluczowe: kontemplacja, mistycyzm z otwartymi oczami, Ćwiczenia duchowe, duchowość.

“Contemplation of the Achievement of Love” as a Source of Inspiration 
for Open-Eyed Mysticism in the Works of Benjamín González Buelta

Summary: Contemplation of the Achievement of Love in St. Ignatius of Loyola’s “Spiritual Exer-
cises” is a source of inspiration for open-eyed mysticism in the work of Benjamín González Buelta. 
The “Spiritual Exercises”, as the author understands them, constitute a testing ground for the open-
-eyed mystic, leading one to a horizon of ordering feelings and expanding one’s senses, in order 
to perceive God in reality and, through His gaze, to engage with it. Contemplation of love is the 
culmination of a process that unfolds in the experience of being observed, of allowing oneself to be 
looked at, and of the desire to look, to embrace one’s entire being with God’s gaze and to collaborate 
with Him in a world that, for open-eyed mysticism, is a sacrament.

Keywords: contemplation, mystic with open eyes, Spiritual Exercises, spirituality.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11698

Katarzyna Parzych-Blakiewicz*
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie (Polska)

PROFIL HAGIOLOGICZNY ŚP. KS. RYSZARDA BUGAJSKIEGO 
(1962–2024) NA PODSTAWIE JEGO KSIĘGI KONDOLENCYJNEJ  

– JAKO WIZUALIZACJA NAUCZANIA PAPIESKIEGO  
NA TEMAT ŚWIĘTOŚCI

Streszczenie: Celem artykułu jest ukazanie, w jaki sposób teoretyczna wizja kapłańskiej święto-
ści, oparta na nauczaniu Jana Pawła II, Benedykta XVI i Franciszka, znajduje urzeczywistnienie 
w konkretnych realiach duszpasterskich. Główne wątki koncentrują się na biblijnym rozumieniu 
świętości, chrystologicznym fundamencie posługi prezbitera, a także na praktycznych przejawach 
ewangelicznego radykalizmu i miłosierdzia w życiu kapłana. Badana kwestia obejmuje analizę 
świadectw dotyczących życia i posługi duszpasterskiej śp. ks. Ryszarda Bugajskiego, proboszcza 
parafii w Straszynie, którego duchowy profil odmalowują wpisy w Księdze kondolencyjnej. Przywo-
łane relacje wiernych ukazują go jako kapłana całkowicie oddanego Bogu i ludziom, w pełni reali-
zującego papieskie wytyczne odnośnie do świętości kapłańskiej. Wnioski wskazują, że przykład ks. 
Bugajskiego potwierdza spójność nauczania Kościoła z codzienną praktyką duszpasterską i może 
inspirować dalszą refleksję nad istotą prezbiteratu.

Słowa kluczowe: kapłaństwo, świętość, świętość kapłana, Bugajski, Straszyn.

Niniejsze opracowanie wpisuje się w obszar badań teologicznych na temat 
świętości chrześcijańskiej, skupiając na charakterystyce świętości kapłana. Ce-
lem opracowania jest wykazanie korelacji między teorią, kreślącą wizję teolo-
giczną, a etosem realizowanym w warunkach pracy duszpasterskiej w jednej  
z polskich parafii rzymskokatolickich. Pytaniem wiodącym jest w jakim za-
kresie wizerunek duchowy zmarłego kapłana – ks. Ryszarda Bugajskiego, 
proboszcza parafii św. Jacka Odrowąża w Straszynie (archidiecezja gdańska) 
– wizualizuje nauczanie papieskie na temat kapłaństwa i świętości kapłań-
skiej. Odpowiedź na to pytanie może stać się przyczynkiem do dalszych badań  
w ramach studium przypadku hagiologicznego profilu kapłana pełniącego 

* Adres: dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM; kaparz@uwm.edu.pl; ORCID: 0000-
0002-7965-9064.



Katarzyna Parzych-Blakiewicz46

funkcję proboszcza, a także posłużyć do pogłębienia refleksji teologicznej nad 
duchowością kapłańską i sposobami jej doskonalenia i rozwoju. Profil hagio-
logiczny (od greckiego hagios – święty1) obejmuje charakterystykę świętości  
w życiu duchowym i posłudze kościelnej chrześcijanina wyniesionego na ołta-
rze lub kandydata, a także zmarłego w opinii świętości. 

Niniejsze opracowanie ma charakter źródłowy, dostarczając materiału do 
dalszych, pogłębionych refleksji teologicznych na temat dynamiki rozwoju 
świętości w życiu ludzkim, w oparciu o etos związany z powołaniem do posłu-
gi kapłańskiej.

Podstawą refleksji teologicznej są wpisy w Księdze kondolencyjnej, znaj-
dującej się w archiwum parafialnym parafii św. Jacka Odrowąża w Straszynie. 
Ten materiał źródłowy jest obecnie jedynym zbiorem danych na temat Zmar-
łego Kapłana. Nie jest wyczerpujący, aczkolwiek stanowi spójny fundament, 
wystarczający do opracowania przyczynku do dalszych badań. Na potrzeby ni-
niejszego opracowania, wypowiedzi zawarte w Księdze kondolencyjnej zostały 
uporządkowane według teologicznej wykładni na temat świętości kapłańskiej, 
a następnie dołączone do wątków przedstawiających teologiczny model święto-
ści kapłana według nauczania ostatnich trzech pontyfikatów.

Źródłami teologicznymi, stanowiącym pryzmat do analizy treści wpisów 
znajdujących się w Księdze kondolencyjnej, jest nauczanie o kapłaństwie Jana 
Pawła II, Benedykta XVI i Franciszka. W artykule skorzystano z opracowań 
teologicznych na temat etosu i świętości kapłańskiej, prezentując je w oparciu  
o publikacje teologów: Dawida Galanciaka, Janusza Bujaka, Wiesława Przygo-
dy. Myśl Jana Pawła II na temat kapłaństwa jest ujęta kompleksowo w adhorta-
cji apostolskiej Pastores dabo vobis, stanowiąc syntezę nauczania papieskiego 
zawartego w różnych wypowiedziach, dlatego w niniejszym artykule zrezy-
gnowano z odniesienia do wypowiedzi niższej rangi, przywołując kompetentne 
opracowania myśli papieskiej, o których powyżej, a także Jacka Bramorskiego. 
Myśl Benedykta XVI i Franciszka na temat świętości kapłańskiej jest rozpro-
szona w drobniejszych wypowiedziach, papieże nie ujęli jej w adhortacji ani 
encyklice. Dlatego nauczanie tych papieży, w niniejszym artykule przedsta-
wiono za pośrednictwem opracowań autorów dokonujących syntezy myśli obu 
papieży: Janusza Szulista, Jerzego Buczka, Bogusława Kozioła, Piotra Pudło, 
Zbigniewa Wanata, Tomasza Zamorskiego (w odniesieniu do nauczania Bene-
dykta XVI) oraz Piotra Andrukiewicza, Jamesa Kroegera i Adama Wojtczaka 
(w odniesieniu do nauczania Franciszka). 

1 Greckie słowo „hagios” odpowiada łacińskiemu słowu „sanctus” – czyli „święty (Congregazione 
delle Cause dei Santi, 2011, s. 14, 17).



Profil hagiologiczny śp. ks. Ryszarda Bugajskiego (1962–2024)... 47

Nauczanie papieskie trzech ostatnich, zakończonych pontyfikatów zosta-
ło przedstawione jako swoista matryca, do której są odniesione wypowiedzi 
zamieszczone w Księdze kondolencyjnej, wizualizujące nauczanie papieskie.  
W związku z tym pojawia się dysproporcja w prezentacji różnych wątków na-
uczania papieskiego, uzależniona od ilości adekwatnych informacji znalezionych 
w Księdze kondolencyjnej, niektóre wątki teologii kapłaństwa zostały uwzględ-
nione ogólnie z racji małej ilości odpowiednich odniesień w analizowanym źró-
dle. Profil hagiologiczny naszkicowany w ten sposób, pozwala uchwycić akcen-
ty charakteryzujące etos kapłański wyrażony w życiu i posłudze Proboszcza ze 
Straszyna. W miarę pojawienia się nowych materiałów źródłowych, profil ten 
może być dopracowany. Natomiast w przypadku opracowania podobnych profili 
hagiologicznych innych osób duchownych, zestawienie ich wraz z niniejszym, 
może dostarczyć teologicznemu obszarowi badań kompleksowego zbioru cech 
charakteryzujących etos świętości kapłana. Takie ukierunkowanie jest istotne  
z punktu widzenia potrzeb duszpasterskich i przygotowania do posługi kapłań-
skiej. Jego wartość i nowatorskie podejście polega na tym, że poprzez refleksję 
nad świadectwem życia duszpasterzy zmarłych w opinii świętości, weryfikuje 
się teorię przedstawioną w nauczaniu Kościoła na temat świętości kapłańskiej. 
Z tego powodu, opracowanie dotyczące osoby śp. ks. Ryszarda Bugajskiego, 
powinno stać się inspiracją do podjęcia podobnych refleksji nad życiem innych 
kapłanów, co do których istnieją przesłanki o ich śmierci w opinii świętości.

1. Nota biograficzna ks. Proboszcza ze Straszyna

Ksiądz Ryszard Bugajski2, urodził się w miejscowości Bęczków na kielec-
czyźnie, 13 stycznia 1962 roku, jako syn Antoniny z domu Magala i Władysła-
wa. Ukończył Niższe Seminarium Duchowne Misjonarzy Oblatów w Marko-
wicach, po czym wstąpił do Wyższego Seminarium Duchownego w Gdańsku 
Oliwie. Święcenia prezbiteratu przyjął w roku 1987 z rąk ówczesnego biskupa 
gdańskiego Tadeusza Gocłowskiego. Jako wikariusz, pełnił posługę w parafiach 
Gdańska – na Chełmie, Przymorzu, Stogach, Zaspie, a także w miejscowości 
Straszyn, gdzie w 1997 roku został proboszczem i pełnił tę funkcję do śmier-
ci. Przy parafii reaktywował działalność przedszkola, wcześniej prowadzonego 
przez Siostry Zmartwychwstanki (Bugajski, Parzych-Blakiewicz, 2017, s. 114). 
Przez wiele lat był dyrektorem diecezjalnego Domu Rekolekcyjnego w Straszy-
nie. Prowadził Biuro Pielgrzymkowe „Oremus” z czym była powiązana posłu-

2 Nota biograficzna sporządzona według danych kurialnych (Schematyzm Archidiecezji Gdańskiej, 
2011, s. 63, 70, 80, 104, 138, 161, 641, 872).



Katarzyna Parzych-Blakiewicz48

ga duszpasterstwa Ruchu Pielgrzymkowego. Otrzymał godność prałacką, a tak-
że kanonicką gremialną Kapituły Staroszkockiej przy Kolegiacie św. Ignacego  
z Loyoli w Gdańsku. Ponadto, był członkiem diecezjalnej rady do spraw ekono-
micznych. Zmarł 31 grudnia 2024 roku, został pochowany 4 stycznia 2025 roku 
na cmentarzu parafialnym w Straszynie.

Po śmierci ks. Bugajskiego, przez miesiąc, w kościele była wyłożona Księ-
ga kondolencyjna3. Dokonano w niej 396 wpisów, w tym 231 jest o treści, która 
pozwala naszkicować profil świętości Zmarłego Kapłana. Są to wypowiedzi 
wyrażające przekonanie o świętości osoby, dające wyraz wdzięczności za świa-
dectwo wiary i posługę kapłańską wśród wiernych, niektóre mają formę modli-
tewnego zwrócenia się do Boga. 

2. Świętość – zarys problematyki

Świętość jest tożsamością Boga. Bóg jest Świętym, jest Świętością samą 
w sobie (Kijas, 2018, s. 36). Według źródeł starotestamentowych, „święty” to 
znaczy oddzielony od profanum (Congregazione delle Cause dei Santi, 2011,  
s. 15; Kijas, 2018, s. 31), czysty (Żywica, 2023, s. 11). Zaś rozumienie świętości 
odnoszącej się do rzeczy ziemskich oznacza wydzielenie do sprawowania kultu 
(Kijas, 2018, s. 31), a w odniesieniu do człowieka wskazuje na wybranie do 
funkcji społecznych, a przez to oddzielenie od zwykłego ludu4. Świętość jest tu 
też ukazywana w wymiarze moralnym (Żywica, 2023, s. 18). 

W Nowym Testamencie świętość jest odniesiona do Boskiej natury (Con-
gregazione delle Cause dei Santi, 2011, s. 17)5. Świętość Boga jest tu założe-
niem bezwzględnym dla uświęcenia ludzi i poświęcenia rzeczy (Kijas, 2018, 
s. 32). Autorzy natchnieni wyjaśniają, że w wymiarze teologalnym świętość 
objawia się jako miłość do stworzenia oraz ogromna potęga (Żywica, 2018, 
s. 13). Człowiek ma także udział w tej świętości, ale na zasadzie przebóstwie-
nia będącego konsekwencją przyjęcia łaski Jezusa Chrystusa, czyli uświęcenia, 
które jest wewnętrznym uzdrowieniem, polegającym na „przyobleczeniu się” 
w Chrystusa (Congregazione delle Cause dei Santi, 2011, s. 17). Z perspek-

3 Księga kondolencyjna śp. Księdza Ryszarda Bugajskiego (1962–2024) proboszcza parafii pw.  
św. Jacka Odrowąża w Straszynie. 31 grudnia 2024 – 5 lutego 2025 znajduje się w Archiwum parafial-
nym, Straszyn (archidiecezja gdańska), ul. Poprzeczna 24 [= K]. Księga była wyłożona w świątyni para-
fialnej w dniach od 31 grudnia 2024 do 5 lutego 2025 r. oraz dostępna każdego dnia od Mszy św. porannej 
do wieczornej.

4 Np. prorok, kapłan, król (Eszer, 2001, s. 12); święty jest też naród, którym jest Izrael (Żywica, 
2023, s. 17).

5 Autor natchniony przedstawia świętość Jezusa w powiązaniu z działaniem Boga Ojca i Ducha Święte-
go, co ma być świadectwem o Jego Boskim pochodzeniu (Congregazione delle Cause dei Santi, 2011, s. 17).



Profil hagiologiczny śp. ks. Ryszarda Bugajskiego (1962–2024)... 49

tywy antropologicznej istotną kwestią hagiologiczną jest świętość moralna,  
rozumiana jako naśladowanie Chrystusa, będące drogą doskonałości i świa-
dectwem życia w wierności Chrystusowi aż do końca (Eszer, 2001, s. 14–15).  
Od pierwszych wieków chrześcijaństwa ideałem świętego życia jest męczeń-
stwo za wiarę w Jezusa Chrystusa. Z czasem pojawiła się kategoria heroizmu 
w zachowaniu cnót chrześcijańskich, a także ofiara z życia złożona w obronie 
wartości chrześcijańskich (Eszer, 2001, s. 16)6. 

Świętość ludzka nie jest Boską, człowiek dojrzewa w świętości. Jest ona 
więc kondycją, która zmienia się wraz z praktyką życia w wierze, ale pod wpły-
wem Bożej łaski7. Świętość ludzka jest uwarunkowana wolitywnym i umysło-
wym ukierunkowaniem na Boga. To Bóg uświęca człowieka, czyli przemienia 
wewnętrznie, udoskonalając ludzki byt według wzoru i podobieństwa dosko-
nałego człowieczeństwa Jezusa Chrystusa. Sobór Watykański II, choć tylko 
ogólnie przedstawia czym jest świętość, stawia silny akcent na chrystologiczny 
aspekt świętości ludzkiej (Kijas, 2018, s. 35–36). 

Z kategorią świętości, w której ma udział człowiek, jest związane pojęcie 
„opinii świętości”. Dotyczy ono sytuacji, otwierającej drogę do świętości kano-
nicznej, czyli poddanej procedurze rozeznania przez Kościół, celem wyniesie-
nia zmarłego chrześcijanina na ołtarze. Najkrócej ujmując, opinia świętości jest 
publiczną informacją o osobie, co do której istnieje przekonanie świadków jej 
życia, że charakteryzuje się pełnią dobra moralnego i doskonałością w naślado-
waniu Chrystusa8. Uznanie przez Kościół opinii świętości jest uwarunkowane 
jej powszechnością9.

3. Świętość kapłana

Wspólną treścią nauczania trzech ostatnich pontyfikatów o kapłaństwie jest 
świętość. Kapłan ma być świętym niejako zawodowo, to znaczy, świętość ma 
być oczywistością w jego życiu. Ukształtowana jest ona na fundamencie chry-
stologicznym i wynika z posłania chrzcielnego (Franciszek, 2021). Kapłan to 
człowiek, który trwa w osobistej więzi z Jezusem Chrystusem, poprzez modli-

6 Papież Franciszek dodał „ofiarę z życia” jako nową kategorię przypadków kwalifikujących do be-
atyfikacji i kanonizacji, obok dwóch istniejących „męczeństwa” i „heroiczności cnót” (Franciszek, 2018a, 
s. 606–609).

7 Poprzez Chrystusowe dzieło odkupienia i uświęcające działanie Ducha Świętego (Żywica, 2023, 
s. 20; Kijas, 2018, s. 37).

8 “…la fama sanctitatis non è una qualsiasi fama ma significa che una persona possiede od ha posse-
duto, essendo ancora in vita, la pienezza della bontà morale, essendo ‘perfetta’…” (Eszer, 2001, s. 17–18).

9 „E la fama non solo deve esistere ma anche essere radicata nella maggioranza (dei cattolici) della 
regione, nota anche in altre parti del mondo e deve crescere da un giorno all’altro…” (Eszer, 2001, s. 20–21).



Katarzyna Parzych-Blakiewicz50

twę i wypełnianie zadań eklezjalnych, do których człowiek zobowiązuje się 
wraz z chrztem. Świętość kapłana jest więc powiązana z realizacją w świecie 
potrójnej funkcji Chrystusa – kapłańskiej, prorockiej i królewskiej, ale tu cho-
dzi o posługę in persona Christi. Do tego konieczna jest konsekracja, której 
towarzyszy życie kapłana skoncentrowane na całkowitej ofierze złożonej z sa-
mego siebie Bogu i ludziom, do których Bóg posyła.

Papieskie nauczanie na temat świętości kapłana znajduje wizualizację  
w etosie kapłańskim reprezentowanym przez ks. Ryszarda Bugajskiego.  
W Księdze kondolencyjnej dedykowanej Proboszczowi ze Straszyna, znajdu-
jemy wypowiedzi, w których jest mowa o jego świętości10 lub modlitwa skie-
rowana bezpośrednio, jakby do świętego, z prośbą o wstawiennictwo i opie-
kę11. W niektórych jest mowa o odczuwaniu duchowej obecności i wsparcia12.  
W wielu jest nazwany wspaniałym, niezwykłym, cudownym, dobrym, pięknym 
człowiekiem13. Jest też wpis, w którym wyrażono intencję, aby Bóg pozwolił, 
by pamięć o Zmarłym była wciąż żywa (K, s. 11b) – co jest istotne z punktu wi-
dzenia procedowania kanonicznego sankcjonującego opinię świętości. Należy 
zauważyć, że zasięg opinii świętości, w dniach przygotowujących do pogrze-
bu ks. Bugajskiego, jest szerszy niż tylko w zakresie obejmującym parafię14. 

10 Dziesięć wypowiedzi, w których wprost jest nazwany świętym (K, s. 10a, 13b, 16a, 18b, 19a, 
23b, 27a, 29a, 39, 63a), np. o tym, że w młodości miał już „opinię »świętego księdza«” (K, s. 27a); „Tak 
wyobrażam sobie życie świętego na ziemi” (K, s. 19,a); „Boże […] zabrałeś nam Księdza Ryszarda […] 
na pewno do siebie, bo gdzież tak szlachetny i święty kapłan mógłby być zabrany…” (K, s. 29a). Pięć 
wypowiedzi wyrażających wiarę, że jest w niebie (K, s. 14a, 11b, 19a, 28b, 30b), a także „Już wiem, jak 
wyglądają aniołowie na ziemi” (K, s. 62).

11 Przekonanie o orędownictwie przed Bogiem, za każdym proszącym, za parafię i w indywidualnych 
intencjach, jest wyrażone w 26 wypowiedziach (K, s. 5, 9b – dwa razy; 13a – dwa razy, 13b, 16a, 11b, 18a, 
20b, 23a, 23b, 30b – trzy razy, 30b, 31, 33, 37, 38, 41, 43, 51, 56, 64a, 65a). Przykładowe wypowiedzi: „Wie-
rzę, że będziesz czuwał nad swoimi parafianami i kierował z góry naszym życiem, wskazywał drogę…”  
(K, s. 20b); „Jesteśmy pewni, że będziesz wstawiał się za nami przed tronem Boga” (K, s. 23a); „Wierzy-
my, że teraz będziesz naszym »niebiańskim Proboszczem« i dalej będziesz towarzyszyć naszej rodzinie…”  
(K, s. 23b); „Błogosław naszej rodzinie »z Góry«” (K, s. 30b); „Wierzymy, że będąc obok Boga Ojca, będzie nas 
Ksiądz dalej wspierał” (K, s. 38); „Niech Proboszcz zawsze z nami duchowo będzie w tej parafii” (K, s. 65a).

12 Wypowiedzi, które wprost wskazują na to przekonanie jest jedenaście (K, s. 5, 9b, 9b, 13a dwa 
razy, 18a 22, 33, 41, 43, 56), oto przykłady: „opiekuj się nami, jak zawsze, dopóki znowu się nie spotka-
my, a wtedy miej dla nas miejsce gdzieś bardzo blisko przy Tobie” – (K, s. 18a); „Opiekuj się naszą parafią 
i wymadlaj dla nas łaski” (K, s. 43).

13 Np.: „Byłeś wspaniałym i dobrym człowiekiem i wie to każdy, kto miał tę wspaniałą okazję Cię 
spotkać” (K, s. 30b, por. K, s. 2, 3, 3, 8a, 8a, 8a, 8b, 13a, 13a, 13b, 14a, 14b, 16a, 20a, 20b, 27a, 30a, 32b, 
34a, 40, 44, 57, 58, 64a, 65b).

14 W Księdze czytamy: „…śmierć kapłana i wszystko z tym związane, świadectwa parafian, którzy 
Cię kochali, wspomnienia bliskich, prawda o Twoim świętym życiu, potrafi dać tak dużo tym, którzy Cię 
blisko nie poznali” (K, s. 39); „Ta śmierć sprawiła, że dużo ludzi zaczęło zmieniać swoje postępowanie” 
(K, s. 18b). „Wierzymy, że Twoje odejście przyniesie owoce – nawrócenie i pogłębienie wiary w nas 
wszystkich” (K, s. 43). „Mam wielką nadzieję, że parafianie wypełnią testament, który nam pozostawiłeś” 
(K, s. 55). „Będę Księdza miała w sercu i wypełniała jego kazania” (K, s. 62).



Profil hagiologiczny śp. ks. Ryszarda Bugajskiego (1962–2024)... 51

Wypowiedzi umieszczone w Księdze kondolencyjnej, ze względu na ich głębię  
i różnorodność, sugerują poczynienie refleksji nad profilem świętości ks. Bu-
gajskiego, celem odczytania specyfiki wdrażania nauczania Kościoła o święto-
ści życia kapłańskiego.

4. Zjednoczenie kapłana z Chrystusem

Jan Paweł II wielokrotnie i na różne sposoby wyjaśniał podobieństwo kapła-
na do Jezusa Chrystusa. Chrystyczność kapłaństwa wiąże się z wezwaniem do 
uobecniania dzieła Jezusa Chrystusa w świecie (Jan Paweł II, 1992, n. 5). Kapłan 
jest przedłużeniem obecności na ziemi Jezusa Chrystusa, poprzez naśladowanie 
Go oraz czynności liturgiczne i głoszenie (Jan Paweł II, 1992, n. 15). Tożsamość 
kapłańska oznacza stałe bycie z Jezusem (Franciszek, 2019), ukierunkowane na 
służbę kościelną (Franciszek, 2021). Dlatego integracja osoby kapłana z Chrystu-
sem jest podstawą głoszenia ewangelii i wychodzenia do ludzi, ale temu ma towa-
rzyszyć umiejętność bycia wolnym od wszelkiej światowości15. Zgodnie z typem 
teologii uprawianej przez Franciszka, nazwanej „teologią ludu”, koncentrującej 
się na kategorii ubóstwa (Rowland, 2025, s. 22–23), w świętości kapłańskiej istot-
ne jest zafascynowanie Jezusem i Jego ludem (Kroeger, 2016, s. 84).

Według Ratzingera kapłaństwo oznacza niepowtarzalne więzi kapłana z Jezu-
sem Chrystusem, polegające na uczestnictwie w Boskim Logosie i złożeniu Bogu 
w ofierze swojej osoby (Zamorski, 2014, s. 242). Więź kapłana z Chrystusem jest 
przyjaźnią, która oznacza wspólnotę – communio, jako dar szczególnej bliskości 
Boga (Zamorski, 2014, s. 251). Papież Benedykt XVI podkreśla, że chodzi tu  
o miłość do Chrystusa, która tworzy wspólnotę kapłana z Jezusem16. Taka miłość 
jest podstawą posługi kapłańskiej (Benedykt XVI, 2009). Na świętość kapłańską 
składa się więc przywiązanie do Chrystusa – miłość do Niego i skupienie na Nim 
oraz realizowanie celów eklezjalnych w miłości (Bramorski, 2010, s. 56). Proces 
dojrzewania w tej świętości opiera się na duchowości kapłańskiej wynikającej  
z Eucharystii jako źródła, stanowiącego jednocześnie centrum posługi eklezjalnej 
i definiującego sens życia kapłana (Kozioł, 2013, s. 153). 

Kapłan ma obowiązek dążenia do szczególnej świętości (Jan Paweł II, 1992, 
n. 20)17, która wynika z obradowania Duchem Świętym, zapewniającym skutecz-

15 Franciszek do kapłanów: „Siate liberi da ogni mondanità; per favore, non vi atteggiate a mondani…” 
(Franciszek, 2018b). 

16 Chodzi o miłosne – a może w pewnym sensie mistyczne – zjednoczenie z Chrystusem, będące 
stanem „swoistego zakochania” (Szulist, 2010 s. 77).

17 Wypełnianie posługi kapłańskiej oznacza realizowanie jej jako wezwania do świętości (Bramorski, 
2010, s. 55–58).



Katarzyna Parzych-Blakiewicz52

ność czynności in persona Christi. Taka forma uchrystusowienia czyni osobę ka-
płana zdolną do miłowania innych według wielkości miłości Chrystusowej (Jan 
Paweł II, 1992, n. 19). Na chrystologicznych podstawach formuje się kapłański 
etos, ukazujący życie kapłana oparte na radach ewangelicznych, a także wypeł-
nione cnotami teologalnymi i kardynalnymi oraz szczególną troską o Kościół. 

W wypowiedziach zamieszczonych w straszyńskiej Księdze kondolen-
cyjnej jest dane świadectwo chrystologicznego zakorzenienia życia i posługi 
kapłańskiej ks. Bugajskiego jako człowieka wpatrzonego w Chrystusa, blisko 
Niego, Jego przyjaciela, naśladującego Chrystusa (K, s. 13b, 39, 55). W jednej 
z nich jest wyrażone rozumienie, że ks. Ryszard dawał pierwszeństwo Duchowi 
Świętemu, co pozwalało mu na „inną” wiarę, „ogromną”, a także uzdalniało do 
„panowania nad emocjami” (K, s. 22). 

Ważnym elementem duchowości kapłańskiej jest też naśladowanie świę-
tych (Kozioł, 2013, s. 161). Taki też akcent, poza zakorzenieniem chrystolo-
gicznym, znajdujemy w profilu duchowym Księdza Ryszarda. W Księdze 
odnotowana jest wiedza o kulcie skierowanym do św. Jacka (K, s. 25a) i do  
św. Józefa (K, s. 23a).

5. Radykalizm ewangeliczny w życiu kapłana

Relacja z Jezusem Chrystusem jest fundamentem radykalizmu ewange-
licznego w posłudze kapłańskiej i realizacji misji eklezjalnej, formowanego na 
radach ewangelicznych – posłuszeństwa, czystości i ubóstwa – mających war-
tość świadectwa życia Słowem Bożym (Bramorski, 2010, s. 56; Kozioł, 2013,  
s. 154). Radykalizm ewangeliczny oznacza doskonałość chrześcijańską (Jan 
Paweł II, 1992, n. 27). Według wpisów w Księdze kondolencyjnej, ks. Bugajski 
żył Ewangelią i swoim świadectwem ją głosił (K, s. 37), dawał dobre świadec-
two życia (K, s. 17a), wskazywał królestwo Boże (K, s. 8b) i dzieło zbawienia 
(K, s. 25b). Był wzorem wiary i życia chrześcijańskiego18, miłości chrześcijań-
skiej19, prawdziwego człowieczeństwa, dając przykład dobrego człowieka20. 
Był odebrany nawet jako wzór „ojca, brata, matki” (K, s. 22, 30a). Autorzy 
wpisów dziękują mu za świadectwo wiary, nadziei i miłości21.

Ks. Ryszard Bugajski, w Księdze kondolencyjnej jest wielokrotnie nazwany 
wspaniałym, niezwykłym, wyjątkowym, najlepszym proboszczem i duszpaste-

18 W Księdze kondolencyjnej jest 10 wypowiedzi na ten temat (K, s. 7, 8a, 11b, 25b, 30a, 43, 53, 55 
dwa razy, 63b).

19 W Księdze kondolencyjnej jest sześć wypowiedzi na ten temat (K, s. 8a, 12b, 13b, 15a, 42, 52).
20 W Księdze kondolencyjnej są trzy wypowiedzi na ten temat (K, s. 18a, 36, 53).
21 W Księdze kondolencyjnej jest pięć wypowiedzi na ten temat (K, s. 31, 43, 44, 60b, 61).



Profil hagiologiczny śp. ks. Ryszarda Bugajskiego (1962–2024)... 53

rzem, dającym wzór życia kapłańskiego22. Stwierdzono też, że był to człowiek 
pełen entuzjazmu do życia (K, s. 26b), otwarty, empatyczny, gotowy wysłuchać  
i uważnie słuchający23, ale także cichy i skromny, pokorny i żyjący w prosto-
cie24, a także posłuszny (K, s. 18b, 36). Odznaczał się rozwagą i mądrością25. 
Zapamiętano go jako człowieka ufającego w Boży plan (K, s. 38), który mówił że 
„osoba ludzka nie może przesłaniać nam Boga” (K, s. 28b), że „żyjemy dla Boga”  
(K, s. 54), że on jest „tylko narzędziem Pana Boga” (K, s. 59a), że „w rodzinie 
najważniejsza jest miłość, bo Bóg jest miłością” (K, s. 43), a także że „błogosła-
wiony znaczy radość” (K, s. 63a). Jego życie i świadectwo wierności Chrystuso-
wi i Kościołowi pozwala stwierdzić, że był „przygotowany na niebo” (K, s. 18b) 

6. Posługa eklezjalna kapłana

Kapłaństwo jest zintegrowane z Kościołem (Jan Paweł II, 1992, n. 16). Jest 
ono w Kościele tym, co czyni możliwym wypełnienie Boskiej powszechnej woli 
zbawczej (Jan Paweł II, 1992, n. 1). W nauczaniu papieskim należy zauważyć 
trzy podstawowe zadania kapłana w powiązaniu z misją kościelną26: nauczanie 
poprzez głoszenie Ewangelii, uświęcanie wiernych poprzez posługę sakramental-
ną, kierowanie wspólnotą zgodnie z założeniami misji ewangelizacyjnej Kościoła 
(Bramorski, 2010, s. 61–62). Posługa pasterska polega na budowaniu jedności, 
czyli komunii osób, we wspólnocie wierzących, a przede wszystkim na głoszeniu 
kerygmatu (Bramorski, 2010, s. 62–63; Kozioł, 2013, s. 157). Miejscem szcze-
gólnej posługi kapłańskiej jest ołtarz i konfesjonał (Bujak, 2024, s. 43).

W wypowiedziach zamieszczonych w Księdze kondolencyjnej jest wiele wspo-
mnień i podziękowań za posługę sakramentalną udzieloną przez ks. Bugajskiego 
ogólnie oraz z bezpośrednim odniesieniem do poszczególnych sakramentów27.

22 Np. „zwyczajny i niezwykły zarazem” (K, s. 23a); „kapłan z prawdziwego zdarzenia” (K, s. 28b); 
„Wspaniały Sługa Boży” (K, s. 30b); „Ksiądz Ryszard jest osobą, dzięki której chce się wierzyć” (K, s. 25a). 
Wypowiedzi o podobnej treści jest 47 (K, s. 2 dwa razy, 3 dwa razy, 5, 6, 9a, 8a, 8b, 10a dwa razy, 10b, 12a, 
13a dwa razy, 14a, 14b, 15b, 16b, 17b, 25a, 25b, 28b dwa razy, 29a, 30a, 30b, 36, 37, 38, 42, 44, 45, 50, 51, 
52 dwa razy, 53 trzy razy, 55, 62, 64a, 64b, 65a, 65b, 67).

23 W Księdze kondolencyjnej jest 14 wypowiedzi na ten temat (K, s. 20b, 21b, 23a, 23b, 25b, 26b 
dwa razy, 28b dwa razy, 30a, 39, 48, 51, 52).

24 W Księdze kondolencyjnej jest 12 wypowiedzi na ten temat (K, s. 14b, 17a, 17b, 19a, 20b, 21b, 
22, 23a, 28a, 28b, 52, 67).

25 W Księdze kondolencyjnej są trzy wypowiedzi na ten temat (K, s. 37, 39 dwa razy).
26 Na podstawie źródeł teologicznych Urzędu Nauczycielskiego Kościoła, zagadnienie całościowo 

opracowane (Pudło, 2023, s. 183–211; Bramorski, 2010, s. 58–63).
27 Ogólnie (K, s. 23a, 31, 34a, 41), szczególnie dot. Eucharystii (K, s. 16a, 39, 63a), „wspaniałych” 

Mszy św., zwłaszcza dla dzieci (K, s. 10a, 11b, 12a dwa razy, 12b, 13a, 15a, 23a, 32a, 42, 47, 54, 62, 64b, 
66a dwa razy, 67), I-szej Komunii św. (K, s. 3, 12b, 13a,14b, 15b, 25b, 27a, 28a, 29a, 30a, 30b, 32a, 39, 



Katarzyna Parzych-Blakiewicz54

7. Troska o parafię i wspólnotę kapłańską

Etos kapłański ma format wspólnotowy, obejmujący relacje z biskupem 
i innymi prezbiterami (Franciszek, 2022), chodzi tu o budowanie prawdziwe-
go braterstwa, które jest niezbędne do wypełnienia w świecie kościelnej misji 
zbawienia28. Papieże podkreślają, że chodzi tu o „bliskość” – z Chrystusem,  
z biskupem, z prezbiterami, z ludem (Franciszek, 2022), aż do „radykalnej komu-
nii” między kapłanami oraz prezbiterów z biskupem (Jan Paweł II, 1994, n. 74).

W Księdze kondolencyjnej znajdujemy dwa wpisy, które można zidentyfiko-
wać jako pochodzące od trzech kapłanów. Pierwszy jest podpisany przez ostatnich 
współpracowników – wikariuszy: „Dziękując za dar spotkania tak niezwykłego 
Człowieka, wspaniałego kapłana, proboszcza, przyjaciela, z wyrazami współczu-
cia dla wszystkich, których ta strata boleśnie dotknęła, z pamięcią w modlitwie 
za ks. Ryszarda, który nauczał, jak kochać i służyć” (K, s. 2). Drugi: „Dziękuję 
za ojcowskie serce i lekcję bycia człowiekiem” (K, s. 3). Te dwie wypowiedzi 
korespondują z innymi, pochodzącymi od świeckich. Dają one podstawę do tego, 
aby stwierdzić, że w swoich relacjach ks. Bugajski dbał o więzi braterskie między 
kapłanami, a jednocześnie dawał wzór postawy wobec wiernych, wynikającej  
z tożsamości kapłańskiej.

Wypowiedzi zamieszczone w Księdze kondolencyjnej pozwalają ujrzeć 
ks. Bugajskiego jako kapłana miłującego Kościół i dbającego o niego. Mówił, 
„że parafia to my [parafianie], a nie proboszcz” (K, s. 36). „Często powtarzał, 
że parafia jest dla niego najważniejsza, a my, parafianie, doświadczaliśmy tego, 
że jesteśmy ważni dla naszego proboszcza” (K, s. 21b), że „to, co jest monto-
wane w kościele, musi być najlepsze – jak kupuję do domu, to z dolnej półki”  
(K, s. 60a). Ks. Bugajski był przedsiębiorczy – mówił, że nie ma tak, „że czegoś 
się nie da” (K, s. 54). Był pracowity (K, s. 9b). Dał się poznać jako dobry orga-
nizator i gospodarz, dbał o kościół, świątynię i parafian29. Wspierał inicjatywy 
ewangelizacyjne, wychowawcze i ludzkie talenty – był motywujący30. 

43, 45, 47 dwa razy, 53, 63b, 67), małżeństwa (K, s. 9a, 9b, 14b, 29a, 30b), Chrztu (K, s. 9a, 9b, 13a, 15b, 
25b, 30b, 53, 54, 55, 63a), spowiedzi (K, s. 13a, 15a, 19a, 28a, 29a, 63b, 64b), np. „Świetnie spowiadał, 
tak po prostu, po ludzku” (K, s. 19a), a także przygotowania do bierzmowania (K, s. 15b) oraz innych 
posług (K, s. 30a).

28 „Braterstwo, podobnie jak posłuszeństwo, nie może być nam narzucone moralnie, w sposób ze-
wnętrzny wobec nas. Braterstwo jest świadomym wyborem, by dążyć do świętości wraz z innymi, a nie 
w samotności, święci z innymi” (Franciszek, 2022).

29 W Księdze kondolencyjnej są cztery wypowiedzi na ten temat (K, s. 5, 21b, 32b, 60a).
30 W Księdze kondolencyjnej jest 11 wypowiedzi na ten temat (K, s. 15b, 21b, 25a, 27a, 37, 42, 51, 

53, 58, 65a, 67).



Profil hagiologiczny śp. ks. Ryszarda Bugajskiego (1962–2024)... 55

8. Modlitwa kapłańska

Stałym łącznikiem osoby kapłana z Jezusem Chrystusem Najwyższym Ka-
płanem jest modlitwa. „Stanowi ona czynnik niezbędny dla właściwego i owoc-
nego wypełnienia kapłańskiej posługi” (Galanciak, 2017, s. 140; Kozioł, 2013,  
s. 159). Zwłaszcza modlitwa za powołania i za ludzi młodych jest obowiązkiem 
stanu (Galanciak, 2017, s. 151). Modlitwa jest umocnieniem osobistych więzi 
kapłana z Chrystusem i jako taka stanowi fundament siły kapłańskiej31.

W Księdze kondolencyjnej znajdujemy wypowiedzi, które wyrażają wdzięcz-
ność za modlitwę, za łaski otrzymane za pośrednictwem ks. Ryszarda i prośbę  
o dalsze wstawiennictwo (K, s. 42). Proboszcz ze Starszyna wspominany jest jako 
gorliwie modlący się, w tym za parafian32, a także pragnący powołań kapłańskich 
z parafii (K, s. 14a). W swojej pobożności zwracał „uwagę na hierarchię: po Panu 
Bogu, Jego Synu i Mamie Najświętszej jest rodzina i parafia” (K, s. 22).

9. Wskazywanie Boga i drogi do Niego

Jan Paweł II stwierdził, że powołanie kapłańskie jest zasadniczo wezwa-
niem do świętości w tej formie, która wypływa z sakramentu kapłaństwa. Każ-
dy kapłan „musi” być święty, by pomagać innym w realizacji powołania do 
świętości (Jan Paweł II, 1992, n. 33). W życiu śp. ks. Ryszarda ten wymiar po-
wołania kapłańskiego został zrealizowany bardzo wyraźnie, o czym świadczy 
wiele wypowiedzi typu „…widziałem w Tobie Jezusa, którego tak bardzo ko-
chałeś” (K, s. 25b,); jego życie było „przepełnione wiarą, miłością i oddaniem 
dla Boga i Jego owiec” (K, s. 28b); swoim świadectwem pokazywał i otwierał 
mi drogę do Chrystusa” (K, s. 63a). 

Wypowiedzi w Księdze kondolencyjnej nazywają opiekę duszpasterską  
ks. Bugajskiego „wspaniałą”33. Wskazywał on życiową drogę i dawał lekcję ży-
cia34. Był dobrym nauczycielem, przede wszystkim wiary, nadzi ei i miłości35. 
Udzielał mądrych rad dotyczących wiary i życia codziennego, dodających otu-
chy36. „Rozmowa z nim przynosiła słowo, które głęboko zapadało w serce i przy-

31 „Wiele kryzysów kapłańskich ma swoje źródło właśnie w niedostatecznym życiu modlitewnym, 
w braku zażyłości z Panem, w sprowadzeniu życia duchowego do zwykłej praktyki religijnej” (Franci-
szek, 2022).

32 W Księdze kondolencyjnej jest siedem wypowiedzi na ten temat (K, s. 12a, 19b, 21b, 22, 29b, 43, 62).
33 W Księdze kondolencyjnej są cztery wypowiedzi na ten temat (K, s. 42, 52, 56, 59a).
34 W Księdze kondolencyjnej są trzy wypowiedzi na ten temat (K, s. 32a, 32b, 33).
35 W Księdze kondolencyjnej jest sześć wypowiedzi na ten temat (K, s. 13a, 17b, 18a, 27a, 31, 46).
36 W Księdze kondolencyjnej jest 14 wypowiedzi na ten temat (K, s. 3, 8a, 12a, 13a, 15b, 17b, 22, 

30a, 32a, 34a, 36, 49, 50, 65a).



Katarzyna Parzych-Blakiewicz56

nosiło nadzieję” (K, s. 18b, por. 30a, 59a). Wiele razy nazwany jest „przewod-
nikiem”37, głoszącym mądre, wspaniałe kazania, w tym dla dzieci38. W jednym  
z wpisów czytamy – „nauczył wielu z nas jak: być dobrym, być posłusznym, po-
magać, a przede wszystkim nauczył nas być przygotowanym na niebo” (K, s. 18b).  
W innym – „dzięki Tobie wróciliśmy do Boga” (K, s. 59b). Ks. Bugajski przy-
wracał wiarę w Boga, Kościół i ludzi (K, s. 65b). Pociągał do Boga i przyciągał 
do Kościoła (K, s. 17b, 17b, 18a). Dawał „każdego dnia nadzieję, że istnieje 
dobro”, gdyż zawsze można było na niego liczyć (K, s. 35). Pozostawił nieza-
tarte ślady w sercach i życiu parafian (K, s. 43 dwa razy). Pokazywał Boga, był 
„zwierciadłem, w którym Boga widzimy lepiej” (K, s. 28b). Pokazywał drogę 
do Boga i prowadził do Niego (K, s. 8b, 36, 38, 50) oraz uczył jak Boga kochać  
(K, s. 44), uczył „szukać Pana Jezusa” (K, s. 59a). Swoją osobą umacniał wiarę 
(K, s. 66b), a życiem pokazywał „na co dzień Bożą Miłość” (K, s. 59a)39. 

10. Serce kapłana

W wypowiedziach papieskich na temat kapłaństwa pojawia się swoista 
kategoria chrystologiczna, wskazująca na serce. Akcent jest tu postawiony na 
chrystologiczne uwarunkowanie posługi kapłańskiej, zwracając uwagę na Serce 
Jezusowe, które jest objawiane przez miłość realizowaną w życiu kapłańskim40. 
Kapłan bowiem, to świadek Bożej miłości (Franciszek, 2023). Wizja kapłań-
stwa powiązana z misterium Serca Pana Jezusa podkreśla, że kapłan powinien 
być pasterzem „według serca Bożego” (Franciszek, 2013). Chodzi tu o głębię 
wrażliwości na drugiego człowieka, na jego troski, zmęczenie, wyniszczenie 
codziennością kreowaną przez świat ‘bez Boga’. Serce Boże jest źródłem miło-
sierdzia bez granic, udzielanego w Kościele, każdemu człowiekowi, uciemiężo-
nemu swoimi słabościami i nieczułością świata. Serce kapłana oznacza bowiem 
bliskość – najpierw Boga a potem drugiego człowieka (Franciszek, 2022). Pa-
pież Franciszek stwierdza, że serce Dobrego Pasterza mówi o tym, że Boża 
miłość jest bezgraniczna, nigdy się nie wyczerpuje i nigdy się nie poddaje41, że 
pasterz według Serca Bożego nie chroni swojej strefy komfortu, ani nie martwi 
się o ochronę swojego dobrego imienia. Nie boi się krytyki i jest skłonny do po-

37 W Księdze kondolencyjnej jest sześć wypowiedzi na ten temat (K, s. 10b, 16b, 28b dwa razy, 30a, 43).
38 W Księdze kondolencyjnej jest siedem wypowiedzi na ten temat (K, s. 10a, 19a, 19b, 30b, 33, 63a, 67).
39 Także: „Przez niego »przemawiała Boża miłość«” (K, s. 28a), „ukazywał miłość Boga do czło-

wieka, uczył tej miłości i zawsze postępował w duchu Bożego miłosierdzia” (K, s. 18a, por. 50).
40 Papież przytacza słowa św. Jana Marii Vianneya: „Kapłaństwo to miłość Serca Jezusowego” (Benedykt 

XVI, 2009; por. Katechizm Kościoła katolickiego, n. 1589; Szulist, 2010, s. 74–75; Buczek, 2011–2013, s. 139).
41 „The Heart of the Good Shepherd tells us that his love is limitless; it is never exhausted and it never 

gives up” (Franciszek, 2016).



Profil hagiologiczny śp. ks. Ryszarda Bugajskiego (1962–2024)... 57

dejmowania ryzyka, starając się naśladować swego Pana42. Święty kapłan funk-
cjonuje na wzór Jezusa Chrystusa Miłosiernego, który zniżył się do człowieka, 
zbliżył do grzeszników, aby towarzyszyć im w nawróceniu do Boga. Ponadto, 
według Franciszka, kapłan ma być niestrudzony przebaczaniem (Franciszek, 
2015). Papież poucza, że kapłan jest wezwany do tego, aby mieć serce, które 
jest „poruszone”. Księża, którzy są „aseptyczni”, ci „z laboratorium”, wszyscy 
czyści i schludni, nie pomagają Kościołowi43. Serce kapłana musi być „»po-
szerzone«, by uczynić miejsce dla bólu powierzonego mu ludu…” (Franciszek, 
2022). Jest to serce „otwarte na świat” (Wojtczak, 2022, s. 122). 

W Księdze kondolencyjnej znajdujemy wiele wypowiedzi, w których jest 
odwołanie do serca. Ks. Bugajski to kapłan o wielkim, dobrym, ojcowskim, 
otwartym, gościnnym, pięknym sercu44. Serce kapłańskie Proboszcza ze Stra-
szyna cechuje dobroć, życzliwość, serdeczność. Jest on pogodny, ciepły (o cie-
płym spojrzeniu), z ciepłym i dobrym słowem, pełen zrozumienia, gotowy do 
udzielania pomocy, hojny45.

Z kapłańskim sercem na wzór serca Jezusowego kojarzy się ojcostwo du-
chowe. W wypowiedziach zamieszczonych w Księdze kondolencyjnej czytamy 
również o tym46. Obrazem ojcostwa duchowego w życiu ks. Ryszarda jest cha-
ryzmat troski o dzieci, wzmacniany gestem obfitego rozdawnictwa czekolad47.

11. Człowiek miłosierdzia

Według nauczania papieskiego, zwłaszcza Franciszka, cechą charaktery-
styczną etosu kapłańskiego jest okazywanie miłosierdzia. Kapłan, który stale się 
nawraca i rozwija w świętości, skutecznie przekazuje orędzie o Bożym Miłosier-

42 „A shepherd after the heart of God does not protect his own comfort zone. He is not worried about 
protecting his good name, but will be slandered as Jesus was. Unafraid of criticism, he is disposed to take 
risks in seeking to imitate his Lord” (Franciszek, 2016).

43 „The priest is called to […] to have a heart that is moved. Priests who are – allow me to say the 
word – »aseptic«, those »from the laboratory«, all clean and tidy, do not help the Church” (Franciszek, 2014).

44 W Księdze kondolencyjnej są 23 wypowiedzi na ten temat (K, s. 3 dwa razy, 11b, 12a, 12b, 14a, 
14b, 17a, 17b, 22, 23b, 31 trzy razy, 33, 34a, 36, 44, 53, 54, 57, 62, 67).

45 W Księdze kondolencyjnej jest 66 wypowiedzi na ten temat (K, s. 3, 6, 7, 8a, 9a, 9b, 10a, 11b, 12a, 
13a cztery razy, 14a dwa razy, 14b trzy razy, 15b, 17a, 17b dwa razy, 18a dwa razy, 19a, 21a, 21b, 22, 23a, 
23b, 26a, 26b, 28a, 28b dwa razy, 29a, 29b, 30a, 30b, 31 dwa razy, 32a, 33 dwa razy, 34a dwa razy, 35, 38, 
39 dwa razy, 40, 41, 42, 43, 48, 50, 52 dwa razy, 54 dwa razy, 55, 56, 57, 62, 64b, 65a).

46 Np. „Mogliśmy do niego przychodzić ze wszystkimi naszymi codziennymi sprawami, jak do ojca, 
z naturalnej potrzeby, żeby wszystkie ważne wydarzenia z życia »przepuścić« przez serce Proboszcza, 
serce mądre i dobre” (K, s. 21b); „Byłeś jak ojciec, zawsze można było na Ciebie liczyć w każdej sytuacji” 
(K, s. 27a, por. 51, a także K, s. 3, 8b, 15b, 23a, 28b dwa razy, 30b, 63a).

47 Tzw. słynne czekolady. W Księdze kondolencyjnej są cztery wypowiedzi na ten temat (K, s. 5, 23a, 
29b, 67).



Katarzyna Parzych-Blakiewicz58

dziu, którego sam doświadcza, zwłaszcza w sakramencie pokuty (Wanat, 2016, 
s. 35). Odniesienie kapłana do świata winno charakteryzować się otwartością  
i miłosierdziem (Przygoda, 2018, s. 75–79). Chodzi tu o otwarcie na Boga i ludzi. 
Przy czym należy być czujnym, aby nie ulec pokusie szukania schronienia za 
sztywną normą lub za obrazem wyidealizowanej wolności48. Kapłan ma przyj-
mować miłosierdzie od Boga i przekazywać je ludziom. Przejawy miłosierdzia  
w posłudze kapłańskiej mają miejsce w głoszeniu, liturgii sakramentalnej (zwłasz-
cza Eucharystii i pokuty) i diakonii charytatywnej (Przygoda, 2018, s. 83–90). 

Profil duszpasterski ks. Bugajskiego odzwierciedla ten wątek nauczania 
papieskiego, zgodnie ze wpisami w Księdze kondolencyjnej, zaświadczającymi  
o tym, że był on wyrozumiały i wierzący w człowieka49. „Świetnie spowiadał, 
tak po prostu, po ludzku” (K, s. 19a). Nie oceniał, ale ufał, zachowywał w sercu 
i wskazywał50. Szanował ludzi (K, s. 20b). Był sprawiedliwy (K, s. 34a) Upo-
minał mądrze (K, s. 13b, 37).

12. Człowiek miłości i dialogu

Zasadą życia i posługi kapłańskiej jest „miłość pasterska” (Jan Paweł II,  
1992, nn. 21–24, 27, 30, 31, 33; por. Bujak, 2024 z. 48, s. 35), wyrażająca 
się w postawie „daru z siebie” – w „darze osobowym” (Bramorski, 2010,  
s. 45–66) – in persona Christi, jako alter Christus (Bramorski, 2010, s. 63–40), 
dla Kościoła51. Tożsamość prezbitera ma charakter relacyjny, w odniesieniu do 
Boga i do drugiego człowieka (Jan Paweł II, 1992, n. 12). Chodzi tu o posta-
wę dialogiczną, w której akceptowana jest osoba niezależnie od jej religijności  
i jakości moralnej czynów. W epoce silnej sekularyzacji i ateizacji występuje 
zjawisko subiektywizacji wiary (Jan Paweł II, 1992, n. 7). Dlatego współczesne 
pokolenie potrzebuje kapłanów, którzy będą potrafili zmierzyć się z problema-
mi wynikającymi z tych ogólnoświatowych trendów. W tym zakresie, zaistniała 
potrzeba „ewangelicznego rozeznania” sytuacji egzystencjalnych i procesów 
społecznych, aby skutecznie ewangelizować współczesny świat (Jan Paweł 
II, 1992, n. 10). Toteż w odniesieniu do wiernych kapłan powinien odznaczać 
się dobrocią serca, siłą, szczerością i stałością ducha, troską o sprawiedliwość,  
a także nadzwyczajną dobrocią oraz stanowczością (Bujak, 2024, s. 35). Jest to 

48 „Educating in discernment means, indeed, fleeing from the temptation to seek refuge behind  
a rigid norm or behind the image of an idealized freedom” (Franciszek, 2017).

49 W Księdze kondolencyjnej jest pięć wpisów na ten temat (K, s. 10a, 11a, 18a, 26b, 32a).
50 W Księdze kondolencyjnej jest pięć wpisów na ten temat (K, s. 11, 32a, 34a dwa razy, 37).
51 Według Jana Pawła II, życie kapłańskie należy Boga i do osób, za które jest odpowiedzialny 

duszpastersko (Jan Paweł II, 1992, n. 23).



Profil hagiologiczny śp. ks. Ryszarda Bugajskiego (1962–2024)... 59

koncepcja dialogiczna kapłaństwa, wskazująca na pionowy i poziomy wymiar 
relacji międzyosobowych (Franciszek, 2022). Wyjaśnia ją chrystocentryzm po-
sługi in persona Christi (Bramorski, 2010, s. 52–54) oraz jej eklezjotypiczność 
(Bramorski, 2010, s. 54–55). 

Lektura wpisów zamieszczonych w straszyńskiej Księdze kondolencyjnej 
pozwala stwierdzić, że ks. Ryszard Bugajski był człowiekiem miłości i dialogu. 
Kochał ludzi – parafian52, obficie świadcząc o Boskiej bliskości (K, s. 13b). Był 
człowiekiem „z miłością w oczach” (K, s. 28a), obdarzającym miłością, dobro-
cią i czułością (K, s. 23a). W jednym z wpisów czytamy – „czułem obecność 
ojca, który kocha jak Bóg” (K, s. 8b). Przez Starszyńskiego Proboszcza można 
było „doświadczyć, że Bóg jest Miłością” (K, s. 18a), była to miłość ojcowska 
(K, s. 13b, 23b).

Otwartość ks. Bugajskiego na drugiego człowieka jest silnie wyakcento-
wana w Księdze kondolencyjnej. Był on oddany parafianom (K, s. 36, 64a). 
Przyjmował każdego „z otwartymi rękami” i był „dla każdego, niezależnie od 
funkcjonowania kancelarii” (K, s. 22), miał czas dla ludzi (K, s. 23a, 28b, 30a, 
30a, 59a). Był uprzejmy i uważny (K, s. 59a). Gotowy do służby, wysłuchania 
drugiego, pomocy53. Był blisko ludzi, obecny54, słuchający innych z troską, 
opiekuńczy, wspierający każdego, zwłaszcza potrzebujących, duchowo i ma-
terialnie55. Prowadził i towarzyszył w trudnych i radosnych chwilach życia56. 
Jego posługa była „pełna miłości, wiary i oddania” (K, s. 49, por. 57), bo takie 
było jego „życie – dla Boga i dla drugiego człowieka” (K, s. 30b). Postawa wo-
bec parafian wynikała z tego, że ks. Proboszcz kochał Kościół (K, s. 45).

Autorzy wpisów stwierdzają wielokrotnie, że ich Proboszcz był zawsze 
uśmiechnięty, miły, radosny, pogodny, z dobrym poczuciem humoru57. Dawał 
nadzieję (K, s. 11a, 12a, 38). Był spokojny i cierpliwy58. Nie potrafił się na nikogo 
złościć (K, s. 67). Zwracał uwagę na innych (K, s. 45). „Potrafił zapamiętać nie-
mal wszystkie imiona dzieci do I-szej Komunii” (K, s. 19a). Był to duszpasterz, 

52 W Księdze kondolencyjnej jest 13 wpisów na ten temat (K, s. 9a, 10a dwa razy, 11a, 15b, 19a, 
20b, 26b, 30a, 32b, 37, 44, 57, 58, 60b), np.: był „jasnością naszej małej wspólnoty”, scalał ją „w jedność”  
(K, s. 10a), „ożywiał parafię” (K, s. 19a)

53 W Księdze kondolencyjnej jest pięć wypowiedzi na ten temat (K, s. 18b, 26a, 26b, 29b, 34a).
54 Dyskretna, ale znacząca obecność (K, s. 55).
55 W Księdze kondolencyjne są 32 wpisy na ten temat (K, s. 8a, 8b, 9b, 12a, 12b, 13b, 15a dwa razy, 

15b dwa razy, 16a pięć razy, 23a dwa razy, 28a, 29b, 32b, 30a, 36, 37, 38, 44, 49, 51, 53, 54 dwa razy, 
58, 62a).

56 W Księdze kondolencyjnej jest sześć wypowiedzi na ten temat (K, s. 6, 13b, 15a, 15b, 54, 59a).
57 W Księdze kondolencyjnej są 33 wpisy na ten temat (K, s. 5, 10a, 10b, 11a, 14a, 18b, 20b, 21a, 

21b, 23a, 25b, 26a, 26b, 27a, 28b dwa razy, 29b, 30a, 34a dwa razy, 36 dwa razy, 37, 38, 42, 50, 51, 53, 
55, 56, 59a, 64b, 66b).

58 W Księdze kondolencyjnej jest dziewięć wypowiedzi na ten temat (K, s. 10b, 11a, 15a, 28a, 32a, 
36, 39, 43, 52).



Katarzyna Parzych-Blakiewicz60

„który znał swoje owce po imieniu” (K, s. 18a), „Wydawało się, że zna każdego 
mieszkańca parafii z imienia” (K, s. 21b, por. 22). Nazwany przez parafian Bo-
żym darem59, przyjacielem60, ukochanym, umiłowanym Proboszczem61.

Wnioski

Nauczanie papieskie na temat świętości kapłańskiej wskazuje na funda-
ment chrystologiczny, będący wykładnią działalności duszpasterskiej. Akcent 
pada tu na obecność kapłana wśród ludzi, odzwierciedlającą Boską intencję 
zbawienia każdego człowieka. Główne cechy to: miłość do ludzi wyrażona  
w postawie otwartości, życzliwości w udzielaniu wsparcia, towarzyszeniu  
w dobrych i trudnych chwilach życia. Kapłan – jak alter Christus – pozosta-
wia w wiernych ślad prowadzący do Boga, dając nadzieję na niebo. Wizerunek 
hagiologiczny ks. Ryszarda Bugajskiego wizualizuje nauczanie papieskie na 
temat świętości kapłańskiej w głównych aspektach: chrystologicznym, wspól-
notowym, modlitewnym, dialogicznej otwartości, troski o wiernych. 

Z analizy wpisów w Księdze kondolencyjnej wynika, że ks. Ryszard Bu-
gajski był postrzegany jako kapłan silnie zjednoczony z Jezusem Chrystusem 
– zaangażowany w życie sakramentalne i głęboko zakorzeniony w wierze. Tym 
samym w pełni realizował kluczowy dla nauczania papieskiego aspekt chrysto-
logicznego fundamentu kapłańskiej świętości. Wizerunek zmarłego Proboszcza 
podkreśla także jego radykalizm ewangeliczny. Liczne świadectwa wskazują 
na konsekwentne głoszenie Ewangelii i dawanie przykładu życia w duchu rad 
ewangelicznych. Wpisuje się to w postulaty Jana Pawła II, Benedykta XVI  
i Franciszka o kapłańskim obowiązku dążenia do doskonałości chrześcijańskiej. 
Wyraźne jest ukierunkowanie ks. Bugajskiego na służbę eklezjalną: wierni pod-
kreślają jego gotowość do pomocy, opiekę duszpasterską i budowanie więzi 
parafialnych. Ta postawa łączy się z papieską wizją kapłana jako budownicze-
go komunii w Kościele. Wpisy zamieszczone w Księdze często odwołują się 
do jego gorliwej modlitwy i troski o rozwój duchowy parafian, co współbrzmi  
z nauczaniem o konieczności kapłańskiej modlitwy za powierzonych wiernych. 
Według nich, Proboszcza ze Straszyna charakteryzowała otwartość, ciepło  
i zdolność do dialogu z każdym człowiekiem. Ten rys harmonizuje z wezwa-

59 W Księdze kondolencyjnej jest 13 wypowiedzi na ten temat (K, s. 8b, 11b, 13a, 18a dwa razy, 21a, 
27a, 33, 42, 54, 59a, 63b, 65b).

60 W Księdze kondolencyjnej jest 15 wypowiedzi na ten temat (K, s. 2, 9a, 12b, 14a, 14b dwa razy, 
16a, 17a, 25a, 26a, 29a, 30a, 34a, 44, 55).

61 W Księdze kondolencyjnej jest 10 wypowiedzi na ten temat (K, s. 7, 11b, 14b, 18a dwa razy, 27b, 
28a, 28b, 40, 55).



Profil hagiologiczny śp. ks. Ryszarda Bugajskiego (1962–2024)... 61

niem Franciszka do „bliskości”, która stanowi fundament prawdziwej miłości 
pasterskiej. Wreszcie, autorzy wpisów dostrzegają w osobie ks. Bugajskiego 
obraz Bożego miłosierdzia. Stale przebaczający i wspierający, stawał się ży-
wym świadectwem tego, do czego wzywa kapłanów współczesny Kościół: by 
byli „sercem” Boga dla potrzebujących.

Wpisy w Księdze kondolencyjnej pozwalają odczytać profil hagiologicz-
ny ks. Bugajskiego z dominantą zaangażowania duszpasterskiego, jest to pro-
boszcz wyraźnie obecny wśród ludzi, towarzyszący im. Dominującą cechą eto-
su kapłańskiego w postawie ks. Bugajskiego jest otwartość i komunikatywność, 
w relacjach z wiernymi. Przekaz wiary ks. Bugajskiego jest czysty w słowie  
i postępowaniu, a świadectwo życia i posługa kapłańska obrazuje miłość Boga 
i Jego miłosierdzie.

Refleksje przedstawione w niniejszym artykule, nad profilem hagiologicz-
nym Zmarłego Kapłana skłaniają do zastanowienia się w jaki sposób prze-
kazać następnemu pokoleniu wzór świętości kapłańskiej. Społeczeństwu jest 
potrzebny pozytywny przekaz na temat osób związanych z posługą kościelną, 
zwłaszcza w epoce komunikacji medialnej, gdzie dominuje popyt na sensa-
cję zbudowaną z treści negatywnie odnoszących się do środowisk religijnych.  
W związku z tym istnieje niemal konieczność, aby podawać opinii publicznej 
prawdę o osobach duchownych, które wiernie wypełniają powołanie kapłań-
skie i do końca życia pozostają jemu wierne. Upowszechnianie takich infor-
macji powinno mieć miejsce na wszystkich areopagach współczesnej kultu-
ry, począwszy od artykułów naukowych, poprzez popularne aż do produkcji 
medialnych i multimedialnych, a także wydarzeń umożliwiających spotkania 
osób, będących świadkami życia świątobliwych kapłanów. Warto podejmować 
inicjatywy diecezjalne, które mogłyby polegać na promowaniu świętości ży-
cia kapłanów, a także innych osób związanych z posługą eklezjalną, zmarłych  
w opinii świętości. Ks. Ryszard Bugajski jest jednym z wielu zmarłych, świą-
tobliwych kapłanów. W związku z tym, że po jego śmierci pojawiły się same 
pozytywne opinie, w których wiele osób wyraża przekonanie o jego świętości, 
można uznać ten przypadek za reprezentatywny dla innych zmarłych kapłanów. 
Przykład życia i posługi kapłańskiej ks. Ryszarda można by wówczas przedsta-
wić w formie wykładu monograficznego dla kandydatów do kapłaństwa oraz 
w ramach formacji stałej, a także w formie prelekcji przeznaczonej do cyklu 
wykładów otwartych w ramach projektu ewangelizacyjnego pt. „święci żywi 
wśród nas” lub „święci z sąsiedztwa”. Podejmowanie działań informujących 
o życiu Proboszcza ze Straszyna powinno objąć spotkania wspomnieniowe,  
a także patronaty nad dziełami o charakterze podobnym do tych, które inicjował 
i rozwijał ks. Bugajski. 



Katarzyna Parzych-Blakiewicz62

Bibliografia

Andrukiewicz Piotr, 2022, Nowi kapłani dla nowej epoki – wizja kapłaństwa kapłana według pa-
pieża Franciszka, „Sympozjum” t. 26, nr 2(43), s. 87–96, DOI: 10.4467/25443283SYM.22.0
14.17382.

b.a, 1994, Katechizm Kościoła Katolickiego (1992), Pallottinum.
b.a., 2011, Schematyzm Archidiecezji Gdańskiej 2011, Gdańsk – Pelplin. 
Benedykt XVI, 2007, Adhortacja „Sacramentum caritatis” (22 II 2007), Acta Apostolicae Sedis, 

99, nr 3, s. 105–180.
Benedykt XVI, 2009, List na rozpoczęcie roku kapłańskiego z okazji 150.rocznicy ‘dies natalis’ 

Świętego Proboszcza z Ars (16 VI 2009), Libreria Editrice Vaticana, Roma.
Bramorski Jacek, 2010, Kapłaństwo jako dar z siebie w życiu i myśli Jana Pawła II, Studia Gdań-

skie, t. 26, s. 45–66.
Buczek Jerzy, 2011–2013, Przygotowanie do posługi kapłańskiej według Josepha Ratzingera-Bene-

dykta XVI, Resovia Sacra, t. 18–20, s. 131–160.
Bugajski Ryszard, Parzych-Blakiewicz Katarzyna, 2017, Apostolat parafialny u Świętego Jacka  

w Straszynie (archidiecezja gdańska), w: Święty Jacek Odrowąż w wierze, pobożności, teologii  
i sztuce – dawniej i dziś. Perspektywa uniwersalna i regionalna, Katarzyna Parzych-Blakie-
wicz (red.), Warmińskie Wydawnictwo Diecezjalne, Olsztyn, s. 107–132.

Bujak Janusz, 2024, Sakrament święceń w nauczaniu Soboru Watykańskiego ii i w okresie posobo-
rowym, Dobry Pasterz, z. 48, s. 31–48. 

Congregazione delle Cause dei Santi, 2011, Le cause dei santi. Sussidio per lo studium, Wincenzo 
Criscuola, Daniel Ols, Robert J. Sarno (red.), Libreria Editrice Vaticana, Roma.

Eszer Ambrogio, 2001, L’Autentica fama di santità ed il suo fondamento, w: Religioni et scien-
tiae. Materiały V Sympozjum Prawa Kanonicznego (Lublin, 25 kwietnia 2001 r.), Piotr Stanisz 
(red.), Lublin, s. 11–44.

Franciszek, 2013, Homilia (28 III 2013), w: The Holy See [online], dostęp: 27.02.2025, <https://
www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130328_
messa-crismale.html>.

Franciszek, 2014, Address to the parish priests of the diocese of Rome (6 III 2014), w: The Holy See 
[online], dostęp: 27.02.2025, <https://www.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/
march/documents/papa-francesco_20140306_clero-diocesi-roma.html>. 

Franciszek, 2015, Homilia (20 IX 2015), w: The Holy See [online], dostęp: 27.02.2025, <https://
www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150920_
cuba-omelia-vespri.html>. 

Franciszek, 2016, Homilia (3 VI 2016), w: The Holy See [online], dostęp: 27.02.2025, <https://
www.vatican.va/content/francesco/en/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160603_
omelia-giubileo-sacerdoti.html>. 

Franciszek, 2017, Przemówienie (6 V 2017), w: The Holy See [online], dostęp: 27.02.2025, <https://
www.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2017/may/documents/papa-francesco_20170506_
pont-seminariocampano-posillipo.html>. 

Franciszek, 2018a, Motu proprio „majorem hac dilectionem” sull’offerta della vita, w: Congregatio 
de Causis Sanctorum, Le cause dei santi. Sussisio per lo studium, Vincenzo Criscuolo, Carme-
lo Pellegrino, Robert J. Sarno (red.), wyd. IV rozszerzone, Libreria Editrice Vaticana, Roma, 
s. 606–609.

Franciszek, 2018b, Przemówienie (21 IX 2018), w: The Holy See [online], dostęp: 27.02.2025,  
<https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/september/documents/papa-fran-
cesco_20180921_arcidiocesi-valencia.html>. 



Profil hagiologiczny śp. ks. Ryszarda Bugajskiego (1962–2024)... 63

Franciszek, 2019, List (4 VIII 2019), w: The Holy See [online], dostęp: 27.02.2025, <https://www.
vatican.va/content/francesco/pl/letters/2019/documents/papa-francesco_20190804_lettera-
-presbiteri.html>. 

Franciszek, 2021, Przemówienie (7 VI 2021), w: The Holy See [online], dostęp: 27.02.2025, 
<https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/june/documents/papa-france-
sco_20210607_sacerdoti-sanluigi-deifrancesi.html>.

Franciszek, 2022, Przemówienie Ojca Świętego na sympozjum “Ku fundamentalnej teologii kapłań-
stwa” (17 II 2022), w: The Holy See [online], dostęp: 17.02.2022, <https://www.vatican.va/
content/francesco/pl/speeches/2022/february/documents/20220217-simposio-teologia-sacer-
dozio.html>. 

Franciszek, 2023, Przemówienie (2 II 2023), w: The Holy See [online], dostęp: 27.02.2025, <https: 
<https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2023/february/documents/20230202- 
clero-repdem-congo.html>. 

Galanciak Dawid, 2017, Kapłan – nauczyciel religii człowiekiem modlitwy, Studia Gdańskie, t. 41, 
s. 139–155. 

Jan Paweł II, 1992, Adhortacja „Pastores dabo vobis” (25 III 1992), Acta Apostolicae Sedis, 84,  
3 VIII 1992, s. 657–804.

Kijas Zdzisław Józef, 2018, La santità, w: Congregatio de Causis Sanctorum, Le cause dei santi. 
Sussisio per lo studium, Vincenzo Criscuolo, Carmelo Pellegrino, Robert J. Sarno (red.), wyd. 
IV rozszerzone, Libreria Editrice Vaticana, Roma, s. 29–38.

Kozioł Bogusław, 2013, Elementy duchowości kapłańskiej w nauczaniu Benedykta XVI, Studia  
Teologica Varsaviensia, nr 51/2, s. 145–163.

Kroeger James H., 2016, Pope Francis, priesthood and mission. Ten inspirational insights, Annales 
Missiologici Posnanienses, t. 21, s. 69–85, DOI: 10.14746/amp.2016,21.4.

Księga kondolencyjna śp. Księdza Ryszarda Bugajskiego (1962-2024) proboszcza parafii pw. św. 
Jacka Odrowąża w Straszynie. 31 grudnia 2024 – 5 lutego 2025 [Archiwum parafialne, Stra-
szyn (archidiecezja gdańska), ul. Poprzeczna 24].

Przygoda Wiesław, 2018, Duszpasterz sługą miłosierdzia, Roczniki Teologiczne, t. 65, z. 6, s. 75–
93; DOI: 10.18290/rt.2018.65.6-6.

Pudło Piotr, 2023, Wymiary posługi kapłańskiej w nauczaniu Benedykta XVI, Studia Sandomierskie, 
t. 30, s. 183–211, DOI: 10.15633/sts.3007.

Rowland Tracy, 2025, Magisterial Teaching of John Paul II, Benedict XVI, and Francis, w: St Andrews 
Encyclopaedia of Theology, Edited by Brendan N. Wolfe et al. [online], dostęp: 28.07.2025, <https://
www.saet.ac.uk/Christianity/MagisterialTeaching Accessed>.

Szulist Janusz, 2010, Jeden kapłan – jedna ofiara. Jednocząca funkcja kapłaństwa Chrystusowego 
w „Liście na rozpoczęcie roku kapłańskiego z okazji 150. Rocznicy dies natalis świętego Pro-
boszcza z Ars” Benedykta XVI, Studia Gdańskie, t. 26, s. 67–81.

Wanat Zbigniew, 2016, Troska Benedykta XVI o kapłanów jako szafarzy sakramentu miłosierdzia, 
Studia Theologica Varsaviensia, nr 2, s. 31–57.

Wojtczak Adam, 2022, Czułe oblicze Kościoła. Postulat papieża Franciszka, Teologia w Polsce,  
nr 16,2, s. 111–135, DOI: 10.31743/twp.2022.16.2.06.

Zamorski Tomasz, 2014, Biblijne uzasadnienie katolickiej teologii sacramentum ordinis według  
J. Ratzingera/Benedykta XVI, Studia Gnesnensia, t. 28, s. 241–256.

Żywica Zdzisław, 2023, Biblijna terminologia świętości – jej zastosowanie i znaczenie, w: Święci: 
odkrywanie i promocja. Istotne zagadnienia procesu beatyfikacyjnego na etapie diecezjalnym, 
Zdzisław J. Kijas, Bogusław Kochaniewicz, Katarzyna Parzych-Blakiewicz (red.), Bernardi-
num, Pelplin, s. 11–22.



Katarzyna Parzych-Blakiewicz64

A Hagiological Profile of the Late Rev. Ryszard Bugajski (1962–2024) 
Based on His Book of Condolences – as a Visualisation 

of Papal Teaching on Holiness

Summary: The purpose of the paper is to show how the theoretical vision of priestly holiness, 
based on the teachings of John Paul II, Benedict XVI, and Francis, is realised in concrete pastoral 
circumstances. The main themes focus on the biblical understanding of holiness, the Christological 
foundation of the presbyter’s ministry, and the practical manifestations of evangelical radicalism and 
mercy in a priest’s life. The issue under study involves an analysis of testimonies concerning the life 
and pastoral ministry of the late Rev. Ryszard Bugajski, a parish priest in Straszyn, whose spiritual 
profile is depicted by entries in the Book of Condolences. These parishioners’ accounts portray him 
as a priest completely dedicated to God and to people, fully embodying the papal guidelines regard-
ing priestly holiness. The conclusions indicate that Rev. Bugajski’s example confirms the coherence 
of the Church’s teaching with everyday pastoral practice and may inspire further reflection on the 
essence of the presbyterate.

Keywords: priesthood, sanctity, holiness of a priest, Bugajski, Straszyn.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11699

Adam Kiełtyk*
Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale in Milano (Italia)

QUALE SACRIFICIO DELLA MESSA?  
LA CONTESTAZIONE DI MARTIN LUTERO

Riassunto: Durante il periodo della Riforma, la dottrina eucaristica e la sua pratica cultuale furono 
oggetto di aspre controversie. Martin Lutero sviluppò una concezione dell’Ultima Cena che si allon-
tanava dalla Chiesa, accusandola di imprigionare “il nostro tesoro più eccelso” nelle ristrettezze di 
una dottrina papista. Così, nella sua opera De captivitate babylonica Ecclesiae, parla della triplice 
prigionia in cui la tirannia romana (il Papato, regno di Babilonia) avrebbe rinchiuso il sacramento 
dell’Eucaristia, e da cui esso deve essere liberato: a) la negazione ai laici della comunione sotto le 
due specie; b) l’imposizione come dogma della dottrina tomistica della transustanziazione; c) il desi-
derio di aver fatto della Messa un sacrificio. Il presente articolo si propone di affrontare questa terza 
sottomissione. Un’analisi della posizione di Lutero sul carattere sacrificale permette di comprendere 
il successivo sviluppo della teologia sacramentale, che, a partire dal Concilio di Trento, ha dovuto 
ricercare una più profonda articolazione del legame tra l’offerta del Golgota e l’offerta sull’altare.

Parole chiave: sacrificio, Eucaristia, Lutero, Riforma, sacramento.

Nel periodo della Riforma la dottrina eucaristica e la sua prassi cultuale fu-
rono oggetto di aspre controversie. Martin Lutero ha sviluppato una concezione 
della Cena del Signore che ha preso le distanze dalla Chiesa accusandola di aver 
imprigionato il nostro tesoro più eccelso nelle strettezze di una dottrina papi-
sta. Così, nell’opera De captivitate babylonica Ecclesiae (Luter, 2005), lui parla 
della triplice cattività in cui la tirannide romana (il Papato, regno di Babilonia) 
avrebbe confinato il sacramento dell’Eucaristia, e dalla quale esso deve essere 
liberato: a) il rifiuto ai laici della comunione sotto le due specie; b) l’imposi-
zione come dogma della dottrina tomistica della transustanziazione; c) l’aver 
voluto fare della Messa un sacrificio. Il presente articolo si prefigge l’obiettivo 
di trattare su questo terzo asservimento. Una delucidazione della posizione di 
Lutero sul carattere sacrificale permette di comprendere lo sviluppo successivo 
della teologia sacramentaria che, a partire dal concilio di Trento, ha dovuto cer-

* Indirizzo: don prof. dr. Adam Kiełtyk; adamkieltyk@gmail.com; ORCID: 0009-0009-3271-9136.



Adam Kiełtyk66

care una più profonda articolazione del legame fra l’offerta del Golgota e quella 
dell’altare.

Negazione del sacrificio. La teologia scolastica ha riservato un’attenzione 
privilegiata al tema della presenza di Cristo sotto le specie consacrate. L’enfasi 
posta sull’identità tra l’Eucaristia e il corpo di Cristo ha finito nondimento con 
il relegare in secondo piano la questione del valore sacrificale della Cena del 
Signore. La scarsa riflessione teologica su tale argomento ha favorito, inoltre, 
la fioritura, a livello di prassi e di sensibilità diffusa, di concezioni allegori-
che del sacrificio assai problematiche (Caspani, 20233, p. 247–249; Dumoutet, 
1926). Oltre ad una popolare devozione per il Christus passus, sono sorte anche 
pericolose tendenze a ritenere il sacrificio della croce insufficiente poiché ne-
cessitante dell’integrazione della celebrazione eucaristica1. Si è prodotta così 
una divaricazione fra il sacrificio della croce e quello della messa, aprendo la 
strada ad una concezione meritoria alla cui stregua l’Eucaristia ha cominciato 
ad assumere il significato di opera buona, compiuta dalla Chiesa a favore dei 
fedeli e dei loro defunti. In seguito al diffondersi di siffatta visione si è palesato 
il rischio di ascrivere il sacramento dell’altare al dominio della Chiesa piuttosto 
che all’azione di Cristo. Tale spostamento dell’accento sulla funzione celebra-
tiva della Chiesa ha provocato la riduzione della sua dimensione sacrificale ad 
atto religioso umano. 

A fronte di questa tendenza ad attribuire valore meritorio alla messa si  
è sollevata la voce di protesta di Martin Lutero, il quale, riconoscendo che la 
giustificazione avviene solo attraverso la fede, censura il tentativo di guada-
gnarsi il favore divino a partire da se stessi come un atto di puro orgoglio: 
l’uomo diventa giusto solo perché Dio lo rende tale e non perché lo merita in 
virtù delle sue buone opere. Questo tratto fondamentale del pensiero teologi-
co del Riformatore di Wittenberg non poteva non condizionare il suo modo 
d’intendere la questione sacramentaria, che, assunto il ruolo strategico della 
fede, rinviene nella sua correlazione con l’offerta della grazia (promissio-fides) 
il proprio principio euristico. Per il Riformatore la questione non era la validi-
tà in sé del sacramento, ma la sua corretta celebrazione in vista del beneficio 
spirituale per i celebranti (Lohse, 2011, p. 58). L’enfasi di Lutero era rivolta  
a rivendicare la centralità di Cristo nella Chiesa, la sua guida e il fatto che solo 
attraverso Cristo il credente può raggiungere la salvezza. Questo spiega perché 
egli era disposto ad abbandonare la teologia sacramentale della Chiesa, giacché, 
se pure i sacramenti sono amministrati, devono esserlo con la consapevolezza 

1 “Non si deve poi dimenticare che la Riforma reagisce non solo alla concezione del sacrificio euca-
ristico formulata dalla teologia del tempo, ma anzitutto a una prassi pastorale e liturgica, la quale inclinava 
verso una concezione magica dell’efficacia che era possibile attendersi dalla celebrazione della messa” 
(Maffeis, 2012, p. 94).



Quale sacrificio della messa? La contestazione di Martin Lutero 67

che essi non hanno alcun potere in sé: “Il sacramento non può agire sulla sola 
base della celebrazione. La teologia luterana sposta la prospettiva e parte non 
dal sacramento stesso, ma dalla Parola di Dio, Parola che si dispiega in parola 
e sacramento” (Wüthrich, 2019, p. 139). Per Lutero, dunque, il sacramento rap-
presenta il modo con cui Dio comunica la salvezza all’uomo, poiché in esso la 
parola della promessa, unita al segno, raggiunge l’uomo peccatore, suscitando 
in lui una risposta di fede. Come afferma la Formula concordiae, un’autorevole 
raccolta dei testi luterani (1580), ciò che conferisce il carattere sacramentale è 
la parola della promessa, a cui spetta pertanto il primato rispetto alla fede: “Non  
è la nostra fede a fare il sacramento, ma unicamente la parola certa e l’isti-
tuzione del nostro Dio onnipotente e salvatore Gesù Cristo” (Fabbri, 1996,  
p. 940). Ma anche la fede possiede un ruolo fondamentale nella visione luterana 
dei sacramenti, seppure evidentemente non in ordine alla loro validità ma alla 
loro efficacia. È la fede, infatti, e non il mero compimento dei sacramenti che 
garantisce la loro recezione fruttuosa (Luter, 2005, p. 197). La parola di Dio 
che promette la remissione dei peccati diventa efficace in colui che la coglie 
nella fede e sperimenta così la realtà significata nel segno sacramentale. “I segni  
o sacramenti nostri e dei Padri recano con sé una parola di promessa, che ri-
chiede la fede e non può essere resa efficace con opera alcuna: perciò si chiama-
no sacramenti che giustificano, essendo sacramenti di fede e non fondati sulle 
opere” (WA 6, 532, 24–28). È quindi sul nesso promissio-fides e non sui segni 
considerati in sé e per sé che si fonda l’efficacia dei sacramenti. Per mezzo di 
questa concezione sacramentaria Lutero riteneva di poter superare la dottrina 
scolastica che attribuiva eccessiva importanza al segno sacramentale a scapito 
della dinamica innescata dalla parola promettente e dalla recezione credente. 

Questa concezione sacramentale è anche alla base del rifiuto della dimen-
sione sacrificale della messa2. Lutero, in un testo aspramente polemico, La cat-
tività babilonese della chiesa (1520), giudica l’identificazione del sacramento 
dell’altare con il sacrificio e l’opera buona come un abominio insopportabile 
che costituisce la terza e ultima captivitas nella quale è stata rinchiusa l’Euca-
ristia. Per lui intendere la messa come un sacrificio volto a disporre favorevol-
mente Dio è un abuso che “ha inondato la chiesa di infiniti altri abusi, finché 

2 La contestazione del valore sacrificale della messa da parte di Lutero cominciò a prendere forma 
nel Sermon vom Neuen Testament, das ist von der eiligen Messe, scritto nel 1520 (cfr. WA 6,353–378). 
L’anno seguente egli ritornò sull’argomento nel De captivitate babylonica Ecclesiae, dedicando molte 
pagine della prima parte dell’opera a questo tema (cfr. WA 6,512–526). In seguito riaffermò e radicalizzò 
le sue posizioni, ad esempio, nel De abroganda Missa privata, anch’essa del 1521 (cfr. WA 8,413–481), 
o nella Formula Missae et communionis pro Ecclesia Vuittembergensi, del 1523 (WA 2,205–220). Rimase 
fermo sulle sue posizioni fino alla fine della sua produzione teologica: cfr. Die Schmalkaldischen Artikel 
(1537–1538), II, a. 2: WA 50,200-204; Contra XXXII articulos lovaniensium theologistarum (1545), aa. 
22–23: WA 54,426.



Adam Kiełtyk68

la fede nel sacramento non si è completamente estinta e del sacramento divino 
si è fatto un autentico mercato, pieno di traffici e lucrosi affari” (Luter, 2005,  
p. 123). All’origine di questa spregevole pratica sta una erronea concezione del 
sacramento dell’altare, tesa a ravvedervi un’attività della Chiesa invece che un 
dono gratuito del Signore. 

Per evitare un simile fraintendimento occorre considerare la messa un te-
stamento: “Chiediamoci dunque che cosa sia un testamento e avremo al tempo 
stesso saputo che cosa sia la messa e quali ne siano l’uso, i frutti e gli abusi che 
se ne fanno. Un testamento, senza alcun dubbio è la promessa di chi sta per 
morire, con cui egli indica la sua eredità e nomina i suoi eredi. Il testamento, 
pertanto, implica, prima di tutto, la morte del testatore e, in secondo luogo, 
la promessa dell’eredità e la designazione dell’erede” (Luter, 2005, p. 129).  
Il termine testamento consegna così una chiave di lettura della messa secondo la 
quale il suo contenuto è costituito dalla promessa di Dio, ossia la remissione di 
tutti i peccati e la vita eterna, confermata dalla morte del Figlio di Dio, gli eredi 
designati sono gli uomini, il sigillo è rappresentato dal pane e dal vino, sotto 
i quali ci sono il vero corpo e il vero sangue di Cristo, e il dovere degli eredi 
è racchiuso nel comandamento di fare memoria della morte del Signore. Tale 
ermeneutica si prefigge di cogliere il nucleo della celebrazione liturgica nella 
sua dinamica originaria promissio-fides e salvaguardare così l’assoluta gratuità 
del dono di salvezza. “Se la messa è una promessa, come è stato detto, non ci si 
accosta a essa né con le opere, né con le proprie forze, né per i propri meriti, ma 
solo per la fede. Dov’è la parola di Dio che promette, è necessario che vi sia la 
fede dell’uomo che accetta [la promessa], perché sia chiaro che il principio della 
nostra salvezza è la fede, che dipende dalla parola di Dio che promette. È lui 
che, prima ancora di ogni sforzo da parte nostra, ci previene con la sua gratuita  
e immeritata misericordia, offrendoci la parola della sua promessa” (Luter, 
2005, p. 133). La promissio traccia quindi la direzione discendente del dono 
e contraddice la direzione ascendente del sacrificio perché il dono di salvezza 
non necessita di alcuna opera, ma solo della fede per accoglierlo. Nella sua 
ermeneutica eucaristica Lutero ascrive, inoltre, la priorità alla parola rispetto al 
segno: la promessa, composta da questi due elementi, rivela la sua efficacia sa-
cramentale anzitutto attraverso la parola, giacché “tutte le cose dipendono, sono 
sostenute e preservate dalla parola della sua potenza (Eb 1,3), con cui ci ha ge-
nerato, perché fossimo in qualche modo i primi della sua creazione (Gc 1,18)” 
(Luter, 2005, p. 133). Il segno assume di conseguenza il ruolo di conferma della 
veracità della promessa: “così anche alla messa, che è la più importante fra 
tutte le promesse, (Dio) ha aggiunto come segno, che di tanta promessa fosse 
memoria, il suo stesso corpo e il suo stesso sangue nel pane e nel vino, come 
egli ci dice: Fate questo in memoria di me (1 Cor 11,24)” (Luter, 2005, p. 143).  



Quale sacrificio della messa? La contestazione di Martin Lutero 69

A conforto di tale argomentazione il Riformatore riporta anche le parole di Ago-
stino: crede et manducasti “Credi e avrai (già) mangiato. Ma a che cosa si crede, 
se non alla parola di Colui che promette? Io posso avere ogni giorno, anzi ogni 
ora, la messa, fin tanto che posso pormi davanti le parole di Cristo tutte le volte 
che voglio e in esse alimentare e fortificare la mia fede. Questo è davvero un 
mangiare e un bere spiritualmente” (Luter, 2005, p. 143). Da qui si evince la de-
finizione della messa: “secondo la sua sostanza, dunque, la messa propriamente 
in altro non consiste che nelle parole di Cristo che abbiamo già riportato: Pren-
dete e mangiate (Mt 26,26)” (Luter, 2005, p. 135). Ma tale intendimento della 
cena conosce un ulteriore sviluppo quando il Riformatore allarga l’oggetto della 
promessa e vi aggiunge, accanto alla remissione dei peccati, il corpo e il sangue 
di Cristo. Senza negare la centralità della promessa Lutero mira ad evidenziare 
che le specie eucaristiche non assumono una mera funzione di conferma, ma 
esprimono anch’esse un significato soteriologico in quanto sono il corpo e il 
sangue offerti per la remissione dei peccati. Nello scritto del 1523 Vom Anbeten 
des Sakramentes des heiligen Leichnams Christi Cfr. (WA 11,431–456). Lutero 
ribadisce ancora il primato della parola nella celebrazione della messa, ma allo 
stesso tempo esige che ne sia riconosciuta l’efficacia della parola in ordine alla 
liberazione da tutti i peccati e all’attuazione di ciò che essa indica: Cristo con 
la sua carne e sangue e tutto quello che egli è e ha (Cfr. WA 11,433). Si profila 
una nuova comprensione della presenza reale di Cristo, che non viene più letta 
come un semplice sigillo per il testamento, ma esprime una chiara intenzionalità 
dell’offerta: il corpo è dato per me3. “Ma quando viene la fede, che abbraccia 
la parola e dice ‘la parola l’ha detta Cristo’, io credo che è vero e sono disposto  
a morire e sono certo e sicuro che egli è presente, che egli mi è dato, che è mio  
e dunque che lo accolgo come un mio bene proprio, che Dio mi ha donato. 
Questa fede è assai distante da quella [che riconosce la presenza reale in sé e] 
che non ti dà nulla, mentre questa ti dà e ti porta, secondo la tua fede, tutto il 
tesoro di cui la parola parla” (WA 12,480). Se la parola rende presente il corpo 
di Cristo per me e mi rende partecipe di esso, quando viene ricevuta con fede 
nel per voi, allora può diventare una vera consolazione. 

L’enfasi posta sulla parola conduce Lutero a concepire l’istituzione del-
la messa come momento di consegna del Vangelo e non come anticipazione 
del suo sacrificio: “Cristo, nell’ultima cena, mentre istituiva questo sacramento  
e dava il suo testamento, non ha offerto se stesso, né ha compiuto un’opera buona  

3 “Questa acquisizione si riconosce nelle prediche della Domenica delle Palme e del Giovedì Santo 
del 1523. Sullo sfondo si intravede ancora lo schema ‘parola e segno di conferma’, ma tale schema viene 
sempre più sostituito dalla contrapposizione tra la fede nella presenza reale in sé e la fede nella presenza 
reale per me. La fede che Cristo è presente, sottolinea Lutero, non ha alcuna utilità né rappresenta il retto uso 
del sacramento fino a quando non si riconosca per quale ragione Cristo è presente” (Maffeis, 2022, p. 100). 



Adam Kiełtyk70

a favore di altri, ma, sedendo a tavola, ha presentato a ciascuno il medesimo te-
stamento e ne ha mostrato il segno” (Luter, 2005, p. 161). In questa prospettiva 
la morte di croce, costituendo la condizione necessaria affinché il testamento en-
tri in vigore, viene ad assumere un carattere esteriore rispetto alla parola di pro-
messa che dona la grazia a chi la accoglie con fede. A questo proposito rimane 
sintomatica l’affermazione di Lutero sull’irripetibilità del sacrificio della croce: 
il Golgota è unico e perciò non può essere riattualizzato sacramentalmente, ma 
al massimo ricordato. In uno scritto successivo al La cattività babilonese, De 
abroganda missa privata (1521), Lutero afferma che “Cristo ha offerto sé stesso 
una volta; non ha voluto essere offerto di nuovo, da nessuno, ma ha voluto che 
il suo sacrificio fosse ricordato. E da dove vi viene l’audacia di trasformare que-
sto ricordo in sacrificio? [...] Temo, anzi lo vedo, ahimè, che il vostro sacrificio  
è veramente una nuova offerta di Cristo, come predisse Ebrei 6: ‘Crocifiggono 
di nuovo per conto loro il Figlio di Dio e lo espongono a infamia’. Veramente 
risacrificare è più empio che ricrocifiggere” (Lutero, 1995, p. 171). Tale as-
serzione ha chiaramente una motivazione polemica, che contrasta la tendenza  
a considerare insufficiente l’offerta del Golgota. Per Lutero l’identificazione del-
la messa con sacrificio è inammissibile perché essa comporterebbe una sorta di 
duplicazione dell’unico sacrificio e quindi metterebbe in dubbio la sua assoluta 
portata salvifica. Se, dunque, nella celebrazione eucaristica si può unicamente 
commemorare quell’evento che ha redento l’umanità una volta per tutte, non  
è difficile intuire quale difficoltà una simile affermazione induca nell’intendere 
la commemorazione in rapporto al sacrificio della croce4. Lutero è persuaso 
profondamente della presenza reale del Signore nella messa, ma al contempo 
si rifiuta di riconoscere qualsiasi tentativo di accentuarne la dimensione sacri-
ficale. La sua chiave di lettura della messa, secondo cui la memoria della croce  
è custodita dalla celebrazione della cena ma non ne costituisce il fondamen-
to, che è dato invece dal binomio promissio-fides, offre una comprensione di-
scendente del mistero celebrato, mettendo in risalto la dinamica del dono che 
deve essere ricevuto nella fede. Il comando di Cristo di ripetere il sacramento 
in sua memoria significa pertanto rivivere la promessa del perdono per nutrire  
e rafforzare la fede. Ammettere la possibilità del movimento ascendente, tipico 
dell’offerta, comporterebbe negare l’assoluta gratuità del dono. 

L’affabilità della promessa suscita la fede che diventa la condizione sine qua 
non dell’accesso al dono di salvezza: “da questo tu vedi che per celebrare degna-
mente la messa non si richiede altro che una fede che si fondi fiduciosamente su 

4 Emerge qui chiaramente la mancanza della concezione biblica del fare memoria su cui si fonda la 
comprensione del sacramento come luogo in cui l’evento salvifico diventa presente. Tale situazione, secon-
do E. Iserloh e J. Lortz, sarebbe dovuta al fatto che Lutero rimane vincolato nel suo modo di pensare dalla 
concezione nominalista che fatica a comprendere la memoria in termini biblici (cfr. Maffeis, 2012, p. 93–94). 



Quale sacrificio della messa? La contestazione di Martin Lutero 71

questa promessa, che creda nella verità di queste parole di Cristo e non dubiti del 
dono che le è stato fatto di questi immensi beni” (Luter, 2005, p. 135–137). La 
manducatio promissionis Christi non vuole minimizzare la manducatio oralis, 
ma custodire la precedenza della promessa sul segno e indicare parimenti la fede 
come l’unico modo di accostarsi al sacramento dell’altare: “È facile vedere ora 
quel che doveva necessariamente tener dietro all’estinzione della fede: ovvia-
mente, le più sacrileghe fra tutte le superstizioni, quelle legate alle opere. Dove, 
infatti, tramonta la fede e diventa muta la parola della fede, là spuntano presto 
al loro posto le opere e le loro tradizioni” (Luter, 2005, p. 151). Da questa affer-
mazione Lutero trae le conseguenze pratiche che impediscono di offrire le messe 
per i defunti o per i viventi: non si può “accettare per conto di un altro o applicare 
a un altro una promessa divina, che da ciascuno esige individualmente la fede” 
(Luter, 2005, p. 155). All’obiezione che la stessa Scrittura richiede di pregare 
gli uni per gli altri (Gc 5,16), il Riformatore risponde che la preghiera è opera 
della messa perché nasce dalla fede che si riceve o si alimenta nel sacramento. 
“La messa, o promessa di Dio, non si adempie con il pregare, ma solo con il 
credere. Ora, se crediamo, noi preghiamo e possiamo compiere qualsiasi opera 
buona” (Luter, 2005, p. 159). Lutero traccia quindi una distinzione fra la messa  
e la preghiera per ribadire che l’oratio a favore degli altri è frutto della fede sa-
cramentale e come tale può essere considerata un’opera buona. 

Tale ragionamento è un riverbero della precedente riflessione, contenuta in 
una opera minore, Un sermone sul Nuovo Testamento, cioè sulla Santa Messa 
(1520), dove il Riformatore riconosce persino l’ammissibilità del concetto di 
sacrificio per designare la partecipazione dei fedeli all’unica offerta del Figlio. 
Prima però di ammettere tale possibilità Lutero delinea il campo semantico del 
gesto sacrificale ascrivibile alla Cena. Per lui il sacrificio non può assolutamente 
essere inteso come un’azione che potesse completare il dono divino: “Dobbiamo 
esaminare attentamente la parola ‘sacrificio’, affinché non presumiamo di dare 
qualcosa a Dio nel sacramento, mentre in esso è lui che ci dà ogni cosa” (Lutero, 
1995, p. 126). Ciò che invece diventa oggetto dell’atto sacrificale è la vita stessa 
dell’uomo insieme alla lode per il dono elargito nel sacramento: “Che cosa dob-
biamo sacrificare? […] dobbiamo offrire noi stessi alla volontà divina, affinché 
Dio faccia di noi quel che vuole secondo il suo divino beneplacito; inoltre gli 
offriamo come sacrificio una lode e un ringraziamento di tutto cuore per la sua 
ineffabile grazia e la sua dolcissima misericordia che ci ha promesso e dato in 
questo sacramento” (Lutero, 1995, p. 127). Questo sacrificio spirituale, che non 
è identico a quello di Cristo, deve essere comunque unito ad esso affinché sia 
presento al Padre. L’unico mediatore è Gesù Cristo, che dopo essere salito al 
cielo, intercede costantemente per gli uomini e rende così i loro sacrifici graditi 
a Dio. Lungi dal sindacare il carattere irripetibile e sufficiente del sacrificio della 



Adam Kiełtyk72

croce, Lutero riconosce il valore sacrificale della messa nel senso che “non noi 
sacrifichiamo Cristo, ma Cristo ‘sacrifica’ noi; in questo senso è sopportabile, 
anzi persino utile, che chiamiamo la messa un sacrificio, non perché essa lo sia in 
sé, ma perché noi ci sacrifichiamo con Cristo, cioè ci affidiamo a Cristo con una 
salda fede nel suo testamento e davanti a Dio non ci presentiamo con la nostra 
preghiera, lode e sacrificio in altro modo che per mezzo di lui e della sua media-
zione, e non dubitiamo che egli sia il nostro pastore o sacerdote nel cielo davanti 
a Dio” (Lutero, 1995, p. 128). A queste condizioni, Lutero ammette ulteriormen-
te la possibilità che il sacrificio di lode possa indurre il Figlio a sacrificare se 
stesso e i credenti con lui: “il senso sarebbe non che noi offriamo in sacrificio il 
sacramento ma che noi, con il nostro lodare, pregare e offrire sacrifici di lode, lo 
sollecitiamo e motiviamo (corsivo ns.) a offrire se stesso per noi in cielo e noi con 
lui” (Lutero, 1995, p. 128–129). In questo contesto la fede si carica dell’ufficio 
sacerdotale5 e si unisce a quello di Cristo che ha assunto su di sé tutte le funzioni 
di mediazione6. Il credere alla promessa diventa così un atto attraverso il quale 
l’uomo consegue la grazia sacramentale, compiendo un sacrificio che sollecita  
e motiva Cristo affinché, per mezzo suo, riceva ciò che chiede.

L’obiezione luterana presenta quindi una struttura analoga alla critica delle 
opere nel contesto della dottrina della giustificazione. In entrambi i casi non si 
può infatti accettare l’idea di potersi procurare la salvezza in virtù della propria 
azione, ma occorre riconoscere che solo accogliendo con fede il perdono gratu-
ito di Dio si conquista la vita redenta. Per salvaguardare il primato della grazia 
sulle opere il Riformatore concepisce la messa come parola della promessa che 
necessita della fede per dispiegare la sua efficacia. Ammette la possibilità di 
definire la Cena come un sacrificio soltanto alla condizione che si tratti del sa-
crificio che nulla aggiunge alla perfetta offerta di Cristo ma esprime il proprio 
affidamento a lui o la lode per il dono della salvezza. Sotto ogni altro aspetto 
disconosce il carattere sacrificale della messa perché teme di negare l’unicità 

5 “Infatti, tutti coloro che credono che Cristo è per loro un pastore in cielo davanti agli occhi di Dio,  
e si appoggiano a lui, e per mezzo suo portano davanti a Dio preghiere, lode, pene e loro stessi, e non dubita-
no che egli faccia lo stesso e offra se stesso in sacrificio per loro, e prendono corporalmente o spiritualmente 
il sacramento e il testamento come segno di tutto questo e non dubitano che ogni peccato è stato rimesso  
e che Dio è diventato padre pieno di grazia e ha preparato la vita eterna: ecco tutti costoro, dovunque siano, 
sono veri sacerdoti e celebrano veramente in modo giusto la messa, e così ottengono pure quel che deside-
rano. E la fede infatti che deve fare tutto. Lei sola è il vero ufficio sacerdotale e non lascia che altri lo siano; 
perciò tutti i cristiani sono sacerdoti, tutte le donne sono sacerdotesse, che si sia giovani o vecchi, signori  
o servi, padrona o donna di servizio, persone istruite o prive di cultura” (Lutero, 1995, p. 130).

6 Lutero sviluppa qui la sua concezione del ministero sacerdotale che, a differenza di quella presenta-
ta nell’Appello alla nobiltà cristiana, non si basa sul battesimo, ma sulla fede. “Così, dopo che nell’Appel-
lo alla nobiltà cristiana il sacerdozio comune a tutti i credenti era stato fondato nella grazia del battesimo, 
qui è la fede che viene a costituirlo, in questa forma paradossale e rovesciata: tutti sono sacerdoti, di un 
sacerdozio che ha perso ogni connotato di separazione e sacralizzazione” (Nitti, 1995, p. 71).



Quale sacrificio della messa? La contestazione di Martin Lutero 73

del sacrificio della croce: per questo motivo l’immolazione sul Golgota non può 
essere in alcun modo ripetuta e durante la messa la si celebra come commemo-
ratio e non come repraesentatio nel senso forte della parola7.

Conclusione

La contestazione luterana impone pertanto alla Chiesa cattolica di chiarire il 
suo insegnamento rispondendo quantomeno ai seguenti due quesiti: da un lato, 
come si deve articolare il legame tra il sacrificio della croce e la sua celebrazione 
sacramentale8; dall’altro lato, che cosa si intenda esattamente significare quando 
si definisce la messa come sacrificio. A tale esigenza ha dato la voce il Concilio 
di Trento, riconfermando la lettura sacramentale del sacrificio eucaristico. La 
visione dei padri conciliari, discussa durante la XXII sessione e espressa nella 
Dottrina ed i canoni sul santissimo sacrificio della Messa9, riconferma che il 
sacrificio celebrato è lo stesso di Gesù sulla croce che si protrae nel tempo in 
forma sacramentale. Invece, il senso dell’oblazione della Chiesa va compreso 
come partecipazione al dono di Cristo, il suo corpo e il suo sangue, che accoglie 
nella fede e poi lo offre al Padre, non separatamente da Cristo, suo capo, ma con 
Lui e in Lui, senza che per questa venga moltiplicato l’unico sacrificio di Cri-
sto. Occorre però osservare che tale verità di fede viene ribadita ed esposta con 
nitidezza, ma non viene fatta oggetto di un’elaborata argomentazione teologica. 
Pur tracciando una direzione giusta di comprensione sacramentale del sacrificio 
eucaristico, i teologi di allora non approfondirono il significato del concetto di 
repraesentatio, usato per mettere in rapporto la messa e il sacrificio cruento della 
croce10. La teologia del Concilio di Trento rimane, in fondo, troppo ipotecata 
dalla concettualità scolastica per poter sviluppare una comprensione sacramenta-
le capace di dire come la Chiesa diventa partecipe dell’unico sacrificio redentore. 

7 “Di fatto per Lutero l’Eucaristia è ‘memoriale’, ma, appunto per questo, egli ritiene che essa non 
sia ‘sacrificio’; non ammette altra presenza del sacrificio unico di Cristo che quella generata dalla fede dei 
credenti, nella cui memoria tale sacrificio sarà sempre percepito come assente” (Ibáñez, 2006, p. 227).

8 La risposta a tali quesiti viene formulata dal concilio di Trento che si pronunciò in maniera au-
torevole promulgando il decreto Doctrina et canones de ss. Missae sacrificio, il 17 settembre 1562,  
in occasione della XXII sessione.

9 Per il contesto storico-teologico in cui fu elaborato il decreto (cfr. Jedin, 19822, p. 273–326).
10 “La questione dell’identità tra la Messa e il sacrificio redentore della croce fu delineata, dal Con-

cilio di Trento, nei termini essenziali (identica vittima e identico sacerdote offerente), ma il discorso te-
ologico non arrivo fino in fondo: in effetti, i Padri conciliari non riuscirono ad affermare che il sacrificio 
della Messa è l’unico e lo stesso sacrificio della croce (come poi farà il Catechismo Romano), anche  
a causa della diversità delle tesi sui rapporti Messa – sacrificio della croce sostenute dalle diverse scuole 
e dai singoli teologi partecipanti al Concilio, e della mancata riflessione sul sacrificio eucaristico a partire 
dalla prospettiva sacramentale” (Ibáñez, 2006, p. 321).



Adam Kiełtyk74

Bibliography

Caspani Pierpaolo, 20233, Pane vivo spezzato per il mondo. Linee di teologia eucaristica, Cittadella 
Editrice, Assisi.

Dumoutet Edouard, 1926, Le désir de voir l’hostie et les origines de la dévotion au Saint-Sacrement, 
Beauchesne, Paris.

Fabbri Romeo, 1996, Formula concordiae. Solida declaratio VII, in R. Fabbri (ed.) Confessioni di 
fede delle chiese cristiane, EDB, Bologna.

Ibáñez Ángel Garcia, 2006, L’Eucaristia, dono e mistero. Trattato storico-dogmatico sul mistero 
eucaristico, Edizioni di Università della Santa Croce, Roma.

Jedin Hubert, 19822, Storia del Concilio di Trento, IV/1, Morcelliana, Brescia.
Lohse Bernhard, 2011, Martin Luther’s Theology, Its Historical and Systematic Development, For-

tress Press, Minneapolis.
Lutero Martin, 1995, Giudizio di Martino Lutero sulla necessità di abolire la Messa privata, in: 

Martin Lutero, Messa, sacrificio e sacerdozio, Silvana Nitti (ed.) Claudiana, Torino.
Lutero Martin, 1995, Un sermone sul Nuovo Testamento, cioè sulla Santa Messa, in: Martin Lutero, 

Messa, sacrificio e sacerdozio, Silvana Nitti (ed.) Claudiana, Torino.
Lutero Martin, 2005, La cattività babilonese della chiesa, Fulvio Ferrario, Giacomo Quartino (eds.) 

Claudiana, Torino. 
Luther Martin, 1833–1948, Werke. Kritische Gesamtausgabe (Weimarer Ausgabe), 58 voll., Weimar.
Maffeis Angelo, 2012, Il dibattito sull’eucaristia al Concilio di Trento tra riflessione teologica, con-

troversia confessionale e definizione dogmatica, w: Teologia, vol. 1, p. 67–108.
Maffeis Angelo, 2022, La critica di Martin Lutero alla dottrina della transustanziazione, w: Dieter 

Kamper, Lubomir J. Zak, Lutero e la Santa Cena. Storia, ontologia e attualità, Claudiana, 
Torino, p. 87–111.

Nitti Silvana, 1995, Introduzione, w: Martin Lutero, Messa, sacrificio e sacerdozio, Silvana Nitti 
(ed.) Claudiana, Torino.

Wüthrich Serge, 2019, Martin Luther théologien, Lessius, Paris. 

Jaka Ofiara Mszy? Wyzwanie Marcina Lutra

Streszczenie: W okresie Reformacji doktryna eucharystyczna i jej kultowe praktyki były przedmio-
tem zaciekłych kontrowersji. Marcin Luter rozwinął koncepcję Wieczerzy Pańskiej, która dystanso-
wała go od Kościoła, oskarżając go o uwięzienie „naszego najwznioślejszego skarbu” w cieśninie 
papieskiej doktryny. Tak więc w swojej pracy De captivitate babylonica Ecclesiae mówi o potrójnej 
niewoli, w której rzymska tyrania (papiestwo, królestwo Babilonii) rzekomo ograniczyła sakra-
ment Eucharystii i z której musi zostać uwolniona: a) odmowa świeckim komunii pod dwiema po-
staciami; b) narzucenie jako dogmatu tomistycznej doktryny transsubstancjacji; c) pragnienie, aby 
uczynić mszę ofiarą. Niniejszy artykuł ma na celu omówienie tego trzeciego podporządkowania. 
Wyjaśnienie stanowiska Lutra w sprawie charakteru ofiarniczego umożliwia zrozumienie później-
szego rozwoju teologii sakramentalnej, która od Soboru Trydenckiego musiała poszukiwać głębszej 
artykulacji związku między ofiarą na Golgocie a ofiarą ołtarzową.

Słowa kluczowe: ofiara, Eucharystia, Luter, Reformacja, sakrament.



Quale sacrificio della messa? La contestazione di Martin Lutero 75

What is the Sacrifice of the Mass? Martin Luther’s Challenge

Summary: During the Reformation period, Eucharistic doctrine and its associated practices were 
the subject of intense controversy. Martin Luther developed a conception of the Lord’s Supper that 
distanced himself from the Church, accusing it of imprisoning “our most exalted treasure” in the 
straits of a papist doctrine. Thus, in his work De captivitate babylonica Ecclesiae, he speaks of the 
threefold captivity in which the Roman tyranny (the Papacy, the kingdom of Babylon) allegedly 
confined the sacrament of the Eucharist, and from which it must be freed: a) the denial to the laity of 
communion under the two species; b) the imposition as dogma of the Thomistic doctrine of transub-
stantiation; c) the desire to have made the Mass a sacrifice. The present article aims to deal with this 
third subjugation. An elucidation of Luther’s position on the sacrificial character enables an under-
standing of the subsequent development of sacramental theology, which, since the Council of Trent, 
has sought a deeper articulation of the link between the Golgotha offering and the altar offering.

Keywords: sacrifice, Eucharist, Luther, Reformation, sacrament.



Adam Kiełtyk76



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11702
Wojciech P. Grygiel*
University of Opole (Poland)

THE TAMING OF CHANCE: TOWARDS THE SEMANTIC  
PERSPECTIVES OF MIRACLES

Summary: This paper explores the understanding of miracles in light of contemporary scientific prog-
ress, which integrates chance into the rational framework of probability theory. The study highlights 
the shift from an ontological interpretation of miracles, defined as unique, supernatural interventions by 
the Divine that transcend natural laws, to a semantic perspective, in which miracles are events imbued 
with special meaning by their observers without requiring supernatural causation. Through a critical 
examination of the philosophical and theological traditions of Sts. Augustine and Thomas Aquinas, the 
paper demonstrates how the Thomistic ontological framework, rooted in an Aristotelian understanding 
of chance, encounters significant conceptual difficulties within the probabilistic paradigm of modern sci-
ence. In contrast, the semantic interpretation of miracles aligns more coherently with scientific advance-
ments, including insights from the Law of Large Numbers and Shannon’s theory of entropy, thereby of-
fering a revised perspective on the nature of miracles. This work highlights the potential for a productive 
dialogue between theology and science, demonstrating how theological concepts can evolve in response 
to scientific knowledge while preserving their relevance and coherence in contemporary discourse.

Keywords: miracle, ontology, chance, probability, necessity.

Introduction

Despite the immense progress of science (which began in the 19th century), 
and its profound impact on the solving of many mysteries of nature, the con-
cept of “a miracle” seems to be faring quite well, even in contemporary times. 
This is especially evident in everyday discourse, which relies predominantly on  
a non-scientific, common-sense view of the world. The apparent obviousness of 
the concept of a miracle fades away as soon as one attempts to inquire into its 
precise meaning and coherence. After all, a miracle bears a marked psychologi-
cal foundation, as indicated by the Latin term miraculum, which is derived from 
the verb mirari. This means “to marvel”. This property of a miraculous event 
pertains to secular, as well as religious and theological, contexts: a miracle is 
either a natural or supernatural event that evokes astonishment or surprise.

*Address: rev. dr hab. Wojciech P. Grygiel, prof. UO; wojciech.grygiel@upjp2.edu.pl; ORCID: 
0000-0003-2599-0410.



Wojciech P. Grygiel78

It is difficult to provide an exhaustive survey of those studies that are car-
ried out contemporarily with regards to the concept of a miracle. They are quite 
vast and cover the scientific, philosophical, and theological aspects of this con-
cept (Basinger, 2018; Bersee, 2021; McGrew and Larmer, 2024; Mérő, 2018; 
Nickell, 2013; Pyysiäinen, 2004; Rusecki, 2006; Świeżyński, 2012). However, 
if a single tendency were to be indicated in connection with how a miracle is 
understood today in the religious context, one would need to highlight the shift 
from the ontological to the semantic perspective on its origin and nature. In 
short, the ontological viewpoint defines miracles as unique Divine acts that go 
beyond the laws of nature, while the semantic alternative interprets miracles 
as being events imbued with special meaning by their observers or recipients, 
without necessarily involving supernatural intervention. Further, the semantic 
reading of miracles remains in accord with hermeneutical methods in contem-
porary theology and has become the standard when miracles serve as arguments 
in favor of Divine action (e.g., Rusecki, 2006, p. 211–290). This paper focus-
es exclusively on miracles understood as observable events within the natural 
world and does not address miracles that have been affirmed solely by faith, 
such as transubstantiation in the doctrine of the Eucharist.

The purpose of this paper is to investigate the coherence of the concept of  
a miracle within a contemporary scientific framework in which chance is tamed. 
The taming of chance is a phrase coined by Canadian philosopher Ian Hack-
ing to figuratively render a pivotal process in contemporary science in which 
chance events receive rigorous treatment in the theory of probability, whereby 
they are brought into the domain of scientific rationality (Hacking, 2009, 2007). 
This phenomenon has been incisively analyzed by Michał Heller in his semi-
nal work entitled Philosophy of chance (Heller, 2013). The research objective 
of the article will be pursued by showing that the ontological interpretation of 
miracles as being the result of Divine intervention (which transcends the natural 
order of nature’s operations) loses its coherence once probabilities are included 
in the theoretical account of the fundamental fabric of the Universe. Firstly,  
a concise introduction to the process of taming chance will be provided, along 
with a special emphasis on how some key concepts pertaining to chance evolve 
as they migrate to the framework of the contemporary accounts of probability. 
Secondly, a brief overview of the two main concepts of a miraculous event will 
be surveyed: the semantic concept following the tradition of St. Augustine and 
the ontological concept maintained by St. Thomas Aquinas. The third step will 
demonstrate that the Thomistic view, reliant on the Aristotelian understanding 
of chance events, lacks coherence and leads to a number of conceptual difficul-
ties. It will be demonstrated why the taming of chance favors the semantic view 
of miracles, which squares not only this very aspect of the progress of science 



The Taming of Chance: Towards the Semantic Perspectives of Miracles 79

but, more broadly, accords with general tendencies in which science reshapes 
our image of the Universe and how the knowledge of its workings is acquired. 
Finally, some new insights into the nature of miraculous events will be gleaned 
from such key outcomes of the theory of probability as the Law of Large Num-
bers and Shannon’s theory of entropy. Undoubtedly, the consideration car-
ried out in this study serves as yet another example of how theology can lead  
a fruitful dialogue with science and how it corrects its doctrines with the growth 
of scientific knowledge.

The taming of chance

Contemporary science is an intellectual enterprise that constantly expands its 
insights into the intricacies of the physical reality. It rests on the assumption that 
this reality is an ordered and harmonious entity. Although this order guarantees 
that new questions formulated by scientists will have their answers, the vastness 
of physical reality, as compared to the epistemic capacity of the human mind, 
makes its insight into the structure of the Universe limited. Renowned American 
physicist, Leonard Susskind, captured this point with the following reflection:

Very likely, we are still confused beginners with very wrong mental pictures, and ul-
timate reality remains far beyond our grasp. The old cartographer’s term terra incog-
nita comes to mind. The more we discover, the less we seem to know. That’s physics 
in a nutshell (Susskind, 2008, p. 441).

The story of chance and probability in Western thought follows a similar 
pattern as it proceeds from simple common-sense models of chance developed 
in ancient Greece to the contemporary, mathematically sophisticated theory of 
probability.

The first significant advance was made by Aristotle, who inquired into the 
meaning of chance events in a systematic way. Aristotle’s universe was harmo-
nious and orderly because it was governed by necessity. For Aristotle, the cen-
tral concept that makes nature intelligible is causality: everything that happens 
must have a cause. An event that qualifies as chance is an event that occurs at 
the crossings of the chains of causality, which are accidental and unexpected 
to observers. Aristotle defines a chance event as follows: “the accidental, then, 
is what occurs, but not always nor of necessity, nor for the most part” (Meta-
physics, XI, 1065a)1. Evidently, chance events must be rare because frequently 

1 Quotations of the works of Aristotle are taken from (Aristotle, 1857).



Wojciech P. Grygiel80

occurring chance events would jeopardize the orderliness and intelligibility of 
nature and the edifice of science. In other words, chance events must be ex-
ceptions, occurring infrequently within the broader framework of ordered and 
purposeful processes. Aristotle added: “there is no science of such a thing; for 
all science is of that which is always or for the most part, but the accidental is 
in neither of these classes” (Metaphysics, XI, 1065a). Consequently, chance 
events, which are (of necessity) rare, are excluded from the umbrella of scientif-
ic rationality because, as Aristotle claimed, science can grasp only those events 
that are causally linked in a perfectly (or almost perfectly) predictable way.

Undoubtedly, the Aristotelian view of chance events sets a considerable 
boundary on what can qualify as rational and scientifically explicable. As Heller 
showed in detail, the process of the taming of chance, that is, of overcoming this 
boundary and introducing chance under the umbrella of scientific rationality, was 
a complex and lengthy one, but its ultimate success was sealed with the develop-
ment of the mathematical theory of probability. A key figure in this process was 
Swiss mathematician, Jacob Bernoulli (1655–1705), who formulated and proved 
the famous Law of Large Numbers (LLN). This law asserts that the average of 
the results obtained from a large number of trials of a random event approaches 
the expected value. It expresses the long-term stability of the averages of random 
events, consequently suggesting that events of this kind do reveal some regulari-
ties and, as such, they qualify under the regime of the scientific method. In short, 
chance is thus tamed (e.g., Durrett, 2019, p. 37–97). The LLN provides a direct 
reason why casinos and lotteries can expect long-term profits, despite having 
to occasionally pay large sums of money to winners (Heller, 2013, p. 47–51).  
Ultimately, what allowed the theory of probability to reveal its full rationality 
was the theory of measure, which was applied to probabilities by Russian math-
ematician Andriej Kolmogorow in 1933 (Heller, 2013, p. 101–103). 

Miracles: between Augustine and Aquinas

There are two major philosophical perspectives that provide distinct inter-
pretations of miracles: the semantic and the ontological. Both perspectives find 
their origins in the thought of two prominent Christian thinkers: St. Augustine 
and St. Thomas Aquinas, respectively. As Rusecki explained, the main purpose 
of miracles (according to St. Augustine) was theological. They are to symbol-
ically communicate the Divine plan of mankind’s salvation and to assure its 
credibility (2006, p. 35–50). Augustine claimed that events considered as mi-
raculous do not need to be any more exceptional than any other natural phenom-
enon because nature – in its entirety – is one grand miracle. This claim flows 



The Taming of Chance: Towards the Semantic Perspectives of Miracles 81

from Augustine’s firm belief that all that occurs in the Universe according to the 
laws of nature deserves to be called miraculous as it follows the order instituted 
by God. Ultimately, it is God Himself who acts in all that takes place in na-
ture. Moreover, Augustine introduced some other qualifications of miraculous 
events; namely, how they show their importance to the human mind is that they 
occur rarely and as such they attract more attention and cause astonishment. 
Augustine’s view of miracles is primarily semantic because he associates them 
with gaps in the knowledge of nature and they take on their due significance 
when they are interpreted in the domain of religion (St. Augustine, 2003, The 
City of God, X.12, X.16–18, XXI.7, XXI.8).

The semantic perspective suggests that miracles do not arise from a direct 
intervention by God but depend rather on how individuals interpret experienced 
events within their framework of faith. A miracle becomes a “sign” of Divine 
presence, not because it disrupts the physical law, but because believers per-
ceive it as bearing religious importance. This approach avoids the theological 
complications associated with God “breaking” the established laws of nature. 
Instead, it emphasizes the role of human perception in attributing sacred mean-
ing to certain occurrences, thereby allowing individuals to view ordinary events 
as being filled with Divine significance. This approach, then, treats miracles as 
coming from the personal, spiritual interpretation of events rather than from the 
overt exercise of supernatural force.

One of the most influential articulations of the ontological view of miracles 
comes from St. Thomas Aquinas, for whom three characteristics define mira-
cles: they are perceptible by the senses, they transcend the created order, and 
their cause is God (e.g., Rusecki, 2006, p. 89–106). Aquinas wrote:

A miracle properly so called is when something is done outside the order of nature. 
[...] So for a miracle is required that it be against the order of the whole created nature. 
But God alone can do this, because, whatever an angel or any other creature does by 
its own power, is according to the order of created nature; and thus it is not a miracle. 
Hence God alone can work miracles (Aquinas, 1981, Summa Theologica I.110.4).

He considered miraculous events to be “supernatural” or beyond nature, not 
because they break the natural law but because they express God’s omnipotence 
in ways that surpass human understanding. Divine interventions, through which 
miracles occur, should not be taken as God violating the Universe but as rather 
revealing a deeper level of rationality that extends beyond creation. This attests 
to his particular concern in how to justify the objective, which is, independent 
of interpretation and context, the nature of miracles. From this view, miracles 
embody God’s consistent purpose, rather than his occasional disruption of na-
ture’s regularities. They reveal a special relationship between God and creation, 



Wojciech P. Grygiel82

in which the divine will dynamically shapes reality. Thus, miracles act as signs 
of God’s real presence in the world, transcending natural boundaries to create 
moments of the Divine-human encounter.

It turns out that, in addition to his predominantly ontological account of 
miracles, Aquinas resorts to some more psychological qualification of these 
kinds of events. In doing this, he makes a clear reference to the works of St. Au-
gustine. who asserted that a miracle exceeds human expectations regarding how 
nature should behave so much so that it should cause astonishment. Moreover, 
the cause of such an event must be hidden (Aquinas, 1952, De potentia Dei,  
q. 6, a. 2). In his Summa Contra Gentiles, Aquinas reaffirmed this point by stating:

Things that are at times divinely accomplished, apart from the generally established 
order in things, are customarily called miracles. [...] So, a thing that has a completely 
hidden cause is wondrous in an unqualified way, and this the name, miracle, suggests; 
namely, what is of itself filled with admirable wonder, not simply in relation to one 
person or another. Now, absolutely speaking, the cause hidden from every man is God 
(Aquinas, 1975, Summa Contra Gentiles, III.101).

What connects these two quotes is Aquinas’ insistence on minimizing the 
subjective interpretation of miracles by establishing an objective criterion for 
their evaluation. This criterion assumes the existence of an absolute and know-
able boundary that distinguishes the domain of natural forces from what is ex-
clusively reserved to the Divine causality. The existence of such a boundary 
aligns with the Aristotelian and Thomistic belief that the Universe is ruled by 
necessity, and each course of events can be potentially deduced from the first 
principles of nature (Aquinas, 1975, Summa Contra Gentiles, II.4–5). It is the 
claim of the existence of this boundary that will lead to a marked conceptual 
inconsistency with the onset of the contemporary scientific method.

An irrational tension

There is no doubt that, as scientific knowledge progresses, many phenom-
ena, once attributed to Divine Intervention, receive natural explanations. A fa-
mous example is Isaac Newton’s theory of gravity, which explained planetary 
motion but could not account for the solar system’s long-term stability. New-
ton supposed that it might require Divine intervention to correct gravitational 
perturbations. Using Newtonian mechanics, Pierre-Simon Laplace demonstrat-
ed that small, self-correcting perturbations ensure the solar system’s stability. 
When asked about God’s role, Laplace famously remarked (so it is believed),  
“I had no need of that hypothesis” (Pedersen, 2007, p. 256–269). Through  



The Taming of Chance: Towards the Semantic Perspectives of Miracles 83

a constant revision of its claims, based on the buildup of empirical material 
(as well as theoretical insight), the contemporary scientific method results in  
a constant broadening of what falls under the regime of scientific explanation. 
As argued in detail by Grygiel, the uncertainty as to what constitutes the bound-
aries of natural order in its entirety is the main source of inconsistency with 
Aquinas’ ontological view of miracles (Grygiel, 2021). It turns out that the stan-
dard cognitive model of the formation of religious beliefs may be effectively 
used to align the dynamics for the development of science with the semantic 
approach to the understanding of the nature of miracles (De Cruz and De Smedt, 
2015, p. 161–165; Murray and Goldberg, 2010, p. 183–189).

The rigid setting of boundaries for what falls into the domain of science 
leads to an additional source of inconsistency in Aquinas’ treatment of miracles. 
It is not difficult to observe that, purely from the point of view of the event itself,  
a chance event is indistinguishable from a miracle, as both are rare and unpre-
dictable. Rarity finds its justification in the point that frequent natural chance 
events would jeopardize the harmony of the workings of natural causes, much 
the same as a frequently intervening God would abuse his power beyond what 
is often referred to as potestas ordinata and ultimately steer towards occasion-
alism. Since rarity in itself is not enough, as even natural causes can bring about 
rare events, exceptionality assures that these events do not follow naturally es-
tablished patterns. Moreover, in both cases, the cause is hidden: chance events 
are accidental. So, their causes are unknown, and miracles are effected by a tran-
scendent God. It is evident, then, that what distinguishes chance events from mir-
acles lies in their cause, be they natural or supernatural, and purposes, which may 
be accidental or intentional, and which are not discernible from the event alone. 
In other words, to truly differentiate between a chance event and a miracle, one 
must move beyond the event itself and engage with its context and interpretation. 
With regard to chance events, Aquinas made the following comment:

There is nothing to prevent certain things from happening by chance or fortuitously 
in reference to their proximate causes, but not as regards Divine providence... For it 
is accidental that a man finds a treasure which he intended not to look for, but it is 
not accidental to God, who ordered that he should find the treasure for some good 
purpose (Aquinas, 1981, Summa Theologica I, 103.7).

There is no doubt that God, as the primary cause, sustains the existence of 
all things and the laws of nature that allow chance events to occur. However, 
He does not act as their immediate cause. Although, in these events, God works 
through proximate causes without suspending natural laws, there arises a certain 
tension within the created order because its operations bear the mark of acciden-
tality, which deflects from the Greek insistence on the order of nature ruled by 



Wojciech P. Grygiel84

necessity. Aquinas’ response to a such state of affairs, namely, that chance events 
are not caused by God but only foreseen by His providence, seems somewhat un-
natural. It looks like a compromise between what cannot be fully accommodated 
by scientific rationality and what calls for some rational explanation in which 
God comes in handy to fill the gap and render these events purposeful.

However, one needs to be careful of matching Aristotle and Aquinas too 
closely on the issue of chance in medieval thought, which was influenced by 
the Christian doctrine of creation, as it developed the concept of contingency, 
which, as Heller pointed out, makes “the world open to probability” (Heller, 
2013, p. 29). Although this opening neutralizes the possibility of deriving the 
laws governing the Universe solely from the first principles, Aquinas’ reliance 
on deductive reasoning in deciphering the mysteries of the Universe as empiri-
cally observed is quite evident (e.g., Aquinas, 1986). Based on these consider-
ations, it seems plausible to infer that, from a purely ontological point of view 
(unrelated to any interpretative contexts), chance events, which are regarded as 
“accidental”, create a zone of uncertainty in which a rare and unexpected event 
can equally qualify as an occurrence of chance or as a miracle. Ultimately, this 
renders Aquinas’ ontological perspective on miracles inconsistent. 

As was explained above, the taming of chance means that chance events are 
no longer relegated to the zone of irrationality, but that the regularities they display 
can be captured by means of the theory of probability. This, in turn, opens up the 
possibility to reconcile these events with the ontological view of the mathematicity 
of the Universe, in light of which mathematical structures underpin the most fun-
damental fabric of the Universe (e.g., Heller, 2006). Most importantly, however, 
these structures can be regarded as having a causal influence on the Universe’s dy-
namics, whereby they orchestrate the regularity of events that occur in the physical 
reality. Therefore, if the fundamental fabric of the Universe includes probabilities, 
they will assume a direct causal role that, in contrast to the accidentality of chance 
events in the Aristotelian-Thomistic view, becomes a means for the ordinary oper-
ations of the Universe. Consequently, the taming of chance comes as a relief to the 
tension effected by the accidentality of chance in the pre-scientific scheme, as God 
no longer has to fill a space that constitutes a breach in rationality with His prov-
idence. Instead, He can fully exercise his governance of the Universe, including 
the chance events that are characterized by rarity and unpredictability. Since these 
characteristics are also proper to miracles, it seems more rational that God prompts 
such events through natural causes rather than by influencing them with His spe-
cial intervention. This inference shows more coherence from the theological point 
of view because it underscores the sufficiency of the created order to carry out the 
Divine plan in its entirety, rather than demanding God make occasional interven-
tions to supplement what the natural order falls short of.



The Taming of Chance: Towards the Semantic Perspectives of Miracles 85

The combination of this outcome with the conclusions presented by Grygiel 
regarding the impact of the development of science on the coherence of the con-
cept of a miracle, reaffirms the inconsistency of the ontological perspective of 
miracles as proposed by St. Thomas Aquinas. It turns out that God has space for 
bringing forth rare and unexpected events in the domain which could fall under 
the regime of a precise mathematical theory, such as quantum mechanics or 
nonlinear dynamics and chaos theory. Although this may initially raise concerns 
as to whether the idea of an omniscient God can be maintained under such cir-
cumstances, the prevalent view that the Universe and its complexity arise due to 
the interplay of chance and necessity has generated a theological response. This 
is best known from Arthur Peacocke’s famous metaphor of God the Creator as  
a composer or, as Peacocke emphasized, “an Improvisor of unsurpassed ingenu-
ity” (Peacocke, 1993, p. 174–177). In a nutshell, similar to how the composer of 
a fugue explores the potentialities encoded in the law-like structure of this mu-
sical form, God the Creator uses chance (set by the probabilities) to explore the 
potentialities immanent in the laws of nature to bring forth new entities beyond 
the expectations of an observer. A deep consistency appears between Divine 
purpose and intention and the unfolding of events in the Universe, which are 
orchestrated by the interplay of chance and necessity. Undoubtedly, these purely 
naturally generated events interpreted as the workings of an intentional agency 
favor the semantic, and not the ontological, perspective of miracles.

It turns out that the intuitive preference for an interventionist understanding 
of Divine action has prompted modern scholars in theology to explore ways of 
reconciling Divine interventions and miracles with natural laws as revealed by 
contemporary science. For instance, the idea of top-down causation, champi-
oned by Arthur Peacocke, views God as influencing creation holistically, acting 
on entire systems rather than individual parts, and so allowing divine action to 
shape the cosmos within its natural order (Peacocke, 1995). Another model pos-
its that God operates at the quantum level, subtly guiding outcomes through the 
inherent indeterminacy of quantum events. This approach envisions God’s in-
fluence as being orchestrated at a micro-level, affecting larger phenomena while 
simultaneously adhering to the framework of natural laws (Murphy, 1995). On 
one hand, these models do present a vision of Divine action as being an inter-
vention that integrates with, rather than disrupts, the natural workings of the 
universe. On the other, however, they continue to face the objection of implying 
an incomplete design, as if God needs to intervene to adjust the natural order 
to achieve his goals. This view risks portraying God’s creation as being inher-
ently flawed, requiring periodic fixes or adjustments. Additionally, the notion 
of intervention suggests that God’s will might be inconsistent, as it implies he 
established natural laws only to occasionally supplement them through miracu-



Wojciech P. Grygiel86

lous acts. By contrast, non-interventionist theology posits that God achieves His 
aims through a primordial order in which everything is carefully set to unfold 
according to divine purpose. In this view, God does not need to alter the natural 
world through miracles because creation is already aligned with His intentions 
(e.g., Murphy, 2006, p. 127–128).

The taming: new insights

It turns out that the taming of chance, and in particular its two results, the 
Law of Large Numbers and Shannon’s theory of entropy, can serve as a means 
of further insight into the nature of miraculous events. As was previously men-
tioned, the Law of Large Numbers provides a scientific basis for understanding 
regularities in chance events, offering an alternative to the Aristotelian-Thom-
istic claim that chance lies beyond scientific rationality and requires the intro-
duction of accidentality into the fabric of the Universe. Regarding miracles, this 
law implies that even extremely rare and unexpected events may occur naturally 
in large populations or over many repeated trials. For example, among billions 
of people, there may be some instances of seemingly miraculous recoveries 
or other extraordinary occurrences that defy expectations. The LLN clarifies 
that rare events are statistically inevitable in large ensembles but do not require 
supernatural causes for their explanation. Moreover, this perspective considers 
that an individual observer or recipient of a miracle is not isolated but is an 
integral part of the Universe and its vast network of interrelated events. From 
this viewpoint, what might appear to be an isolated miraculous event can be 
understood as the natural outcome of the complex interplay of countless factors 
within the cosmic system. This inference aligns with the non-interventionist 
semantic view, which interprets miracles as naturally occurring events whose 
rarity and extraordinary nature make them easily perceivable as miraculous.

At this point, one could raise a legitimate concern regarding the applica-
bility of the LLN to the narratives of miracles, particularly in the context of 
the New Testament, which presents a significant concentration of miraculous 
events within a relatively short period of time. The LLN, however, does not pre-
clude the occurrence of such clusters: it describes the convergence of observed 
averages to the expected probabilities occurring over a large number of trials 
without reference to the temporal distribution of rare events. Even a packed 
series of low-probability events may still fit within the bounds of statistical 
plausibility without the violation of natural laws. Consequently, such clusters 
do not call for the return to an ontological interpretation of miracles as events 
beyond natural order. Viewed semantically, they may be taken as theologically 



The Taming of Chance: Towards the Semantic Perspectives of Miracles 87

significant concentrations of meaning, which are embedded in specific histor-
ical contexts and read as signs of Divine action. This approach preserves the 
integrity of both the probabilistic worldview and the theological significance of 
the events in question, while avoiding the metaphysical overflows presented by 
the ontological model.

Another valuable insight into the nature of miracles as chance events can 
be gleaned from Shannon’s theory of entropy (e.g., Borda, 2011, p. 11–13). 
According to this theory, the amount of information I(x) conveyed by event x is 
related to its probability p(x) by the formula: I(x)= - log p(x). This relationship 
shows that events occurring with a low probability also carry a large amount of 
information. For instance, one can consider the case of a medical diagnosis for 
a patient who undergoes routine testing. Results fitting entirely within normal 
ranges provide little new information, as they confirm what is already known. 
However, if they unexpectedly produce rare and unusual outcomes, then they 
reveal something meaningful, perhaps the early onset of a condition that would 
have otherwise remained hidden. In the context of miracles, this suggests that 
low-probability events have the potential to convey powerful and transformative 
messages. Their rarity and extraordinary nature may easily prompt observers to 
reevaluate their deeply held beliefs or opinions. In theological terms, miracles 
may serve as concentrated acts of Divine communication. By encapsulating  
a profound message within a single extraordinary event, a miracle can provoke 
immediate and significant reactions, such as a conversion or a renewed sense of 
faith. This interpretation aligns with both biblical and non-biblical accounts of 
miracles, which often depict them as catalysts for a rapid transformation. The 
concentrated nature of a miracle’s impact may achieve results that prolonged, 
incremental divine activity might not, precisely because of its surprising and 
information-rich character. Shannon’s theory thus provides a framework for un-
derstanding how the low probability of miracles enhances their communicative 
power, making them uniquely suited to effect profound and immediate change.

Conclusions

As the inquiry carried out within this paper nears its conclusion, it is fitting 
to offer several final remarks which will produce a more general impact and 
significance from the inquiry’s outcomes. As was already indicated in the intro-
duction, these outcomes reveal new dimensions in which the dialogue between 
science and theology can flourish. They concern an important problem connect-
ed with how to understand the ways in which God interacts with the world and 
communicates His messages to people. In particular, these outcomes revealed 



Wojciech P. Grygiel88

the constant need to reevaluate the meaning of rationality, which continues to 
unveil its new incarnations with the progress of science. These incarnations, in 
turn, project significantly on how the human mind shapes the idea of God and 
how it comes up with a conceptually consistent picture that integrates the imma-
nent world discovered by science with the existence and providential activity of 
God as a transcendent and fully rational entity. 

There is no doubt that miracles, as constantly experienced through subse-
quent generations, present the challenge of being integrated into the scientifical-
ly driven, dynamic image of the world. The presented inquiry has demonstrated 
that the taming of chance, as a sure instance of expanding the limits of rational-
ity, does not do away with the category of a miracle. Rather to the contrary, by 
making a strong reference to the classical teachings of St. Augustine, it reinforc-
es the semantic perspective on miracles. By framing miracles as deeply personal 
and interpretative, rather than ontologically disruptive, the semantic concept 
offers a way to harmonize belief in miracles with the empirical reliability of the 
scientific worldview. This approach, while perhaps less visually spectacular, 
maintains a coherent image of God as a constant, subtle force within creation, 
inviting believers to find meaning not in the inexplicable, but in the profoundly 
interconnected design of natural order. Also, the semantic concept, which views 
miracles as faith-based interpretations without divine intervention, addresses 
many of these issues, including the “God of the gaps” problem and the difficul-
ties of specifying where and how God interacts with nature. May the following 
excerpt, taken from Michał Heller, serve as a closing remark to what this paper 
has hopefully been able to convey: “[God] is present everywhere so much that 
He is invisible. You cannot see the marks of God because everything is His 
mark” (Heller et al., 2016, p. 314).

Bibliography

Aquinas Thomas, 1975, Summa Contra Gentiles, University of Notre Dame Press, Notre Dame, IN.
Aquinas Thomas, 1981, Summa Theologica. Christian Classics, Westminster, Md.
Aquinas Thomas, 1986, The Division and Methods of the Sciences: Questions V and VI of His Com-

mentary on the De Trinitate of Boethius, Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Toronto.
Aquinas Thpmas, 1952, Quaestiones Disputatae: De Potentia Dei, The Newmann Press, Westmin-

ster, Maryland.
Aristotle, 1857, Metaphysics, London, H.G. Bohn.
Basinger David, 2018, Miracles, Elements in the philosophy of religion, Cambridge University 

Press, Cambridge.
Bersee Ton, 2021, On the meaning of “miracle” in Christianity: a philosophical evaluation of the 

current miracle debate and a proposal of a balanced hermeneutical approach, Studies in philo-
sophical theology, Peeters, Leuven; Bristol, CT.



The Taming of Chance: Towards the Semantic Perspectives of Miracles 89

Borda Monica, 2011, Fundamentals in Information Theory and Coding, Springer Berlin / Heidel-
berg, Berlin, Heidelberg.

De Cruz Helen, De Smedt Johan, 2015, A Natural History of Natural Theology: The Cognitive Sci-
ence of Theology and Philosophy of Religion, MIT Press, Cambridge, MA London.

Durrett Rick, 2019, Probability: Theory and Examples, 5th ed. ed. Cambridge University Press, 
Cambridge.

Grygiel Wojciech P., 2021, Cognitive Aspects of the Philosophical and Theological Coherence of 
the Concept of a Miracle within the Contemporary Scientific World View, Zagadnienia Filozo-
ficzne w Nauce, vol. 70, p. 111–138.

Hacking Ian, 2007, The emergence of probability: a philosophical study of early ideas about proba-
bility, induction and statistical inference, second edition, reprinted. ed. Cambridge University 
Press, Cambridge.

Hacking Ian, 2009, The Taming of Chance, 12. print. ed, Ideas in context. Cambridge University 
Press, Cambridge.

Heller Michał, 2006, Czy świat jest matematyczny?, Filozofia i Wszechświat. Universitas, Kraków, 
p. 48–57.

Heller Michał, 2013, Philosophy of Chance: A cosmic fugue with a prelude and a coda, Copernicus 
Center Press, Kraków.

Heller Michał, Bonowicz Wojciech, Brożek Bartosz, Liana Zbigniew, 2016, Wierzę, żeby rozumieć. 
Z Michałem Hellerem rozmawiają Wojciech Bonowicz, Bartosz Brożek i Zbigniew Liana, Wy-
dawnictwo ZNAK, Kraków.

McGrew Timothy, Larmer Robert, 2024, Miracles, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 
Edward N. Zalta, Uri Nodelman (eds.), Metaphysics Research Lab, Stanford University.

Mérő Lásló, 2018, The logic of miracles: making sense of rare, really rare, and impossibly rare 
events, Yale University Press, New Haven, London.

Murphy Nancey, 1995, Divine Action in the Natural Order: Buridan’s Ass and Schrödinger’s Cat, 
in: Chaos and Complexity: Scientific Perspectives on the Divine Action, Robert J. Russell, 
Nancey Murphy, Arthur R. Peacocke (eds.), Vatican Observatory Publications, Center for The-
ology and the Natural Sciences, Vatican City State – Berkeley, CA, p. 325–358.

Murphy Nancey, 2006, Bodies and Souls, or Spirited Bodies? Cambridge University Press, Cambridge.
Murray Michael J., Goldberg Andrew, 2010, Evolutionary Accounts of Religion: Explaining and 

Explaining Away, in: The Believing Primate: Scientific, Philosophical, and Theological Reflec-
tions on the Origin of Religion, Jeffrey Schloss, Michael J. Murray (eds.), Oxford University 
Press, Oxford, p. 179–199.

Nickell Joe, 2013, The science of miracles: investigating the incredible, Prometheus Books, Am-
herst, NY.

Peacocke Arthur R., 1993, Theology for a Scientific Age: Being and Becoming – Natural, Divine and 
Human, Fortress Press, Minneapolis.

Peacocke Arthur R., 1995, God’s Interaction with the World: The Implications of Deterministic Cha-
os and of Interconnected and Interdependent Complexity, in: Chaos and Complexity: Scientific 
Perspectives on the Divine Action, Robert J. Russell, Nancey Murphy, Arthur R. Peacocke 
(eds.), Vatican Observatory Publications, Center for Theology and the Natural Sciences, Vati-
can City State – Berkeley, CA, p. 263–288.

Pedersen Olaf, 2007, Two Books: Historial Notes on Some Interactions Between Natural Science 
and Theology, Ed. Vatican Observatory, Vatican.

Pyysiäinen Ilkka, 2004, Magic, miracles, and religion: a scientist’s perspective, Cognitive science 
of religion series, AltMira Press, Walnut Creek, CA.

Rusecki Marian, 2006, Traktat o cudzie, Komitet Nauk Teologicznych PAN – Wydawnictwo KUL, 
Lublin.



Wojciech P. Grygiel90

St. Augustine, 2003, The City of God, Penguin classics. Penguin Books, London – New York.
Susskind Leonard, 2008, The Black Hole War: My Battle with Stephen Hawking to Make the World 

Safe for Quantum Mechanics, Little, Brown and Company, New York.
Świeżyński Adam, 2012, Filozofia cudu: w poszukiwaniu adekwatnej koncepcji zdarzenia cudowne-

go, Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego, Warszawa.

Oswajanie przypadku: ku semantycznej koncepcji cudu

Streszczenie: W prezentowanym artykule zaprezentowana została analiza rozumienia cudów  
w świetle współczesnego rozwoju nauki, który włącza przypadkowość w racjonalne ramy teorii 
prawdopodobieństwa. Analiza ta wskazuje na zauważalne przesunięcie od ontologicznej interpre-
tacji cudów, definiowanych jako unikalne, nadprzyrodzone interwencje Boskie, które przekraczają 
prawa natury, do perspektywy semantycznej, w której cuda są zdarzeniami obdarzonymi szcze-
gólnym znaczeniem przez ich obserwatorów, bez potrzeby odwoływania się do nadprzyrodzone-
go sprawstwa. Poprzez krytyczne zbadanie filozoficznych i teologicznych tradycji św. Augustyna  
i św. Tomasza z Akwinu, artykuł ukazuje, w jaki sposób tomistyczne ramy ontologiczne, zako-
rzenione w arystotelesowskim rozumieniu przypadku, napotykają istotne trudności koncepcyjne  
w paradygmacie probabilistycznym współczesnej nauki. Natomiast interpretacja semantyczna lepiej 
współgra z osiągnięciami naukowymi, w tym z wnioskami płynącymi z prawa wielkich liczb i teorii 
entropii Shannona, oferując zrewidowaną perspektywę na naturę cudów. Osiągnięte rezultaty stano-
wią przyczynek dla owocnego dialogu między teologią a nauką, ilustrując, w jaki sposób koncepcje 
teologiczne mogą ewoluować w odpowiedzi na ustalenia nauki, jednocześnie zachowując swoją 
aktualność i spójność w współczesnym dyskursie.

Słowa kluczowe: cud, ontologia, przypadek, prawdopodobieństwo, konieczność.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11703

Marek Karczewski*
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie (Polska)

WSKRZESZENIA DZIECI W AKTACH KANONIZACYJNYCH 
DOROTY Z MĄTÓW W PERSPEKTYWIE TEOLOGICZNEJ

Streszczenie: Artykuł nosi tytuł: Wskrzeszenia dzieci w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów. 
Perspektywa teologiczna. Schemat opracowana jest następujący. W punkcie pierwszym omówiono 
skomplikowane dzieje i kompozycję wydania źródłowego akt kanonizacyjnych R. Stachnika (1978).  
W punkcie drugim zwrócono uwagę na znaczenie akt jako źródła informacji o charakterze teologicz-
nym. W ostatnim, trzecim punkcie poddano analizie 26 opisów przywrócenia do życia dzieci. Według 
komisji kościelnej zostały one uznane za cuda dokonane za wstawiennictwem Doroty. Szczególną 
uwagę zwrócono na znaczenie teologiczne wskrzeszeń. Cuda ożywienia dzieci uzupełniają obraz Do-
roty jako lokalnej świętej i symbolicznej Matki Prus. Była ona bowiem nie tylko mistyczką, ale także 
żoną i matką. Cuda wskrzeszeń wiążą się z działaniem Boga oraz powołaniem prorockim Doroty.

Słowa kluczowe: 	Dorota z Mątów, cuda średniowieczne, średniowieczny proces kanonizacyjny, 
ożywienia dzieci, Pomezania.

Temat cudu nie jest obcy autorom literatury hagiograficznej i teologicz-
nej średniowiecza. O cud błagali wszyscy, którzy znaleźli się w krytycznej, 
granicznej sytuacji życiowej, w niebezpieczeństwie śmierci, ciężkiej chorobie 
itd. Doświadczenie cudu zmieniało wiele w relacji do Boga, do Kościoła i do 
społeczeństwa (zob. Kleine, 2007). Z drugiej strony w dość powszechnej opinii 
średniowieczne opisy cudów nierzadko wydają się być oderwane od realiów 
historycznych (Kleine, 1999, s. 125; Manikowska, Gacka, 2018, s. 657–748). 
Mówi się raczej o legendach, które powstały nierzadko w celu osiągnięcia kon-
kretnych celów religijnych i społeczno-politycznych (por. Kwiatkowska, 2015, 
s. 16–18). Cuda1 odgrywały główną rolę w podejmowanych procesach kanoni-
zacyjnych i propagowaniu kultu świętych średniowiecza (zob. Krötzl, Katajala-
Peltomaa, 2018). 

* Adres: ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM; marek.karczewski@uwm.edu.pl; ORCID: 
0000-0001-9435-3832.

1 Wraz z rozwojem nauki Kościoła również średniowieczna koncepcja teologiczna cudu podlegała 
dalszej dyskusji i precyzacji (zob. Rusecki, 2006; Panasiuk, 2008, s. 53–78).



Marek Karczewski92

W niniejszym artykule podjęto próbę interpretacji teologicznej wydarzeń 
cudownych, które w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów (1347–1394) zo-
stały przedstawione jako wskrzeszenia dzieci. Źródło podstawowe stanowi wy-
danie krytyczne akt kanonizacyjnych przygotowane przez Richarda Stachnika 
we współpracy z Anneliese Triller i Hansem Westphal’em w roku 1978 (dalej 
Akten)2. Zarówno akta kanonizacyjne Doroty jak i zawarte w nich opisy cudów 
stają się przedmiotem szerszych tematycznie studiów historycznych, kulturo-
wych i teologicznych. Jednak relatywnie nieliczne są dedykowane aktom opra-
cowania monograficzne. Warto tu wspomnieć opracowanie Jenni Kuuliala na 
temat choroby i uzdrowień w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów (Kuulia-
la, 2018, s. 46–74). Słabo zbadany aspekt stanowi kwestia świadectw o przy-
wróceniu do życia zmarłych dzieci. Temat ten bezpośrednio pojawił się jedynie 
w starszej literaturze naukowej (Westphfal, 1955, s. 11–14). Brakuje aktualnych 
opracowań uwzględniających wymiar teologiczny wskrzeszeń dzieci. Stąd idea, 
by podjąć próbę interpretacji wskrzeszeń w perspektywie teologicznej. 

Schemat poniższego artykułu jest następujący. Skomplikowane dzieje i kom-
pozycja wydania źródłowego akt kanonizacyjnych zostały omówione w punk-
cie pierwszym poniższego opracowania. W punkcie drugim zwrócono uwagę na 
ich znaczenie jako źródła informacji o charakterze teologicznym. W ostatnim, 
trzecim punkcie poddano analizie zawarte w aktach świadectwa przywrócenia do 
życia dzieci, które według komisji kościelnej mogły być zakwalifikowane jako 
cuda dokonane za wstawiennictwem zmarłej Mistyczki Pomezańskiej, Doroty  
z Mątów. Szczególną uwagę zwrócono na znaczenie teologiczne wskrzeszeń 
dzieci w kontekście średniowiecznych starań o kanonizację Doroty z Mątów. 

1. Wydanie krytyczne akt kanonizacyjnych Doroty z Mątów

Bezpośrednio po śmierci Doroty w Mątów podjęto starania o przeprowadze-
nie jej procesu kanonizacyjnego. Pod koniec XIV w. zasady przeprowadzania 
procesu nie były jeszcze doprecyzowane (Karpeta, 2017, s. 105–106). Przyjmo-
wano, że powodem kanonizacji mogło być męczeństwo za wiarę, heroiczność 
cnót, cuda i szczególne łaski (Karpeta, 2017, s. 105). Istotną rolę odgrywały tzw. 
zbiory cudów, które potwierdzały świętość kandydatów. W roku 1391 została 
wyniesiona na ołtarze św. Brygida Szwedzka (Kuuliala, 2017, s. 53). Jej proces 
trwał od roku 1379. Kanonizował ją papież Bonifacy IX, który otworzył pro-

2 Richard Stachnik i inni (opr.), 1978, Die Akten des Kanonisationsprozess Dorotheas von Montau 
von 1394 bis 1521, Forschungen und Quellen zur Kirchen- und Kulturgeschichte Ostdeutschland 15, 
Wien-Köln, Böhlau. Dostępny jest przekład na język polski, którego dokonał Julian Wojtkowski, 2014, 
Akta procesu kanonizacyjnego Doroty z Mątów od 1394 do 1521, Archidiecezja Warmińska, Olsztyn.



Wskrzeszenia dzieci w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów... 93

ces kanonizacyjny Doroty z Mątów w roku 1404. Jednak w dyskusji naukowej 
podkreśla się, że w kontekście lokalnym proces Doroty z Mątów był unikalny.  
W latach 1250–1400 w krajach niemieckich nie było oficjalnych procesów kano-
nizacyjnych (Kuuliala, 2017, s. 54–55). Z różnych przyczyn proces kanonizacyj-
ny przeciągał się (Borzyszkowski, 1977, s. 517–536). Po raz pierwszy do papieża 
Bonifacego IX i kolegium kardynalskiego o kanonizację Mistyczki Pomezańskiej 
9 września 1395 r. zwrócili się biskupi pomezański Jan Mnich, warmiński Henryk 
Sorbom, sambijski Henryk Seefeld, członkowie kapituł tych diecezji oraz diecezji 
chełmińskiej, opaci cysterscy z Oliwy i Pelplina – Mikołaj i Jan, przeor kartuzów 
z Kartuz – Jan, wielki mistrz Konrad von Jungingen oraz spowiednicy Doroty 
Jan z Kwidzyna i Jan Ryman. Podstawowy materiał dowodowy zebrano w czasie 
odbywającego się w Kwidzynie procesu od 23 czerwca 1404 do 10 lutego 1406. 
Obejmował on okres od śmierci Doroty w roku 1394 do roku 1406. 

Z powodu wojny polsko-krzyżackiej oraz problemów w Państwie Kościel-
nym pierwsza próba przeprowadzenia kanonizacji nie została doprowadzona 
do końca, a przesłane akta zaginęły. Kolejną próbę podjęto w latach 1485–1486 
z inicjatywy biskupa pomezańskiego Jana IV Kierstani oraz wielkiego mistrza 
Marcina Truchsessa. Na życzenie papieża Innocentego VIII przesłano do Rzymu 
wówczas poświadczony notarialnie transumpt akt z przełomu XIV i XV w. Po raz 
ostatni w dziejach państwa zakonnego kwestię finalizacji procesu podjęto w roku 
1521. Kolejne starania o oficjalną kanonizację Doroty z Mątów podjęto dopiero 
w XX w. W roku 1935 biskup warmiński Maksymilian Kaller wraz z grupą wier-
nych warmińskich i gdańskich zwrócił się do papieża Piusa XI w tej sprawie, jed-
nak bezskutecznie. Ostatecznie istniejący od wielu wieków kult Doroty z Mątów 
został zaaprobowany przez papieża Pawła VI 9 stycznia 1976 r. 

Jak wspomniano oryginalne akta procesu znajdowały się w Kwidzynie i za-
ginęły w czasie Reformacji. Zachował się natomiast odpis akt procesowych, po-
chodzący z akt oryginalnych wykonany dokładnie w roku 1486 i potwierdzony 
notarialnie. W odpisie zachowały się ważne dokumenty jak Articuli et interroga-
tori pro testibus examinandi oraz zeznania 257 świadków (Kujawska-Komender, 
1957, s. 84–86; Borzyszkowski, 1977, s. 524). Właśnie transumpt akt stanowi 
główną zawartość wydania krytycznego, przygotowanych przez Richarda Stach-
nika i jego współpracowników. W skład edycji Akten z roku 1978 wchodzą: 

	− Źródła i literatura. Wykaz trzydziestu dwóch źródeł historycznych i licznej 
literatury fachowej (s. XI–XVI). Źródło podstawowe stanowi Processus ca-
nonisationis beatae Dorotheae Montoviensis Ms 1241 z Staats – und Uni-
versitätsbibliothek w Królewcu przechowywany w Stattliches Archivlager 
Göttingen. Istotne znaczenie wskazywane przez autora posiadała również 
Positio super cultu et virtutibus servae Dei Doroheae Montoviensis wydana 
w Rzymie w roku 1971. 



Marek Karczewski94

	− Wprowadzenie. Szerokie wprowadzenie historyczne dotyczące prowadzenia sa-
mego procesu oraz dziejów transmisji zebranych materiałów (s. XVII–XLIV).

	− Część główna. Zawiera trzy podstawowe elementy. Są to: I. Transsumpcja 
akt oryginalnych z roku 1486 (s. 1). II. Opis czynności procesowych w Kwi-
dzynie od 1404 do 1406 obejmujące – A. Pierwszy okres posiedzeń 23/24.06.  
– 27.07.1404 (s. 5–94); B. Drugi okres posiedzeń 13.10.–6.11.1404 (s. 94–
439); C. Trzeci okres posiedzeń 30.04.–7.05.1405 (s. 439–489); D. Czwarty 
okres 6–10.02.1406 (s. 489–492); III. Notarialne potwierdzenie autentyczności 
odpisu akt z lat 1404–1406 w roku 1486 (s. 493–494).

	− Dodatek. Zawiera dodatkowe dokumenty należące do procesu kanonizacyjne-
go Doroty. Należą o nich: A. Dwa pisma Jana z Kwidzyna do generalnego pro-
kuratora Zakonu Krzyżackiego w Rzymie z 1394/1395 (s. 497); B. Jedenaście 
próśb do Stolicy Apostolskiej w Rzymie o kanonizację Doroty z września 1395  
(s. 509–531); C. Dwa pisma wielkiego mistrza i trzy pisma biskupa pomezańskiego 
do kardynałów i współpracowników w procesie kanonizacyjnym Doroty z 1395 
i 1396 (s. 531–540); D. Krótkie wypowiedzi na temat procesu kanonizacyjnego 
Doroty w korespondencji między wielkim mistrzem i generalnym prokuratorem  
w Rzymie z czasu 1404–1411 oraz informacje nt. świadczeń finansowych jedno-
stek kościelnych w procesie z lat 1404 i 1417 (s. 540–544); E. Fragmenty doty-
czące ponownych starań o kanonizację z lat 1486 i 1521 (s. 544–550). Dodatek 
zamyka rejestr osób i miejscowości (s. 551–607) oraz rzeczy i słów (s. 607–629).
Publikacja R. Stachnika znacznie ułatwiła dostęp do źródeł związanych ze 

średniowiecznym procesem kanonizacyjnym Doroty z Mątów i stanowiła ważne 
wydarzenie w środowisku naukowym (Kwiatkowski, 1981, s. 456–460). W roku 
2014 jej zawartość w postaci łacińskich akt oraz komentarzy w języku niemieckim 
została udostępniona czytelnikom polskojęzycznym w przekładzie biskupa Juliana 
Wojtkowskiego (zob. Zawadzki, 2015, s. 247–250). 

2. Akta kanonizacyjne Doroty z Mątów jako źródło teologiczne

Fama świętości Doroty z Mątów i dynamiczny rozwój jej kultu w stoli-
cy diecezji pomezańskiej po jej śmierci stanowiły jeden z ważnych motywów, 
które pozwoliły na rozpoczęcie starań o jej kanonizację. Ich dynamika i profe-
sjonalizm w przeprowadzeniu procesu nie byłyby możliwe bez zaangażowania 
lokalnych biskupów, opatów, kapituł katedralnych oraz struktur administracyj-
nych Zakonu Krzyżackiego z wielkim mistrzem na czele3. 

3 Za życia Dorota zachowywała podejście krytyczne wobec Zakonu Krzyżackiego (zob. Parcheniak, 
2023, s. 118–142).



Wskrzeszenia dzieci w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów... 95

Etap wstępny procesu kanonizacyjnego przeprowadzono w Kwidzynie. Sys-
tem zbierania informacji był dobrze zorganizowany. W procesie przewidywano 
komisyjne przesłuchiwanie świadków według wskazanego przez kurię rzymską 
zestawu pytań. Pytania te były stosowane w początkowej fazie procesu. W prak-
tyce z czasem składano jedynie świadectwo przed komisją. W kilku przypadkach 
zapisano także skrótowe informacje zebrane bardziej okazjonalnie w Kwidzynie. 
W pismach prezentujących cuda, na początku procesu wykorzystano także istnie-
jące zbiory cudów jak Quinque libri miraculum. Przechowywane one były w kate-
drze pomezańskiej pod opieką pełnomocnika procesu kanonika Arnolda z Prabut 
(Akten, Wstęp, s. 19). Dodatkowe świadectwa można znaleźć w wypowiedziach 
ważnych osobistości. W nielicznych przypadkach występują dublety świadectw.

Niewątpliwie szczególną rolę spiritus movens w propagowaniu świętości 
Doroty odgrywali ci, którzy osobiście znali ją za życia z dziekanem kapituły po-
mezańskiej i jej spowiednikiem Janem z Kwidzyna na czele (zob. Dygo, 2023, 
s. 9). Nie bez znaczenia pozostaje fakt, że tworzący się kult Doroty wiązał się 
z szerszym kontekstem intensywnych dążeń do wewnętrznej odnowy Kościoła 
(zob. Jakubek-Raczkowska, 2016, s. 177–178). Wydaje się bowiem, że przyczyn 
tak sprawnego przeprowadzenia pomezańskiego etapu procesu było sporo. Do-
rota z Mątów była postrzegana także jako pierwsza święta lokalna. Tytuł „Matka 
Dorota” oddawał jej znaczenie dla lokalnego społeczeństwa i Kościoła. Jej postać 
wpisywała się w idealistyczne pojmowanie państwa zakonnego jako dzieła Bo-
żego, nowego społeczeństwa teokratycznego wprowadzającego królestwo Boże  
w kraju dotychczas pogańskim. Dorota łączyła wszystkie stany społeczne, Krzy-
żaków i ich poddanych. Jej grób w stolicy Pomezanii, Kwidzynie, stawał się miej-
scem pielgrzymkowym i głównym centrum religijnym przyciągającym zarówno 
koronowane głowy jak i prostych ludzi. W katedrze pomezańskiej w czasie na-
bożeństw wymieniano cuda, które dokonały się właśnie za przyczyną Doroty.  
W ten sposób ich fama rosła. Rosło także znaczenie miejsca grobu Doroty jako celu 
pielgrzymek i miejsca jej szczególnego kultu (zob. Kowalczyk, 2018, s. 78–81)4. 

Świadectwa o cudach dokonanych za przyczyną Doroty miały potwierdzać 
istniejący i rozwijający się kult. Można je podzielić na pewne grupy. Najwięk-
szą stanowią opisy uzdrowień z różnego typu chorób i dolegliwości dotyczące 
osób dorosłych (zob. Kuuliala, 2017, s. 46–74). Wśród nich relatywnie liczne są 
relacje z uzdrowień dzieci. Inną grupę stanowią świadectwa dotyczące cudow-
nej pomocy w przypadkach losowych, dotyczących nawrócenia. Wśród opisów 
cudów znajdują się także przypadki dotyczące szalejących koni. Odnotowano 

4 Już w roku 1394 przy grobie Doroty ustawiono srebrny świecznik ze złoceniami, na którym paliło 
się nieustannie światło. Odprawiano nieustannie msze święte i oficja brewiarzowe, zob. Scriptores Rerum 
Prusicarum, 1874, t. 5, s. 432 (zob. Hochleitner, 2013, s. 328).



Marek Karczewski96

także przypadek ożywienia padłego konia (Akten, prot. 66, t. 222, s. 454–455). 
W kilku przypadkach przytoczono świadectwa wskrzeszenia dorosłych. Ważne 
miejsce zajmuje 26 opisów wskrzeszeń dzieci.

3. Wskrzeszenia dzieci w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów

Do trzeciej grupy artykułów skierowanych do Rzymu w roku 1403  
(Akten, prot. 8, pkt. 1–149, s. 18–47) za pośrednictwem Piotra z Ornety do-
łączono wykaz cudów, które dokonały się po śmierci Doroty (pkt. 31–149,  
s. 26–47). Miały one przekonać papieża i kolegium kardynałów o konieczności 
kanonizacji Mistyczki Pomezańskiej. Według autorów doskonałość duchowa 
Doroty, jej cnoty i dary Ducha Świętego znalazły swoją kontynuację w cudach, 
które Bóg sprawiał za jej życia i dokonuje po jej śmierci (Akten, prot. 8, wstęp; 
pkt. 20, s. 18.23). W aktach kanonizacyjnych znajduje się 37 opisów wskrze-
szeń zmarłych (zob. Westphal, 1955, s. 11–14). Spośród nich aż 26 dotyczy 
zmarłych dzieci. W jednym protokole wspomniano o dwóch wskrzeszeniach  
w jednej rodzinie (Akten, prot. 67, t. 231, t. 232, s. 459–460).

Wykaz wskrzeszeń. Poniżej umieszczono tabelę, w której zebrano świadec-
twa związane z przywróceniem do życia martwych dzieci. Zestawienie podzie-
lono na dwie główne części. W części pierwszej zebrano świadectwa dotyczące 
noworodków i niemowląt. W części drugiej umieszczono zestawienie pozosta-
łych przypadków. W olbrzymiej większości dotyczą one wskrzeszeń małych 
dzieci, które uległy wypadkowi (zob. Delimata, 2003). W każdym przypadku 
podano numer sprawy według systemu zastosowanego w aktach, krótki opis 
wydarzenia, jego świadków i ewentualne informacje dodatkowe5. 

Dzieci przywrócone do życia wg protokołów przesłuchań i numeru świadectw

Noworodki i niemowlęta

Lp. Numer akt Okoliczności zdarzenia Inni świadkowie Dane dodatkowe
1. Prot. 13, 

t. 17; t. 18, 
s. 61–62.

Dorothea, żona Garko z Kwidzyna po 
ciężkim porodzie urodziła dwoje bliź-
niąt. Drugie nie dawało znaku życia. 
Po złożeniu ślubu i gorliwej modlitwie 
chłopczyk ożył i został ochrzczony.

Marghareta, żona 
Nikolasa Resenste-
in’a z Kwidzyna, lat 
40 oraz Marghareta, 
żona Johanna Mi-
chlis’a z Kwidzyna, 
lat 40.

 

5 Przytoczono numer protokołu, numer świadectwa (=t.) oraz strony w Akten. Zachowano także za-
pis imion i nazwisk stosowany w cytowanym źródle łacińskim. W przypadku nazw miejscowości umiesz-
czono nazwę polską oraz warianty nazw oryginalnych.



Wskrzeszenia dzieci w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów... 97

2. Prot. 40, 
t. 92, s. 234.

Elizabeth, żona Petra Domezinne  
z Orli [Horla] z diecezji chełmińskiej, 
lat 37, urodziła martwą córkę. Obecne 
niewiasty przez godzinę nie mogły jej 
ocucić. Zrozpaczone wezwały Dorotę 
ślubując zanieść ją do jej grobu jeżeli 
odzyska życie. Wróciła do życia i żyła 
potem jeszcze dwa lata. 

3. Prot. 40, 
t. 98, 
s. 237–238.

Gertrudis żona Henricusa Schonensee 
z Kończewic z [Conczendorff; Kun-
zendorf] z diecezji pomezańskiej.
Położyła zdrowego synka do kołyski. 
Około północy chciała go nakarmić, 
ale był martwy. Przywołała swoją te-
ściową bojąc się reakcji męża. Razem 
z nią padły na kolana i złożyły ślub 
pielgrzymki do grobu Doroty. Chło-
piec otworzył oczy i ożył. Wydarzyło 
się to osiem lat temu. 

4. Prot. 41, 
t. 103*i, 
s. 247.

Elisabet6 żona Martina, krawca z Lem-
barga [Libenbergk, Lemberg], wsi  
w diecezji chełmińskiej, miała wiel-
kie trudności związane z porodem. 
Ósmego dnia po złożeniu ślubu „do 
grobu Doroty” urodziła martwe dziec-
ko. Leżało one bezduszne od rana do 
południa. Podjęto zamiar pochowania 
je poza cmentarzem. Obecne kobiety 
z płaczem ślubowały pielgrzymkę do 
grobu Doroty. Chłopiec powrócił do 
życia. 

Johannes Halben-
drescher; Nicolaus 
Lotzener oraz wielu 
mieszkańców wsi. 
Petrus syn szew-
ca oraz Petrus syn 
karczmarza, chrzest-
ny dziecka.

Prot. 41, t 103 – część 
określana jako pod-
ręcznik brata Christiana 
Coslaw’a ze Strasbur-
ga – „manuale, quod 
de miraculis Dorothee 
conscriptit” jako „rec-
tor scholarium in eccle-
sia Pomezaniensi”.
W przypadku t. 103* 
i oświadczenie przyjął 
ksiądz kustosz. 

5. Prot. 46, 
t. 112, 
s. 332–334.

Zacna Margaretha żona Andreasa 
Gortlerinn’a z miasta Gdańsk diece-
zja włocławska, lat 32, urodziła córkę 
żywą i złożyła w kołysce. Dziecko 
nagle zmarło. Obecne kobiety ślubo-
wały pielgrzymki do różnych miejsc, 
ale bezskutecznie. Wreszcie jedna  
z nich wezwała do modlitwy do Doro-
ty. Matka modliła się błagając za swoją 
córkę. Prosiły z wielką stanowczością 
i zostały wysłuchane. Od sześciu lat 
córka żyje. 

Cristina Gerke, mat-
ka chrzestna; Ka-
tharina Mundelsche 
oraz Elisabeth Scho-
enborn i wiele in-
nych.

Przytoczono teksty 
modlitw. 

6 Zachowano oryginalny, zróżnicowany zapis imion. 



Marek Karczewski98

6. Prot. 47,  
t. 122,  
s. 340–341.

Johannes Medezon ze Sadłuk [Zade-
lock, Sadluken], w parafii Postolin 
[Postelin], diecezja pomezańska, lat 
40. Dwumiesięczna córka imieniem 
Katherina została położona zdrowa do 
łóżka. Zaczęła wydawać głębokie jęki. 
Słysząc to matka jej Marghareta wzięła 
ją jakby konającą. Przez trzy godziny 
była jak martwa. Ojciec padł na kolana 
zwrócił się do Doroty ślubując nawie-
dzić jej grób. Po złożeniu ślubu dziew-
czynka zaczęła oddychać. Od siedmiu 
lat jest zdrowa. 

7. Prot. 51,  
t. 160,  
s. 375–376.

Cristina Scheffler, żona Jacoba ze wsi 
Szemburk (Schonbrugk), diecezja po-
mezańska, po wielodniowym, trudnym 
porodzie urodziła martwego chłopca. 
Przez pół godziny nie dawał znaku ży-
cia. Po modlitwach i obietnicy nawie-
dzenia grobu Doroty chłopiec zaczął 
krzyczeć i ożył. Wydarzyło się to sześć 
lat temu. Chłopiec żył dwa i pół roku. 

8. Prot. 53,  
t. 177; t. 178,  
s. 395–396.

Elizabeth Wicker żona Petra ze wsi 
Szawałd [Schadewal], diecezja pome-
zańska, lat 29;
Petrus Wicker, mąż.
Siedmiomiesięczna córka Margaretha 
została położona do łóżka miała ciężką 
czkawkę. Matka widząc się ma się źle 
zabrała ja do siebie. Córka straciła od-
dech. Zawołała Kethę, mieszkającą u 
zeznającej, szukając świecy z płomie-
niem. Obecni poświadczyli, że dziew-
czynka jest martwa. Po wezwaniu po-
mocy Doroty i po ślubie nawiedzenia jej 
grobu dziewczynka powróciła do życia. 

Ketha, Bunta żona 
Andrisa, Susanna 
wdowa po Tideman-
nie, Mattis służacy  
i Margaretha służąca.

9. Prot. 67,  
t. 231, t. 232,  
s. 459–460.

Katharina żona Johannesa Phoffen-
bergk’a z Bratiana [Bratram], diecezja 
pomezańska, młynarka, lat 36 oraz mąż 
Johannes Phoffenbergk, młynarz, lat 40. 
Pięć dni trwał ciężki poród zeznającej. 
Kobiety asystujące wezwały pomocy 
Doroty ślubując, że rodząca, jeżeli urodzi 
boso i bez lnianej bielizny nawiedzi jej 
grób. W ciągu kwadransa urodziła mar-
twego syna, o czym początkowo nie wie-
działa. Dowiedziawszy się o tym, błagała 
obecne kobiety, by ślubowały nawiedze-
nie grobu Doroty z żywym dzieckiem. 
Dziecko ożyło i żyło jeszcze dwa i pół 
roku. Podobna sytuacja powtórzyła się  
w przypadku porodu córki, która urodziła 
się martwa. Po ślubie złożonym Dorocie 
wróciła do życia i żyje ochrzczona do 
chwili złożenia świadectwa. 

Goberinn żona Lau-
retniusa Vindeisen, 
Guttesurinne, Anna 
Reymanynne, Ka-
therina Clein Bartu-
schinne, Margaretha 
Deutzemloschinne, 
Barbara Frangkinne 
i inne. W zeznaniu 
ojca wspomniano 
także cud uzdrowie-
nia z ciężkiej rany 
nogi.

Przywołano dwa 
przypadki ożywienia  
w jednej rodzinie. 



Wskrzeszenia dzieci w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów... 99

10. Prot. 68,  
t. 238,  
s. 463.

Katherina, wdowa po Johannesie Elich 
mieszkająca kiedyś w Olbrachtowie 
[Albrechtaw; Albrechtau], aktualnie 
Niebrzydowo [Hermanaw; Gross Her-
menau], lat ponad 30. Syn urodzony 
martwy ożył dzięki ślubowi złożone-
mu Dorocie w roku, w którym Dorota 
umarła. Urodziła jeszcze dwoje dzieci 
w ciągu dwóch lat także martwych. 

Katherina żona 
Petra Langerinne, 
żona starego kowala  
z Olbrachtowa Ka-
tharina Frendene-
rynne, Katherina 
Werwerske i Mag-
dalena żona Theo-
dorica.

Małe dzieci

1 Prot. 15,  
t. 35; t. 36; 
t. 37,  
s. 75–77.

29.09.1400 r. chłopiec imieniem Paulus 
wpadł do studni i pozostał w niej pół 
godziny. Uznany za martwego przez 
4–5 godzin. Po ślubie matki Anny, że 
boso zaprowadzi dziecko do grobu Do-
roty, zostało ono przywrócone do życia. 
Ślub złożyły obecne przy wydarzeniu 
kobiety.

a) Hannis Reichen-
hannissen z Ośna 
[Montmannsdorf], 
lat 30 oraz 
b) Jan, syna Hernicu-
sa de Susna z Ośna;
c) Anna żona Johan-
nesa Reichenhannis-
sen z Ośna, matka 
chłopca, lat 30;
d. Henricus de Su-
sna oraz co najmniej 
trzy kobiety.

30.09. 1400 r. chłopiec 
został przedstawio-
ny i ofiarowany przy 
grobie Doroty w Kwi-
dzynie.

2. Prot. 16,  
t. 38, s. 78.

Elisabeth Schwartzepeter ze wsi Glina 
[Stangendorf]. Chłopiec pogrążył się 
we źródle i utonął. Został zaniesiony 
do domu matki z oznakami braku ży-
cia. Po złożeniu ślubu chłopiec stop-
niowo rozgrzewał się i ostatecznie 
wróciło do życia.

Księża komisarze  
widzieli je żywe.

3. Prot. 16,  
t. 39,  
s. 78–79.

Lauretnius Krethschmer ze wsi Różno-
wo [Reussenaw, Rosenau], lat ponad 30.
Syn Heinemann utonął w studni. Na 
wezwanie imienia Doroty przez jego 
żonę i inne kobiety, wrócił do życia  
i żyje do chwili złożenia świadectwa. 

Księża komisarze  
widzieli go zdrowego. 

4. Prot. 38,  
t. 88, s. 229.

Nicolaus Tamme, młynarz w Pokrzyw-
nie [Engelsbergk] z diecezji włocław-
skiej. Syn Johannes, w wieku półtora 
roku, pozostawiony przez matkę bez 
opieki w czasie kąpieli w balii napeł-
nionej do połowy wodą wpadł do niej. 
Próbowano go reanimować. Przynio-
sło to skutek, gdy razem z żoną złożyli 
ślub nawiedzenia grobu Doroty. 

 

5. Prot. 41,  
t. 103*d,  
s. 245–246.

Katherina żona Mattisa Teschner’a  
z Grudziądza, diecezja chełmińska.
Znalazła swojego syna Michaela za-
duszonego przy swoim boku w łóżku. 
Wszyscy uznali go za martwego. Na 
wezwanie Doroty i złożeniu ślubu piel-
grzymki do jej grobu, chłopiec wrócił 
do życia.

Zeznanie w obecności 
wikariusza katedry 
pomezańskiej Johan-
nesa Schropp’a oraz 
dzwonnika Nikolausa.



Marek Karczewski100

6. Prot. 41,  
t. 103*l,  
s. 248–249.

Willike, młynarz z młyna Krzywey 
w diecezji włocławskiej, w okoli-
cy miasteczka Nowe [Nuemburgk, 
Neuenburg]. Jego trzy i pół letni syn 
Laurentius bez jego wiedzy wpadł do 
głębokiej strugi obok młyna. Przez 
godzinę wisiał na jakimś słupie pod 
wodą. Przyniesiono go do domu bez 
życia. Rodzice błagali o pomoc Doro-
ty. Po modlitwie woda wypłynęła z ust 
i chłopiec wrócił do życia. 

Ksiądz Niklaus ku-
stosz, mistrz Betra-
mus pleban, ksiądz 
Henricus Schola-
styk, ksiądz Fran-
ciscus kantor oraz 
kanonicy pomezań-
scy, ksiądz Nicolaus 
Relbentz, ksiądz 
Niclaus Korwer, 
wikariusze katedry, 
Mathias sługa Wil-
like, który widział 
chłopca utopionego 
oraz liczni klienci 
młyna.

7. Prot. 41,  
t. 103*n,  
s. 249–250.

Elizabeth żona Petrusa Swenk’a ze 
wsi Tych położonej nieopodal Torunia  
w diecezji chełmińskiej. Przyprowa-
dziła swojego trzyletniego syna imie-
niem Petirk. W Boże Narodzenie leżał 
na ławie przykryty płaszczem. Jakiś pi-
jany usiadł na ławie i przydusił chłop-
ca, także nie dawał oznak życia. Przy-
gotowywano się do pogrzebu. Babcia 
chłopca wezwała pomocy Doroty ufa-
jąc w przywrócenie życia. Po wezwa-
niu, chłopiec zaczął się ruszać i ożył. 

Świadkowie w Kwi-
dzynie: ksiądz Ni-
kolaus, prepozyt  
u Świętego Ducha, 
ksiądz Nikolaus Re-
vencz, ksiądz Nico-
laus Franczkonis oraz 
wikariusze katedry 
pomezańskiej. 

8. Prot. 46,  
t. 114,  
s. 335.

Anna żona Bartholomeusa z Grazymo-
wa [Grasheim].
Córka Apollonia pod opieką służą-
cej spała. Przestała oddychać. Matka 
prosiła Dorotę o pomoc obiecując 
nawiedzić jej grób i ofiarować świecę 
wzrostu dziewczynki. Dziewczynka 
wróciła do życia i żyje do chwili zło-
żenia świadectwa.

Zawarty jest cytat  
z prośby matki z obiet-
nicą nawiedzenia gro-
bu Doroty w katedrze 
kwidzyńskiej. 

9. Prot. 50,  
t. 147,  
s. 366–367.

Hannis Vogeler z Rogóźna (?) [Rogem; 
Roggenhausen], diecezja pomezańska. 
W czasie pracy jego żona Katherina 
rzuciła na wóz metalowe widły. Przy-
padkiem podszedł trzyletni syn Johan-
nes i widły wbiły mu się w głowę koło 
oka, tak że padł jak martwy na ziemię 
nie dając znaku życia. Matka jego ze 
łzami wzywała pomocy Doroty i ślu-
bowała pielgrzymkę chłopca ze srebr-
ną ofiarą do jej grobu, jeżeli zostanie 
przywrócone mu życie i zdrowie. Po 
złożeniu ślubu chłopiec wstał i w cią-
gu ośmiu dni wyzdrowiał. Minęło już 
sześć lat. 



Wskrzeszenia dzieci w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów... 101

10. Prot. 50,  
t. 153,  
s. 371.

Hans Krokaw z Kisielic [Frienstad], 
diecezja pomezańska, lat 40. Ze swoją 
żoną Katheriną mieli dwójkę dzieci: 
syna imieniem Nicolaus i córkę imie-
niem Dorothea. Dzieci, bez uprzednich 
dolegliwości padły na ziemię jak mar-
twe. Przez półtorej godziny nie dawały 
znaku życia. Rodzice prosili różnych 
świętych, a wreszcie ślubowali nawie-
dzić grób Doroty ze srebrną ofiarą. Po 
złożeniu tego ślubu dzieci wróciły do 
życia. Po upływie roku zmarły. 

11. Prot. 51,  
t. 158,  
s. 374–375.

Theodoricus Spiler z miasteczka Laski 
[Leskaw; Leske], diecezja pomezań-
ska, lat 40.
Pięcioletni syn imieniem Henricus po 
intensywnej zabawie usiadł i poło-
żył się na podłodze. Widząc to matka 
podniosła go, ale on nie dawał znaku 
życia. Ojciec padł na kolana wzywając 
Doroty i ślubując nawiedzić jej grób 
jeżeli wróci do życia. Chłopiec żyje do 
chwili złożenia świadectwa.

12. Prot. 53,  
t. 176,  
s. 394–395.

Zacna Alheidis, żona Martina Troch ze 
wsi Szawałd [Schadwalt; Schadwal-
de], lat 30.
Dwuletnia córka Katherina wpadła do 
studni. Widział to trzyletni chłopiec  
i doniósł matce. Pobiegła ona tam  
i znalazła córkę. Jednak ta utopiła się 
już i była martwa. Przechodzący tam 
Stephan Blankenbel wyciągnął ją. Wie-
le kobiet modliło się o pomoc Doroty  
i ślubowało nawiedzić jej grób. Po złoże-
niu ślubu dziewczynka otworzyła oczy  
i wyzdrowiała. Od ośmiu lat jest zdrowa. 

Stephanus, Eliza-
beth, siostra zezna-
jącej, Cristina żona 
Volberta z tej wsi, 
Katharina Mullner, 
żona Lucasa, Alhe-
idis, żona Stephana 
i inni.

13. Prot. 70,  
t. 248,  
s. 468. 

Margaretha, żona Nicolausa Fischer 
ze wsi Cegielak [Tzegenlack; Ziegel-
lack], diecezja pomezańska, lat 19. 
Pomogła wyciągnąć chłopca z wody. 
Pięć godzin później jeszcze nie żył. Po 
gorliwych modlitwach i ślubach kobiet 
chłopiec odżył i żył jeszcze pół roku. 

14. Prot. 70,  
t. 249, t. 250, 
s. 468–469.

Słyszała wołanie pewnej Janny i jej 
matki i widziała martwego chłopca, Po 
modłach i płaczach obecnych kobiet 
chłopiec ożył. Wdowa Kusche widzia-
ła matkę tulącą dziecko. Sama ułożyła 
je na sianie. Chłopiec leżał przez całą 
noc. Na modlitwy ożył. 

Magdalena żona Ja-
coba Gostis ze wsi 
Rakowice (Clein Cre-
bisse, Klein Krebs), 
diecezja pomezańska, 
lat 38 oraz Elizabeth 
wdowa Kusche za-
mieszkała w Rakowi-
cach, lat 50.



Marek Karczewski102

15. Prot. 71,  
t. 255,  
s. 482.

Wśród przywołanych świadectw jest 
jedno dotyczące przypadku wdo-
wy Osannike [m] ze wsi Gochy 
[Goychen], diecezja włocławska, 
której córka wpadła przypadkiem do 
głębokiej wody i utonęła. Była martwa 
od południa do wieczora. Człowiek 
zwany Staske Crupike wyciągnął ją  
z wody. Opowiedział o tym patronowi 
wsi zwanemu Rudiger. Po wezwaniu 
Doroty, przez jej zasługi i wstawien-
nictwo dziewczynka została wskrze-
szona i uzdrowiona. 

Oświadczono o tym 
cudzie wobec Jana  
z Kwidzyna i karczmar-
ki z tej wsi Katheriny.
Zawarte w zeznaniu 
Jana z Tywąz (Johan-
nes Tiefensee).

Charakterystyka przypadków śmierci dzieci. Krótkie notatki na temat 
wskrzeszeń dzieci dostarczają podstawowych informacji dotyczących okolicz-
ności zdarzenia, danych osobowych głównych świadków, wieku, miejsca za-
mieszkania. Wiek dzieci w grupie niemowląt nie przekracza siedmiu miesięcy. 
W większości przypadków mówi się o przywróconych do życia noworodkach. 
W drugiej grupie chodzi o małe dzieci w wieku od półtora roku do pięciu lat.  
Niekiedy nie podaje się ich dokładnego wieku. Matki były w wieku od dzie-
więtnastu do czterdziestu lat. Niekiedy dodano informacje dodatkowe doty-
czące wykowywanego zawodu lub osób obecnych przy zdarzeniu. Nie zawsze 
jest jasne, jakiego stanu byli zgłaszający cud. Wspomniano o trzech rodzinach 
młynarzy w Nowem (Prot. 41, t. 103*l, s. 248–249), w Pokrzywnie (Prot. 38, 
t. 88, s. 229) i w Bratianie (Prot. 67, t. 231, t. 232, s. 459–460). Większość 
świadectw dotyczy mieszkańców wsi bez podania bliższych danych. Wśród 
całego zbioru cudów zabranych w aktach przeważają świadectwa mieszczan 
(Kuuliala, 2017, s. 55). Szesnaście przypadków dzieci przywróconych do ży-
cia pochodzi z terenu diecezji pomezańskiej (Kwidzyn, Kończewice, Sadłuki, 
Szembruk, Szawałd, Bartian, Olbrachtowo, Ośno, Różnowo, Grazymowo, Ro-
góźno, Kisielice, Laski, Szawałd, Cegielak, Rakowice). Pięć cudów miało wy-
darzyć się na terenie diecezji chełmińskiej (Lembarg, Glina, Grudziądz, Tych, 
Orla) a cztery na terenie diecezji włocławskiej (Gdańsk, Pokrzywno, Nowe, 
Gochy). 

Istotne są pewne niezmienne cechy cudów. Zarówno w przypadku przy-
wrócenia do życia niemowląt jak i małych dzieci mamy do czynienia z sytu-
acją, w której są one w opinii rodziców i świadków martwe, ale nie doszło 
jeszcze do pogrzebu. W większości przypadków od pojawienia się braku czyn-
ności życiowych minęło od kilku do kilkunastu godzin. W świetle aktualnej 
wiedzy medycznej mogło dojść tu do tzw. śmierci pozornej. We współczesnej 
fachowej literaturze medycznej mówi się o kilku etapach procesu umierania 



Wskrzeszenia dzieci w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów... 103

(Raszeja, 2005, s. 167). Jego pierwsze fazy stanowią stan osłabienia procesów 
życiowych organizmu (vita reducta), dalsza ich dysregulacja (vita minima) oraz 
śmierć pozorna (animatio suspensa) czyli tzw. letarg. Jedną z cech charaktery-
stycznych śmierci pozornej jest znaczna redukcja funkcji życiowych układów 
krążenia i oddechowego. W śmierci pozornej funkcje te są praktycznie niewy-
krywalne (Gałuszka, 2016, s. 15). W przypadku śmierci pozornej małych dzieci 
i niemowląt wykrycie oznak życia jest jeszcze bardziej skomplikowane. Trud-
no zatem jednoznacznie ocenić, czy w większości przypadków przywołanych  
w aktach rzeczywiście doszło do śmierci dziecka. Według ówczesnego stanu 
wiedzy, w opinii świadków, wspomniane przywrócenia do życia dotyczą sytu-
acji, gdy dzieci były już martwe (por. Kaliszuk, 2013, s. 353–359), a wróciły do 
życia za sprawą wstawiennictwa Doroty z Mątów. 

Elementy istotne cudu. Schemat cudu we wskrzeszeniach dzieci i w innych 
przypadkach jest podobny. Wydaje się, że znaczenie modelowe posiada pierw-
szy z serii cudów dołączonych do Articuli in negotio canonizationis beate Do-
rothee vidue dati tertio (1403, prot. 8, Rzym), opracowanych prawdopodobnie 
przez Jana z Kwidzyna (Akten, wstęp, s. 18). W pkt. 31 (Akten, prot. 8, s. 26–27) 
przedstawiono następującą sekwencję. Pewien, znany w Kwidzynie człowiek 
od dwunastu lat cierpiał na upływ krwi. Otrzymał wizję, w której usłyszał radę: 
„Ślubuj, że przyjdziesz z ofiarą do grobu błogosławionej pustelnicy Doroty  
i wzywaj ją, abyś przez jej wstawiennictwo został uwolniony”. Wypełniwszy ślub 
został uzdrowiony. Istotne znaczenie posiadały zatem trzy elementy. Etap pierw-
szy stanowiło wezwanie wstawiennictwa Doroty. Z wezwaniem tym wiązał się 
drugi, najważniejszy etap, czyli złożenie ślubu odbycia pielgrzymki do jej grobu 
w katedrze pomezańskiej. Etap trzeci stanowiło rzeczywiste wypełnienie ślubu 
poprzez pielgrzymowanie do Kwidzyna. W większości przytoczonych w aktach 
przypadków cudowna pomoc następowała bezpośrednio po ślubowaniu odbycia 
pielgrzymki. W omawianych dwudziestu sześciu świadectwach o przywróceniu 
dzieci do życia, o ślubie odbycia pielgrzymki mówi się aż dwadzieścia dwa razy. 
W pozostałych przypadkach wspomina się o gorliwych modlitwach za wstawien-
nictwem Mistyczki. Niekiedy zeznający mówią o szczegółach związanych ze 
ślubowaniem, jak np. pielgrzymka wraz ze wskrzeszonym dzieckiem i na boso 
Akten, prot. 15, t. 35; t. 36; t. 37, s. 75–77; prot. 40, t. 92, s. 234; prot. 67, t. 231,  
t. 232, s. 459–460) lub ze stosowną ofiarą (Akten, prot. 46, t. 114, s. 335; prot. 
50, t. 153, s. 371). Ślub pielgrzymki posiadał szczególne znaczenie (zob. Krötzl, 
2018, s. 171). W odróżnieniu od typowych w średniowieczu pielgrzymek błagal-
nych, we wspomnianych przypadkach pielgrzymka do grobu Doroty po uzyska-
nej pomocy miała charakter potwierdzający cud i typowo dziękczynny. 

Znaczenie teologiczne wskrzeszeń dzieci. W przypadku cudów dotyczących 
dzieci należy zwrócić uwagę na kilka kwestii. Po pierwsze, cuda te należą do 



Marek Karczewski104

całej grupy świadectw zebranych w aktach kanonizacyjnych. Podobnie zatem 
jak pozostałe cuda, potwierdzają one działanie Boga za wstawiennictwem Do-
roty z Mątów już po jej śmierci (zob. Krötzl, 2018, s. 157–175). Należy podkre-
ślić, że w cudach za przyczyną Doroty dostrzega się działanie samego Chrystu-
sa (por. Artemiuk, 2024). Dorota jest narzędziem Boga, który czyni przez nią te 
same cudowne znaki. Podkreśla to odniesienie do cudów Jezusa dokonujących 
się za wstawiennictwem Doroty, wyrażone w parafrazie tekstów biblijnych  
(Mt 11,2–6; Łk 7,18–23; por. Iz 22,19; 35,5–7; 61,1–3): – ślepi odzyskują wzrok, 
chromi chodzą, trędowaci zostają oczyszczeni, zmarli zostają wskrzeszeni, 
chorzy uzdrowieni, słabi pokrzepieni, okaleczeni wzmocnieni (Akten, prot, 8, 
pkt. 20, 23, s. 23–24). Podobnie jak w przypadku niektórych cudów innego 
typu, także tu zdarza się, że wstawiennictwo Doroty jest potężniejsze niż innych 
świętych (zob. Akten, prot. 46, t. 112, s. 332–334).

Wskrzeszenie dzieci posiada również znaczenie bardziej specyficzne.  
W przypadku przywrócenia do życia noworodków stawką stawało się wieczne 
zbawienie (zob. Akten, prot. 13, t. 17; t. 18, s. 61–62). Według teologii śre-
dniowiecznej śmierć dziecka nieochrzczonego pozbawiała go udziału w pełni 
radości wiecznej. Według ówczesnych teologów zmarłe dzieci nieochrzczone 
znajdowały się w limbus pueorum, szczególnym miejscu, które nie było nie-
bem lub wręcz w piekle (Życińska, 2013, s. 29–33). Nie dostąpiły one bowiem 
łaski chrztu świętego, który uwalnia od grzechu pierworodnego, wszczepia  
w Chrystusa i włącza do Kościoła. Wskrzeszenie nieochrzczonego połączone  
z późniejszym chrztem otwierało przed nim drogę zbawienia.

Ponadto, należy pamiętać, że w przypadku śmierci dzieci, dochodziło do 
sytuacji tragicznej. Z jednej strony śmiertelność dzieci w wiekach średnich była 
bardzo wysoka (zob. Gangl, Held, Dresly, Alt, 2015, s. 147–157). Działo się 
tak, z powodu niskiego poziomu wiedzy sanitarnej, trudnych warunków ży-
cia oraz panujących chorób. Z drugiej strony, w zawartych w aktach wypowie-
dziach matek i ojców asystujących przy śmierci swoich dzieci, można dostrzec 
wielki ładunek emocjonalny. Żal i poczucie bezsilności wobec śmierci najbar-
dziej bezbronnych i kochanych istot, w wyniku cudu zmieniały się w niezwykłą 
radość i wdzięczność. Już w czasach biblijnych śmierć dziecka była uważana za 
przyczynę wielkiego bólu (por. Jr 52,10; Mt 2,16–18). Biblijne opisy wskrze-
szenia dzieci można podzielić na dwie grupy. Grupę pierwszą stanowią cuda 
Jezusa (Mk 5,35–43; Mt 9,23–26; Łk 8,49–56) i jego uczniów (Dz 9,36–42). 
Do grupy drugiej należą cuda Eliasza i Elizeusza (1 Krl 17,8–24; 2 Krl 4,8–37). 
Wskrzeszenia dzieci za przyczyną Doroty mogą zatem nie tylko stanowić jeden 
z rodzajów cudów świadczących o jej posłannictwie i świętości. Dotyczą szcze-
gólnego wymiaru życia rodzinnego, jakim było zrodzenie i wychowanie potom-
stwa. Cuda te przywracały nadzieję matkom i ojcom pogrążonym w żałobie. 



Wskrzeszenia dzieci w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów... 105

Nie można także pominąć związku cudu wskrzeszenia z wymiarem profetycz-
nym oddziaływania Doroty. Została ona dana Ziemi Pruskiej jako przekazi-
cielka Objawienia Bożego i umacniająca Kościół (zob. Dygo, 2023, s. 22–63). 
Proroctwo Doroty nie ograniczało się jedynie do przesłania zawartego w jej 
wizjach, ale było poświadczane przez znaki. Prorokini Dorota z Mątów podob-
nie jak Eliasz i Elizeusz była w stanie pomóc także w sytuacji granicznej, jaką 
były choroba czy śmierć dziecka. Można zatem wysnuć wniosek, że wskrzesze-
nia za jej wstawiennictwem potwierdzają to, kim jest ona naprawdę. Przypadki 
wskrzeszeń dzieci mogą wskazywać na istotny wymiar jej symbolicznego du-
chowego macierzyństwa, wyrażonego w tytule „Matka Dorota”. Podkreślają 
także wartość powołania do małżeństwa i macierzyństwa. Dorota to nie tylko 
mistyczka, ale najpierw żona i matka wielu dzieci, z których większość zmarła 
przedwcześnie. Jest prawdopodobne, że istnieje związek między wielką licz-
bą cudów dotyczących dzieci, kobiet w ciąży, chorób kobiecych a faktem, że 
Dorota jest kobietą i matką. W ten sposób Matka Dorota dla średniowiecznych 
mieszkańców Prus, Pomorza i innych regionów pozostawała wyjątkową wspo-
możycielką. 

Podsumowanie

Świadectwa o przywróceniu do życia zmarłych dzieci należą do najbardziej 
niezwykłych zeznań świadków, zawartych w aktach kanonizacyjnych Doroty 
z Mątów. W perspektywie teologicznej opisy te podkreślają wyjątkowe cechy 
świętości Doroty. Od początku była ona uważana za osobę, która miała udział  
w szczególnych doświadczeniach mistycznych (zob. Dygo, 2023, s. 9–21; Ko-
walczyk, 2023, s. 349–369). Zebrane opisy cudów wskazują na praktyczny wy-
miar jej oddziaływania po śmierci jako osoby świętej. Cuda dotyczące dzieci,  
w tym ich przywracanie do życia, podkreślają więź Świętej ze zwykłymi miesz-
kańcami Prus i innych regionów. Dorota jest postrzegana jako patronka matek 
i ojców troszczących się o swoje potomstwo. W momencie krytycznym zna-
leźli w niej skuteczną orędowniczkę przed Bogiem. W szerszym ujęciu, cuda 
wskrzeszeń dzieci potwierdzają ścisły związek Doroty z dziełem zbawczym 
Jezusa Chrystusa. Rzucają także dodatkowe światło na profetyczną posługę 
Mistyczki Pomezańskiej. Jej misja prorocka, podobnie jak posłannictwo Elia-
sza i Elizeusza, została potwierdzona przez szczególne znaki. Należy wyrazić 
nadzieję, że zaprezentowane studium zainspiruje Czytelników do podejmowa-
nia refleksji nad fenomenem Doroty z Mątów i jej wpływem na społeczeństwo 
średniowiecznej Pomezanii i Pomorza.



Marek Karczewski106

Bibliografia

I. Źródła i ich opracowania

Stachnik Richard (wyd.), Triller Anneliese, Westphal Hans (opr.), 1978, Die Akten des Kanonisati-
onsprozess Dorotheas von Montau von 1394 bis 1521, Forschungen und Quellen zur Kirchen- 
und Kulturgeschichte Ostdeutschland 15, Böhlau Verlag, Wien-Köln.

Hirsch Theodor, Töpen Max, Strehlke Ernst (wyd.), 1874, Scriptores Rerum Prussicarum, t. 5, Ver-
lag von S. Hirzel, Leipzig.

Wojtkowski Julian (tłum.), 2014, Akta procesu kanonizacyjnego Doroty z Mątów od 1394 do 1521, 
Archidiecezja Warmińska, Olsztyn.

II. Pozostała literatura

Artemiuk Przemysław, 2024, Wybrane motywy chrystologiczne w Expositio Symboli Apostolorum 
Jana z Kwidzyna, Forum Teologiczne, t. 25, s. 247–259.

Borzyszkowski Marian, 1977, Błogosławiona Dorota z Mątów i jej droga na ołtarze, Studia War-
mińskie, t. 14, s. 517–537.

Delimata Małgorzata, 2003, Wypadki losowe z udziałem dzieci w świetle średniowiecznych polskich 
katalogów cudów świętych, Kwartalnik Historii Kultury Materialnej, t. 51, z. 3–4, s. 327–335.

Dygo Marian, 2023, Mulier fortis. Studia nad Prologiem w Vita Dorotheae Montovienis Jana  
z Kwidzyna, Wydawnictwo DiG, Warszawa.

Gangl Natalie, Held Petra, Dresely Veit, Alt Kurt, 2015, Kurze Kindheit-Früher Tod: Leben und 
Sterben von Kindern im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit, w: Lebenswelten von Kindern 
und Frauen in der Vormoderne, Raimar Kory, Raimund Masanz (red.), Paläowissenschaftliche 
Studien 4, Curach Bhan Publications, Berlin, s. 147–157.

Gałuszka Anita, 2016, Blisko, coraz bliżej…: psychologiczne aspekty umierania i śmierci, w: Utrata 
i żałoba: teoria i praktyka, Renata Kleszcz-Szczyrba, Anita Gałuszka, Wydawnictwo Uniwer-
sytetu Śląskiego, Katowice, s. 11–20. 

Hochleitner Janusz, 2013, Pielgrzymki w życiu bł. Doroty z Mątów Wielkich, Studia Elbląskie, t. 14, 
s. 327–342.

Jakubek-Raczkowska Monika, 2018, Die Domkapitel und Bischöfe im Ordensland Preussen: Ideo-
logie, Religiosität und Kirchenreform anhand der bildlichen Quellen, Ordines Militares Collo-
quia Torunensia Historica, t. 23, s. 167–201.

Kaliszuk Jerzy, 2013, Żyw czy umarły? Znaki śmierci (signa mortis) w piśmiennictwie klasztornym 
w Polsce późnego średniowieczna, Kwartalnik Historii Kultury Materialnej, t. 61, z. 2, s. 353–
359.

Karpeta Tomasz, 2017, Wartość „dowodu z cudu” w procesie kanonizacyjnym, Studia Koszalińsko-
-Kołobrzeskie, nr 24, s. 101–114.

Kleine Uta, 2007, Wunder im Mittelalter: Christliche Weltdeutung und Glaubenspraxis, s. 1–14, 
[mps. online], dostęp: 10.02.2025, < https://www.academia.edu/42913527/Wunder_im_Mitte-
lalter_Christliche_Weltdeutung_und_Glaubenspraxis >.

Kleine Christoph, 1999, Die Wissenschaft und das Wunder. Überlegungen zum Umgang der Re-
ligionswissenschaft mit dem „Paranormalen“, Zeitschrift für Religionswissenschat, t. 7,  
s. 121–144.

Kowalczyk Marta, 2023, Blessed Dorothea of Montau – a European-format mystic in the Pomesan 
Cathedral, Studia Redemptorystowskie, t. 19, s. 349–369.

Kowalczyk Marta, 2018, Błogosławiona Dorota z Mątów, Flos Carmeli, Poznań.



Wskrzeszenia dzieci w aktach kanonizacyjnych Doroty z Mątów... 107

Krötzl Christian, 2018, Miracula post mortem. On Function, Content and Typological Changes,  
w: Miracles in Medieval Canonizatin Processes. Structures, Functions, and Methodologies, 
Christian Krötzl Christian, Sari Katajala-Peltomaa (red.), Brepols, Turnhout, s. 157–175.

Krötzl Christian, Katajala-Peltomaa Sari (red.), 2018, Miracles in Medieval Canonizatin Processes. 
Structures, Functions, and Methodologies, Brepols, Turnhout.

Kujawska-Komender Teresa, 1957, Wstęp do badan nad pismami Doroty z Mątew, Nasza Przy-
szłość, t. 5, s. 84–132. 

Kuuliala Jeni, 2017, Disability and Religious Practices in Late Medieval Prussia: Infirmity and 
Miraculous in the Canonization Process of St. Dorothea of Montau (1404-1406), w: Lived Re-
ligion and Long Reformation in Northern Europe c. 1300-1700, Sari Katajala-Peltomaa, Raisa 
Maria Tovio (red.), Brill, Leiden – Boston, s. 46–74. 

Kuuliala Jenni, 2020, Saints, Infirmity, and Community in the Late Middle Ages, Amsterdam Uni-
versity Press, Amsterdam. 

Kwiatkowska Agnieszka, 2015, Historia Literatury Dawnej, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu 
Adama Mickiewicza, Poznań. 

Kwiatkowski Stefan, 1981, Die Akten des Kanonisationsprozesses Dorotheas von Montau von 1394 
bis 1521 von Richard Stachnik. Anneliese Triller, Hans Westphal, Köln-Wien 1978 [recenzja], 
Komunikaty Mazursko-Warmińskie, nr 2–4, s. 456–460.

Manikowska Halina, Gacka Dorota, 2018, Hagiografia a historyczność, czyli o historii w hagiogra-
fii i hagiografii w służbie historii, w: Przeszłość w kulturze średniowiecznej Polski. 1, cz. 3. 
Sposoby użycia przeszłości w kulturze religijnej i edukacji, Instytut Historii Polskiej Akademii 
Nauk, Warszawa, s. 657–748.

Panasiuk Krzysztof, 2008, Ewolucja pojęcia cudu we współczesnej teologii fundamentalnej, Studia 
Bydgoskie, t. 2, s. 53–78.

Parcheniak Małgorzata (s. Maria Jana od Trójcy Przenajświętszej OVE), 2023, Relacja kwidzyńskiej 
rekluzy bł. Doroty z Mątów Wielkich i Wielkiego Mistrza Zakonu Krzyżackiego Konrada von 
Wallenroda, Studia Włocławskie, t. 25, s. 118–142.

Raszeja Stefan, 2005, Refleksje na temat tanatologii – klasycznego działu medycyny sądowej, Anna-
les Academiae Medicae Gedanensis, t. 35, z. 1, s. 165–172.

Rusecki Marian, 2006, Traktat o cudzie, Wydawnictwo Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 
Lublin. 

Westphfal Hans, 1955, Die Totenerweckungen im Kanonisationsprozess der seligen Dorothea von 
Montau, Dorotheenbote, t. 8, s. 11–14.

Zawadzki Wojciech, 2015, Akta procesu kanonizacyjnego Doroty z Mątów od 1394 do 1521, Olsztyn 
2014 [recenzja], Forum Teologiczne, t. 16, s. 247–250.

Życińska Anna, 2013, Rytuał chrzcielny w Polsce średniowiecznej, Z dziejów Regionu i Miasta,  
t. 4, s. 7–34. 

The Revivals of Children in the Canonisation Acts of Dorothy 
of Montau. A Theological Perspective

Summary: The article is titled: The Revivals of Children in the Canonisation Acts of Dorothy of 
Montau. A Theological Perspective. The first section of this paper discusses the complicated history 
and composition of the source edition of the canonisation acts by R. Stachnik (1978). In the second 
section, attention is drawn to the significance of the acts as a source of theological information. In 
the third, and final, section, the 26 descriptions of the children’s revival are analysed. According to 
the church commission, these were miracles performed through Dorothy’s intercession. Particular 



Marek Karczewski108

attention is paid to the theological significance of the resurrections. The miracles of bringing chil-
dren back to life complete the picture of Dorothy as a local saint and symbolic Mother of Prussia. 
She was not only a mystic, but also a wife and mother. The miracles of the resurrections are linked 
to God’s work and Dorothy’s prophetic vocation.

Keywords: Dorothy of Montau, medieval miracles, medieval canonisation process, children’s re-
vivals, Pomesania.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11704

Kotel Dadon*
Uniwersytet w Zagrzebiu (Chorwacja)

WYCHOWANIE DZIECI DO ŚWIĘTOŚCI W JUDAIZMIE:  
PRZYKAZANIE I ABSOLUTNE ODDANIE

Streszczenie: Niniejszy artykuł omawia wyjątkowość edukacji dzieci do świętości w judaizmie. Pierw-
sza część artykułu analizuje obowiązek edukacji dzieci i jego znaczenie w judaizmie, zarówno rodziciel-
ski, jak i wspólnotowy. Druga i główna część artykułu analizuje zasady edukacji dla świętości w juda-
izmie, koncentrując się na wielu aspektach, takich jak: znaczenie domu i rodziny; relacja między domem 
a szkołą; znaczenie edukacji indywidualnej; motywy dyscypliny, świętości i moralności we wczesnej 
edukacji; destrukcyjny wpływ gniewu i równowaga między autorytaryzmem a czułością w edukacji; 
znaczenie dawania osobistego przykładu; oraz absolutne poświęcenie się edukacji i studiowaniu Tory  
w judaizmie. Autor analizuje różne źródła biblijne i rabiniczne od okresu talmudycznego do czasów 
współczesnych. Znaczna część tej literatury została przetłumaczona z języka hebrajskiego i aramejskiego. 

Słowa kluczowe: edukacja, świętość, Żyd, rodzice, rabin, Talmud, nauczyciel, Tora.

Wprowadzenie

Naród żydowski przedstawił ludzkości głęboki i wizjonerski ideał: stwo-
rzenie utopijnego społeczeństwa, w którym dążenie intelektualne – ucieleśnio-
ne w studiowaniu Tory – stanowi rdzeń egzystencji każdego człowieka. Wizja 
ta dąży do zniesienia podziału między elitą intelektualną a resztą społeczeń-
stwa, proponując radykalny model, w którym głęboka nauka i zaangażowanie 
duchowe są powszechnie dostępne i stanowią centralny element życia wspólno-
towego. Taka koncepcja, w której życie umysłu staje się wspólnym fundamen-
tem dla wszystkich, stanowi prawdziwie utopijne dążenie.

Uderzające paralele można dostrzec między tą wizją a utopijnym ideałem 
Platona (Dadon 2024, 114). W piątej księdze swojej „Politei” Platon nakreśla mo-
del idealnego państwa rządzonego przez króla–filozofa – władcę, którego mą-
drość i dążenie do prawdy predysponują do przewodzenia. Podobnie, żydowska 
wizja uświęconego społeczeństwa, opisanego jako królestwo kapłanów i naród 

* Adres: rabin prof. Kotel Dadon; kdadon@gmail.com; ORCID: 0000-0002-3542-3754.



Kotel Dadon110

święty (Wj 19,6), stawia mędrców w centrum życia wspólnotowego. Mędrcy ci 
ucieleśniają zbiorowe dążenie do mądrości i świętości, nawiązując do platońskie-
go ideału rządzenia przez mądrych. Obie tradycje wyobrażają sobie społeczeń-
stwo, w którym intelektualna i duchowa doskonałość kieruje losem ludzi.

Judaizm aspiruje do ustanowienia królestwa kapłanów, narodu intelektuali-
stów, gdzie mądrość będzie wspólną własnością, ale jednocześnie narodu świę-
tego, o wysokim poziomie moralności. Realizacja platońskiej wizji filozofa– 
–przywódcy znajduje przekonujący odpowiednik w społeczeństwie żydowskim, 
gdzie przywództwo tradycyjnie powierzano mędrcom każdego pokolenia. We 
współczesnych ultraortodoksyjnych społecznościach żydowskich ideał ten na-
dal pokutuje: rabin – uznawany za czołowego intelektualistę – przewodzi dzięki 
swojej głębokiej znajomości Tory. Jego autorytet wynika nie z władzy politycz-
nej, lecz z duchowego i intelektualnego mistrzostwa. Najwyższym dążeniem 
społeczności jest nieustanne studiowanie Tory, realizowane nie tylko przez jej 
przywódców, ale przez wszystkich członków, odzwierciedlając model społecz-
ny, w którym nauka jest zarówno celem indywidualnym, jak i zbiorowym.

Niniejszy artykuł przedstawia analizę centralnej roli i fundamentalnych źró-
deł rodzicielskich i wspólnotowych zobowiązań wobec edukacji w judaizmie. 
Analizowane są role rodziny i szkoły instytucjonalnej w procesie edukacyjnym, 
a także dynamiczne relacje między nimi. Szczególną uwagę poświęcono zasa-
dom edukacyjnym związanym z keduszą (świętością), wywodzącym się z kla-
sycznych źródeł żydowskich. Głównym argumentem przedstawionym w arty-
kule jest to, że idealna relacja między domem a szkołą opiera się na wzajemnej 
komplementarności i współpracy. Ponadto, edukacja dla świętości wymaga głę-
bokiego zaangażowania rodziców, wyrażającego się w różnych wymiarach be-
hawioralnych i etycznych. Analiza przyjmuje tradycyjne, holistyczne podejście, 
oparte na interpretacji klasycznej literatury rabinicznej. Zastosowana metodolo-
gia ma charakter przede wszystkim tekstowy i interpretacyjny, koncentrując się 
na egzegezie fundamentalnych tekstów żydowskich w celu wyjaśnienia trwa-
łych wartości edukacyjnych w nich zawartych.

1. Obowiązek edukacji dzieci i jego znaczenie w Biblii  
i literaturze rabinicznej

1.1. Obowiązek rodzicielski 

Edukacja była podstawową wartością od czasów biblijnych, od założenia 
narodu żydowskiego (Dadon, 2024, s. 112). Judaizm uznał edukację za ważny 
i istotny element, którego celem jest przekazanie dziedzictwa następnemu po-



Wychowanie dzieci do świętości w judaizmie: przykazanie i absolutne oddanie 111

koleniu, zaszczepienie podstaw wiary i nauczanie praw. Rola rodziców1 w edu-
kacji swoich dzieci ma kluczowe znaczenie. Odpowiedzialność spoczywająca 
na ich barkach to całkowite poświęcenie się swoim dzieciom. Rabin Hirsch w 
swoim delikatnym języku opisuje we wspaniały sposób znaczenie edukacyjnej 
roli rodziców. Stwierdza, że nie ma większego szczęścia na świecie niż przy-
jemne uczucie posiadania duszy czułego dziecka, które nie ma żadnych rosz-
czeń i żądań wobec ciebie i jest zależne od ciebie i twojej łaski. Ojciec musi 
poczuć odpowiedzialność za to, co wybrzmiewa w głosie wewnętrznym dziec-
ka. Imię „Ojciec” obliguje do funkcji kapłańskiej i to powinno być powodem 
najwyższej radości i szczęścia (Hirsch, 1980, I, 20–32).

W całej historii Żydów studiowanie Tory przez wszystkie pokolenia było 
niezwykle ważne, zarówno dla zachowania religijno-kulturowej egzystencji 
narodu, jak i dla jego ciągłości. Mędrcy poświadczają znaczenie edukacji i stu-
diowania Tory. Rav Yehuda zapytał: Jakie jest znaczenie tego, co jest napisane 
w Księdze Kronik (16,22): Nie dotykaj Moich pomazańców i nie czyń krzywdy 
Moim prorokom. „Nie dotykaj Moich pomazańców” – to są uczniowie; „i nie 
krzywdź Moich proroków” – to są uczeni w Torze. Resh Lakish powiedział  
w imieniu rabina Yehudy Nesia: Świat istnieje tylko z powodu oddechu (tj. re-
cytacji Tory) dzieci w wieku szkolnym. A Reish Lakish powiedział w imieniu 
rabina Yehudy Nesia, że nie wolno przerywać uczniom studiowania Tory, nawet 
w celu zbudowania Świątyni. Natomiast Reish Lakish powiedział do Rabbiego 
Yehudy Nesia, że otrzymał od przodków następujące pouczenie: każde miasto, 
w którym nie ma uczniów studiujących Torę, ulega zniszczeniu. Rawina powie-
dział, że takie miasto jest pustkowiem (Talmud Babiloński 1999, Szabat 119b).

Mędrcy w Talmudzie twierdzą, że nawet w przypadku ważnej potrzeby, ta-
kiej jak budowa Świątyni, nie wolno przerywać nauki uczniów, ponieważ cały 
świat istnieje dzięki ich nauce. Biblia wielokrotnie powtarza i podkreśla obowią-
zek kształcenia dzieci na ścieżce Tory i micwot: Tylko się strzeż bardzo i pilnuj 
siebie, byś nie zapomniał o tych rzeczach, które widziały twe oczy: by z twego 
serca nie uszły po wszystkie dni twego życia, ale ucz ich swych synów i wnuków2. 
W dniu, w którym stanąłeś w obliczu Pana, Boga swego, na Horebie, rzekł Pan do 
mnie: „Zgromadź Mi naród, niech usłyszą me słowa, aby się nauczyli Mnie bać 
przez wszystkie dni życia na ziemi i nauczyli tego swoich synów”3 (Pwt 4,9–10). 

1 Chociaż w niektórych miejscach wspomnieliśmy o ojcu, obowiązek edukacji spoczywa również na 
matce (zob. Bakshi-Doron, 1982, s. 69; Bakshi-Doron, 2002, s. 250). W celu dalszego omówienia kwestii: 
kto jest zobowiązany w obowiązku edukacji (Glick, 1999, s. 90nn; Dadon, 2024, s. 117).

2 Obowiązek wychowywania synów przez ojca obejmuje również jego wnuki (Talmud Babiloński, 
1961, Kidushin 30a; Dadon, 2024, s. 117).

3 Polska wersja cytatów biblijnych przytoczonych w niniejszym artykule według: Biblia Tysiąclecia. 
Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, wyd. IV, Pallottinum: Poznań 1991.



Kotel Dadon112

Tę perykopę interpretuje Nachmanides. Zwraca uwagę na to, aby uważać i pa-
miętać skąd przyszły przykazania, aby nie zapomnieć Objawienia na górze Synaj 
ani wszystkich rzeczy, które tam widziały ludzkie oczy – grzmoty i błyskawice 
(Wj 20,15), Jego Chwała i Wielkość (Pwt 5,21) oraz Jego słowa, które tam były 
słyszane pośród ognia. Trzeba też przekazać dzieciom i wnukom wszystko, co zo-
stało przekazane podczas tego chwalebnego Objawienia (Pwt 4,9). Przekazywa-
nie następnemu pokoleniu informacji o tym co się wydarzyło na Górze Synaj jest 
przykazaniem. Korzyść z tego przykazania jest bardzo wielka. Gdyby bowiem 
słowa Tory dotarły tylko przez usta Mojżesza, mimo że jego proroctwo zostało 
zweryfikowane znakami i cudami, to jednak gdyby pośród nas pojawił się prorok 
lub śniący sny (Pwt 13,2) i nakazał nam (czynić) coś przeciwnego do tego, co 
nakazała nam Tora, i dałby nam znak lub cud (Pwt 13,2), wówczas w serca ludzi 
wstąpiłaby wątpliwość. Ponieważ jednak Tora dociera do uszu od Wszechmogą-
cego, a ludzkie oczy widzą, że nie ma pośrednika, odrzucany jest każdy, kto się 
różni i kto podaje w wątpliwość. Gdy sprawę Objawienia przekaże się następne-
mu pokoleniu, będzie wiadomo, że rzecz była prawdziwa bez wątpienia, tak jak-
by widziały ją wszystkie pokolenia, ponieważ nie będzie to fałszywe świadectwo 
wobec własnych dzieci (Nachmanides 1859, Pwt 4,9).

Bardzo ważne jest, aby uczyć dzieci źródła prawd Tory, które jest boskie,  
a zatem moralnie ważne będzie również wymaganie od dzieci podążania ślada-
mi przodków. Przykazanie to powtarza się w innych miejscach: Wpoisz je two-
im synom (Pwt 6,7); nauczcie ich wasze dzieci (Pwt 11,19); nakażcie waszym 
dzieciom pilnie strzec wszystkich słów tego Prawa (Pwt 32,46).

Wszyscy mędrcy, którzy pisali o micwotach, zaliczają obowiązek ojca do 
nauczania syna Tory do 613 micwot (Rav Saadia Gaon 1979, Mitzva 15; Ma-
imonides 1990, Mitzvot Ase 11; R. Eliezer ben Samuel z Metz 1902, 256, s. 118;  
R. Moses ben Jacob Mikkotsi 1991, Esin 12; R. Isaac ben Joseph z Corbeil 1979, 
Siman 106, s. 118); Eliezer ben Samuel z Metz 1902, 256, s. 118; Rabin Moses 
ben Jacob Mikkotsi 1991, Esin 12; R. Isaac ben Joseph z Corbeil 1979, Siman 
106, s. 44; R. Aharon HaLevi z Barcelony 1999, Mitzvah 419. s. 567). Starożyt-
ny midrasz rozszerza obowiązek ojca do nauczania syna Tory: Wpoisz je twoim 
synom (Pwt 6,7) – jako swoim uczniom. I tak znajdujemy uczniów, którzy zostali 
nazwani synami, jak jest powiedziane: synowie proroków4 (2 Krl 2,3) (Midrasz 
Tanaim 1908, Pwt 6,7; 27; Targum Jonathan Ben Uziel 1997, 2 Krl 2,3).

Zgodnie z Midraszem, obowiązek nauczania należy nie tylko do ojca. Do 
każdej osoby w Izraelu należy obowiązek nauczania Tory nawet w odniesieniu 
do dzieci z innych rodzin, jeśli ma się do tego kwalifikacje. Majmonides orzeka 
w swoim kodeksie, że tak jak człowiek jest zobowiązany do nauczania swojego 

4 Według Biblii Jerozolimskiej – „synowie prororoków”, w Biblii Tysiąclecia – „uczniowie proroków”.



Wychowanie dzieci do świętości w judaizmie: przykazanie i absolutne oddanie 113

syna, tak też jest zobowiązany do nauczania swojego wnuka, zgodnie z pole-
ceniem: ucz […] swych synów i wnuków (Pwt 4,9). Jest to raczej micwa dla 
każdego mądrego człowieka, aby nauczać wszystkich uczniów, nawet jeśli nie 
są jego dziećmi. Wynika z nakazu: wpoisz je twoim synom (Pwt 6,7) Tradycja 
ustna wyjaśnia, że „twoi synowie” to są twoi uczniowie, ponieważ uczniowie 
są również nazywani synami (Maimonides 1974, Hilchot Talmud Torah 1,2).

Podobnie orzeka R. Aharon HaLevi z Barcelony, gdy pisze o pozytywnym 
przykazaniu studiowania mądrości Tory i nauczania jej, co oznacza przestrzega-
nie przykazania, unikanie tego, czego Bóg zabronił, a także jest znajomością pra-
wa Tory zgodnie z jego prawdziwą intencją. O tym wszystkim jest powiedziane 
w Pwt 6,7: Wpoisz je twoim synom. Rabini zaś orzekli, że synowie są uczniami 
(Aharon HaLevi z Barcelony, 1999, Micwa 419, s. 567; Dadon, 2024, s. 119). 
Wynika z tego, że Tora nakłada na ojca i uczonych Izraela (nawet jeśli nie mają 
dzieci) obowiązek nauczania izraelskich dzieci Tory. Obowiązek ten jest osobisty, 
ojciec i każdy rabin są zobowiązani do tego, aby uczyć przyszłe pokolenie. 

W Talmudzie mędrcy stwierdzają, że jednym z podstawowych obowiąz-
ków ojca jest nauczanie swoich dzieci. Ojciec jest zobowiązany w stosunku do 
swojego syna, aby go obrzezać i odkupić5 go, i nauczyć go Tory, i ożenić go  
z kobietą, i nauczyć go zawodu. A niektórzy mówią, że także nauczyć go pływać 
(Talmud Babiloński 1961, Kidushin 29a; Tosefta 1955–1988; Kidushin, 1:11).

Obowiązek ojca rozciąga się na kilka obszarów. Pierwszym i najważniej-
szym jest oczywiście obowiązek dołączenia do narodu żydowskiego poprzez 
obrzezanie, a jeśli syn jest pierworodnym, istnieje dodatkowy obowiązek wy-
kupienia go. Kolejnym obowiązkiem jest nauczanie syna Tory w celu zapew-
nienia żydowskiej ciągłości. Obowiązkiem ojca jest przyuczenie dziecka do 
zawodu, aby zagwarantować mu środki do życia i zapobiec staniu się ciężarem 
dla społeczeństwa. Istnieje nawet opinia, że obowiązkowe jest nauczenie pły-
wania, aby zapobiec niebezpieczeństwu utonięcia w przyszłości. Obowiązek 
ojca do nauczania syna Tory oznacza nie tylko obowiązek osobistego uczenia 
syna tego, co sam wie, ale także dopilnowania, aby jego syn w pełni nauczył 
się Tory. Jeśli wie, nauczy go sam, a jeśli sam nie miał okazji nauczyć się Tory 
wystarczająco, musi zapłacić rabinowi, aby uczył jego syna (Maimonides 1974; 
Hilchot Talmud Tora 1,3). Źródła te pokazują, że zgodnie z Biblią i talmudyczną 
interpretacją mędrców, rodzice mają osobisty obowiązek kształcenia swoich 
dzieci, zarówno pod względem nauki, jak i moralności, zgodnie z duchem 
judaizmu i moralnością Tory (Dadon, 2024, s. 119–120).

5 Pidjon haben – odkupienie pierworodnego; micwa z Tory polegająca na odkupieniu pierworodnego 
syna jego matki; trzydziestego dnia po urodzeniu ojciec daje kohenowi pięć sykli srebra w zamian za to, że 
jego syn pozostanie z nim, zamiast służyć Bogu w Świątyni jako kohen (zob. Dadon, 2009, 430–432).



Kotel Dadon114

1.2. Obowiązek Wspólnoty 

Po dokonaniu przeglądu obowiązku rodziców do edukowania swoich dzie-
ci w zakresie Biblii i literatury rabinicznej, chcielibyśmy krótko omówić szcze-
gólny rozwój obowiązku zakładania szkół w judaizmie, miejscu, w którym 
dziecko zdobywa większość swojej wiedzy.

W całej historii narodu izraelskiego, wydziały (Jesziwa, Bet-Midrasz)  
i szkoły w celu studiowania Tory były tworzone prywatnie i wspólnotowo. Tra-
dycja midraszowa mówi, że jeszcze przed nadaniem Tory, Szem i Eber założyli 
Bet-Midrasz, w którym studiowali przodkowie (Midrasz Bereszit Rabbah 1878, 
63:6, 84:8). Podobnie plemieniu Lewiego powierzono nauczanie Tory wśród 
plemion Izraela (komentarz Gersonidesa 1547, Pwt 33,10, Prz 3,9). W czasach 
króla Ezechiasza wydał on specjalne rozporządzenie dla swojego pokolenia, 
zgodnie z którym wszyscy bez różnicy byli zobowiązani do uczenia się Tory.  
W Talmudzie jest napisane, że Ezechiasz, aby zapewnić studiowanie Tory, 
umieścił miecz przy wejściu do sali do nauki i powiedział, że każdy, kto nie 
angażuje się w studiowanie Tory, zostanie ugodzony tym mieczem. W rezul-
tacie szukali od Dan (na północy) do Beerszeby (na południu) i nie znaleźli 
ignoranta. Szukali od Gevat do Antipatris i nie znaleźli dziecka płci męskiej, ani 
dziecka płci żeńskiej, ani mężczyzny, ani kobiety, którzy nie byliby ekspertami 
nawet w skomplikowanych prawach rytualnej czystości i nieczystości (Talmud 
Babiloński 1961, Sanhedrin 94b).

Po zniszczeniu Pierwszej Świątyni, podczas wygnania, midrasz mówi, że 
Mordechaj założył Bet-Midrasz do studiowania Tory (Midrasz Estery Rabbah, 
1878, 7,13, 10,4). Talmud interpretując werset: Oko me sprawia ból mojej duszy 
z powodu córek mojego miasta (Lm 3,51), opisuje, że w mieście Bejtar było 
czterysta synagog, a w każdej z nich było czterystu nauczycieli, a każdy z nich 
miał czterystu uczniów (Talmud Babiloński 1961, Gittin 58a).

Takie prywatne organizacje w całej historii zależały od zmieniającej się sy-
tuacji ekonomicznej i uczonych z inicjatywą. Jednak przez cały czas odpowie-
dzialność edukacyjna za studiowanie Tory przez dzieci, w jej pierwotnej formie, 
spoczywała na ojcach. Ta rzeczywistość stworzyła sytuację, w której słaba eko-
nomicznie populacja (sieroty i biedni) nie uczyli się Tory. Dlatego stopniowo 
stała się ona własnością arystokracji i członków wyższej klasy ekonomicznej, 
stwarzającej właściwe warunki do samodzielnej nauki lub zatrudnienia nauczy-
cieli. W okresie Drugiej Świątyni nastąpiła rewolucja w dziedzinie edukacji. 
W tym okresie mędrcy zmienili przepisy rozszerzające obowiązki edukacyj-
ne. Talmud Babiloński poświadcza, że celem tych przepisów było zapewnienie 
edukacji wszystkim dzieciom Izraela: Rav Yehuda wskazał na Jehoszuę ben 
Gamla jako człowieka, który przyczynił się do tego, żeby Tora nie została zapo-



Wychowanie dzieci do świętości w judaizmie: przykazanie i absolutne oddanie 115

mniana przez naród żydowski. Według Prawa to ojciec uczył Tory swoje dzieci, 
a kto nie miał ojca, nie uczył się Tory. Chodziło o to, żeby ojcowie osobiście 
nauczali swoich synów. Gdy mędrcy zobaczyli, że nie każdy jest w stanie uczyć 
swoje dzieci, a studiowanie Tory zanika, zdecydowali o potrzebie powołania 
instytucji nauczycieli w Jerozolimie. W odniesieniu do tej decyzji powołali się 
na Iz 2,3: Bo Prawo wyjdzie z Syjonu (Iz 2,3). Ale nadal, ktokolwiek miał ojca, 
jego ojciec wstępował z nim do Jerozolimy i nauczał go, ale ktokolwiek nie miał 
ojca, nie wstępował i nie uczył się. Dlatego Mędrcy zdecydowali, że nauczycie-
le dzieci powinni być ustanowieni w jednym mieście w każdym regionie, dokąd 
sprowadzono uczniów w wieku szesnastu i siedemnastu lat. Jednak uczniowie 
nie byli młodzi i nie mieli jeszcze żadnego formalnego wykształcenia. Toteż 
uczeń, na którego nauczyciel rozgniewał się, buntował się przeciwko niemu  
i odchodził. Dopiero Jehoszua ben Gamla ustanowił, że nauczyciele powinni 
być ustanowieni w każdej prowincji i w każdym mieście, udzielając lekcji do 
nauki w wieku sześciu i siedmiu lat (Talmud Babiloński 1961, Baba Batra 21a).

Ze słów Rav Yehudy dowiadujemy się o istnieniu trzech przepisów (Dadon, 
2024, s. 124). Pierwszy – ustanowienie publicznej instytucji edukacyjnej tylko 
w jednym miejscu, w Jerozolimie. Drugi – rozszerzył liczbę dzielnic i miast, 
w których utworzono publiczne instytucje edukacyjne, a także określił wiek 
uczniów do 16 i 17 lat. Trzeci – rozporządzenie Jehoszuy ben Gamli orzekło, 
że nauczyciele powinni być ustanowieni w każdej prowincji i każdym mieście, 
dla dzieci w wieku sześciu i siedmiu lat. Ostatnia regulacja jeszcze bardziej 
rozszerza liczbę szkół i wiek edukacji z 6 do 7 lat6. 

Majmonides w swoim kodeksie prawnym orzeka prawo o tym, że nauczy-
ciele małych dzieci powinni być mianowani w każdym kraju, w każdym regio-
nie i w każdej wiosce. Jeśli wioska nie ma dzieci, które uczą się Tory, jej ludność 
jest objęta ostracyzmem, dopóki nie zatrudni nauczycieli. Jeśli nauczyciele nie 
zostaną zatrudnieni, wioska powinna zostać zniszczona, ponieważ świat istnieje 
tylko dzięki oddechowi pochodzącemu z ust dzieci, które studiują Torę (Ma-
imonides 1974; Hilcot Talmud Torah 2:1).

Zgodnie z prawem żydowskim, miasto, które nie dba o edukację młode-
go pokolenia poprzez ustanowienie instytucji do nauki Tory, powinno zostać 
zniszczone. Podejście judaizmu jest bardzo radykalne i opowiada się za stano-
wiskiem, że bez edukacji i studiowania Tory nie ma się prawa do istnienia. Ten 
radykalny obowiązek nauki Tory dla każdego Żyda, dla każdego ojca, aby uczył 
swojego syna i dla przywódców społeczności, aby dbali o edukację młodego 
pokolenia, może wyjaśnić zjawisko, że wśród narodu żydowskiego od zarania 
bardzo rzadko można było znaleźć osoby nie mające podstawowego wykształ-

6 Zobacz także: Talmud Jerozolimski 1523, Ketubut, 8,11, 32c, dla innych przepisów.



Kotel Dadon116

cenia. Wśród Żydów największym wstydem była ignorancja. Naturalnie, cen-
tralne znaczenie wartości edukacji i studiowania Tory w całej historii Żydów 
doprowadziło do uchwalenia wielu praw i zwyczajów w sprawach edukacji 
(Dadon, 2024, s. 126–127).

2. Zasady wychowania do świętości według judaizmu

Edukacja dzieci odbywa się w domu i w szkole, a każdy ma w niej swój 
ważny udział. Edukacja domowa i rodzinna ma ogromne znaczenie w judaizmie.  
W domu rodzi się i rozkwita osobowość dziecka, w domu dusza dziecka musi 
być rozwijana i traktowana indywidualnie (Hirsch 1989; Rdz 12,1; Wj 1,1). Naj-
większa trudność w żądaniu Boga, by Abraham „odszedł” (Rdz 12,1), wyraża się  
w rozstaniu z najbliższymi kręgami i wyruszeniu w nieznane. Abraham otrzymu-
je zadanie oddawania czci Bogu samemu, a porzucenie dotyczy trzech kręgów: 
kraju, narodu i rodziny. Oddzielenie Abrahama od domu rodzinnego, podobnie 
jak oddzielenie każdego człowieka od rodziny, jest niewątpliwie najtrudniejszym 
i najbardziej znaczącym dla wspólnoty. Zanim zajmiemy się sposobami wpajania 
moralności w duszę dziecka, w wychowanie dzieci do świętości, poświęćmy kil-
ka słów znaczeniu miejsca domu i rodziny w wychowaniu.

2.1. Znaczenie domu i rodziny

Główną rolą rodziców w wychowaniu dzieci do świętości jest przekazywa-
nie doświadczeń. Doświadczenia te są przekazywane dziecku podczas wspólne-
go spędzania czasu w domu i w synagodze, zwłaszcza podczas cotygodniowego 
szabatu i świąt. Czas świąt i szabatu jest poświęcony wzmacnianiu rodziny, 
przekazywaniu treści informacyjnych, wzmacnianiu żydowskiej tożsamości 
dzieci, przekazywaniu dziedzictwa żydowskiego i różnych zwyczajów następ-
nemu pokoleniu. Ze względu na zwięzłość niniejszego opracowania, ograni-
czę się do skupienia tylko na jednym święcie: Passze. W święto Paschy jedną  
z micwot święta jest czytanie Hagady – historii wyjścia z Egiptu – wokół sto-
łu sederowego7 z udziałem wszystkich członków rodziny. Tora nakazuje ojcu: 
będziesz opowiadał synowi swemu (Wj 13,8) – przekazywanie tradycji z ojca 
na syna jest fundamentalną ideą tego wersetu. Ale doświadczenie świąteczne 
to nie tylko przekazywanie wiedzy technicznej uczniowi – co jest zasadniczo 
główną funkcją szkoły. Celem nie jest przekazanie czysto historycznej opowie-

7 Noc sederowa – w Izraelu pierwsza, w diasporze pierwsza i druga noc święta Paschy, kiedy odby-
wa się seder, rytualna kolacja, której istotą jest wspomnienie wyjścia z Egiptu.



Wychowanie dzieci do świętości w judaizmie: przykazanie i absolutne oddanie 117

ści. Jest to interaktywne, doświadczalne wydarzenie partnerstwa w rodowodzie 
ludu Izraela. Micwa jest spełniona, gdy wino, maca8, charoset9 i maror10 są 
umieszczone na stole – takie znaczące doświadczenie należy do domu, a nie do 
szkoły. Nauczyciel może co najwyżej przygotować ucznia do przeżycia Paschy 
w domu i stworzyć infrastrukturę dla tego wyjątkowego wieczoru, ale wpływ 
rodziców ma kluczowe znaczenie. Ponieważ rodzice znają swoje dziecko, jego 
osobowość i skłonności, mogą zapewnić mu doświadczenie w sposób, który 
najbardziej mu odpowiada. Czynnik miłości i bliskości między rodzicami a ich 
dziećmi ma bardzo istotną wartość w edukacji. Ta szczególna relacja nie jest 
podobna do relacji między nauczycielem a jego uczniami.

2.2. Relacje między domem a szkołą

Istnieje napięcie między rolą edukacyjną rodziców a rolą szkoły. Ważne 
jest, aby zrozumieć, że rodzice nie kończą swojej roli edukacyjnej, wysyłając 
dziecko do szkoły i płacąc czesne. Główną rolą szkoły jako instytucji eduka-
cyjnej jest przekazywanie wiedzy, przygotowanie ucznia do życia poprzez stu-
diowanie różnych gałęzi wiedzy – czyli mądrości. Jednak strona edukacyjna 
ma wtórne znaczenie. Z drugiej strony, główną rolą rodziców jest właśnie rola 
edukacyjna. Rodzice mają obowiązek zasiać w sercu dziecka pragnienie zdo-
bywania mądrości, jeszcze zanim zostanie ono wysłane do szkoły. Oczywi-
ście szkoła powinna mieć możliwość zainteresowania wiedzą i wpłynięcia na 
ucznia, ale zachęta, aby dziecko zapragnęło być wykształconym człowiekiem 
powinna być udzielana już przed jego przybyciem do szkoły, a zatem rola ro-
dziców we wspieraniu tego pragnienia jest kluczowa. Zadanie edukacji dziec-
ka powinno opierać się na żydowskich wartościach moralnych wyznawanych 
przez rodziców oraz na wiedzy, którą uczeń zdobywa w szkole. Oznacza to, że 
relacja między szkołą a rodzicami jest relacją komplementarną i relacją współ-
pracy. Szkoła ma dać uczniowi wiedzę o tym, jak powinno wyglądać żydowskie 
życie zgodnie z judaizmem, ale rodzice powinni sprawić, by ich dzieci chcia-
ły żyć w ten sposób. Ta komplementarna relacja rodzice–szkoła w kwestiach 
edukacyjnych jest kulminacją zasady: każdy daje swoją szczególną część, aby 
osiągnąć wspólny cel. Ponieważ współpraca między rodzicami jest głównym 

8 Maca – ciasto spożywane w święto Paschy. Wykonane wyłącznie z mąki i wody; w procesie, który 
od zmieszania tych składników do końca pieczenia trwa mniej niż 18 minut.

9 Charoset – mieszanka zmielonych orzechów włoskich, daktyli, jabłek, rodzynek i wina; jest 
umieszczana na misce sederowej na Pesach i spożywana w noc sederową; symbolizuje tynk, z którego 
Żydzi, jako niewolnicy, budowali w Egipcie.

10 Maror – hebr. gorzki; zioła o gorzkim smaku, które są spożywane w noc sederu; przypomina 
uczestnikom o gorzkim życiu ich przodków w Egipcie.



Kotel Dadon118

i niezbędnym elementem sukcesu edukacji ich dzieci, jest ona również ważna 
w relacjach między rodzicami a szkołą. Współpraca ta wymaga od rodziców 
utrzymywania stałego kontaktu z nauczycielami szkolnymi, ścisłego monito-
rowania nauki syna i jego postępów w nauce. Należy stworzyć system wymia-
ny informacji, aby istniało wzajemne wsparcie w zachowaniu ucznia w domu  
i w szkole, a także aby wszechstronnie wpłynąć na ucznia i wskazać mu 
właściwy kierunek rozwoju.

Rodzice muszą reagować na osiągnięcia dziecka w sposób zrównoważony 
i wyważony.

Stosunek rodziców do kadry pedagogicznej szkoły jest bardzo ważny. Re-
lacje muszą opierać się na zaufaniu i szacunku, ponieważ jeśli rodzice nie doce-
niają nauczycieli, taka postawa zostanie przyswojona także przez dzieci, a tym 
samym nauczyciele stracą na znaczeniu w oczach uczniów, co spowoduje utratę 
ich autorytetu wychowawczego.

2.3. Edukacja indywidualna

Tora poświadcza, że bliźniacy Ezaw i Jakub bardzo różnili się od siebie jesz-
cze przed narodzinami: Dwa narody są w twym łonie, dwa odrębne ludy wyjdą  
z twych wnętrzności (Rdz 25,23). Edukacja, jaką obaj synowie otrzymali od 
swoich rodziców, była podobna11, ale mimo to jednego pociągała duchowość, 
a drugiego materializm. A gdy chłopcy urośli, Ezaw stał się zręcznym myśliwym, 
żyjącym w polu. Jakub zaś był człowiekiem spokojnym, mieszkającym w namiocie 
(Rdz 25,27). Zadawane jest pytanie, jak to możliwe, że pomimo szczególnej wię-
zi istniejącej między bliźniakami i pomimo dobrego i podobnego wykształcenia, 
jakie rodzice dali obu swoim synom, jedno dziecko jest łagodne i uduchowione, 
podczas gdy drugie jest niegrzeczne i materialistyczne, a nawet przelewa krew  
i oddaje cześć bożkom (Raszi 1859, Rdz 25,28; Midrasz Bereszit Rabbah, 1878, 
63,12). Chcielibyśmy zasugerować, zgodnie z Midraszem, że źródłem problemu 
było właśnie to, że Jakub i Ezaw otrzymali takie samo wykształcenie. Sytuację tę 
przedstawia Midrasz, zwracając uwagę na to, że gdy chłopcy dorośli (Rdz 25,27), 
Rabbi Levi użył analogii mirtu i ciernistego krzewu, które rosły obok siebie. Gdy 
rosły i kwitły, jeden wydzielał swój zapach, a drugi pokazywał ciernie. Tak więc 
przez całe trzynaście lat obaj chłopcy chodzili do szkoły i obaj wracali ze szkoły. 
Po trzynastu latach zaś, jeden skupił się na naukach, a drugi chodził do domów 
kultu bożków (Midrasz Bereszit Rabbah 1878, 63,14).

Hirsch jest bardzo krytyczny wobec postępowania Izaaka i Rebeki w wy-
chowywaniu bliźniąt. Uważa, że dopóki byli oni mali, nie zauważali różnic  

11 Midrasz Bereszit Rabbah 1878, 63,10.



Wychowanie dzieci do świętości w judaizmie: przykazanie i absolutne oddanie 119

w swoich ukrytych skłonnościach, jedna Tora i jedna edukacja były dane im 
obu i zapomnieli o wielkiej zasadzie w edukacji: Wdrażaj chłopca w prawidła 
jego drogi, a nie zejdzie z niej i w starości (Prz 22,6). Dziecko powinno być kie-
rowane zgodnie ze swoją szczególną ścieżką ku przyszłości, która odpowiada 
cechom i tendencjom uśpionym w głębi jego duszy (Hirsch 1989, Rdz 25,27).

Błąd tkwi w konformistycznej edukacji, edukacji z jednolitą metodą, która 
była stosowana wobec obojga dzieci, bez uwzględnienia różnic w ich talentach 
i cechach, co skutkowało problematycznym kontrastem w ich dorosłym życiu. 
Tosefta (Tosefta 1955–1988. Brachot 6,5) naucza, że tak jak ich twarze nie są 
równe, tak ich umysły nie są równe, co oznacza, że tak jak ludzie nie są fizycz-
nie podobni, tak też różnią się ich osobowości, cechy i wewnętrzne moce. Każ-
de dziecko ma swój własny, wyjątkowy charakter; dlatego edukacja powinna 
być zindywidualizowana i uwzględniać cechy, tendencje i osobowość dziecka. 
Podobna i ogólna edukacja ignoruje charakter dziecka, ignoruje jego słabości 
i zalety. Jeśli chodzi o dziecko z problematycznymi skłonnościami, indywidu-
alna i przemyślana edukacja jest podwójnie ważna. Głównym błędem Izaaka  
i Rebeki było równe traktowanie ich dwóch synów, którzy różnili się od siebie 
charakterem i skłonnościami jak wschód od zachodu. Dlatego konieczne było 
wychowanie Ezawa i Jakuba w szczególny i indywidualny sposób, zgodnie  
z ich skłonnościami, które powinny być zdiagnozowane już w dzieciństwie, tak 
wcześnie, jak to możliwe. Głównym zadaniem rodziców jest zidentyfikowa-
nie wrodzonych cech każdego dziecka i wychowanie go w wyjątkowy sposób 
zgodnie z tymi cechami. Szkodą spowodowaną błędem Izaaka i Rebeki jest 
to, że moc Ezawa pozostała poza aktywnym światem żydowskim. W narodzie 
żydowskim jest miejsce i rola dla każdej tendencji i każdej ludzkiej cechy. Nie 
każdy nadaje się do każdego zawodu, ale Boga można czcić w każdej dziedzi-
nie i w każdym zawodzie. Prawdziwi czciciele Boga nie muszą być rabinami. 
Nie każdy jest do tego przeznaczony i nie każdy ma cechy niezbędne do takiego 
powołania, a kiedy dziecko jest przymusowo kształcone do celu, którego chcą 
rodzice, ale który nie odpowiada jego osobowości i zdolnościom umysłowym, 
wówczas dziecko jest zmuszane do stawiania oporu, aż nawet do złamania, po-
nieważ nie zostało nauczone, że istnieje inny sposób oddawania czci Bogu.

W judaizmie jesteśmy świadkami otwartej edukacji nowoczesnej społecz-
ności religijnej i zamkniętej edukacji w społeczności ultraortodoksyjnej. Zale-
tą edukacji zamkniętej jest inkubator moralny, w którym dziecko wzrasta, ale 
wadą jest to, że napotykając różne wpływy i niebezpieczeństwa w wieku do-
rosłym, można nie być w stanie sobie z nimi poradzić. Wielu rabinów, takich 
jak rabin Hirsch (1980, I, 49–56), uważa, że uczeń musi być przygotowany do 
wyjścia w życie, aby stawić czoła niebezpieczeństwom, które na niego czyhają. 
Ponieważ dla rodziców jest jasne, że ich syn nie pozostanie na zawsze w „ste-



Kotel Dadon120

rylnym” otoczeniu, w którym nie będzie narażony na pokusy wielkiego świata, 
dlatego musi być przygotowany, tak aby był zdolny przezwyciężyć różne bodź-
ce, gdy wyjdzie na zewnątrz.

Koncepcja pedagogiczna wdrażaj chłopca w prawidła jego drogi... (Prz 
22,6), ma właściwe podejście do czynników osobowościowych – wewnętrz-
nych i środowiskowych – zewnętrznych. Ta koncepcja pedagogiczna dostoso-
wana do drogi dziecka i jego osobistych tendencji wysuwa na pierwszy plan 
wszystkie jego ludzkie zdolności, a zatem odrzuca edukację, która jest izolująca 
i różni się od nowoczesności i mądrości nauki, ponieważ ignoruje oczekiwaną 
drogę dziecka w przyszłości, a tym samym wyrządza mu krzywdę.

Gra (1931, s. 129), w swoim komentarzu do Księgi Przysłów, odnosi się 
do wersetu Wdrażaj chłopca w prawidła jego drogi, a nie zejdzie z niej i w 
starości (Prz 22,6). Podążając za Talmudem (Talmud Babiloński 1999, Szabat 
156a), podkreśla, że człowiek może osiągnąć duchowe szczyty, które odpowia-
dają jego naturze i naturalnym zdolnościom, a nie są z nimi sprzeczne. Dlatego 
potrzebna jest pełna indywidualna edukacja, żydowski cel życia jest ogólny, ale 
ścieżki prowadzące do niego zależą od cech i talentów dziecka (Hirsch, 1980, 
I, 53; Kook, 2002, 2).

Gdy Jakub rozstał się ze swoimi synami przed śmiercią, zobaczył dwu-
nastu różnych synów. Tora pisze, że do każdego z nich [skierował] stosowne 
błogosławieństwo (Rdz 49,28). W każdym plemieniu widział jego szczególny 
charakter i zgodnie z tym błogosławił je. Plemię Judy nadawało się do władzy 
królewskiej, plemię Lewiego do kapłaństwa, plemię Zabulona do handlu, ple-
mię Issachara do prawa i studiowania Tory itd. Wyboru dokonał według szcze-
gólnych cnót, aby wypełniał wzniosłą rolę służenia Bogu w życiu prywatnym  
i publicznym. Do tej służby potrzebni są bowiem ludzie o różnych charakterach 
i talentach, cechach i skłonnościach. Dlatego w narodzie izraelskim jest miejsce 
i rola dla każdej tendencji i każdej ludzkiej cechy, a to, co czyni ich wyjątkowy-
mi, to fakt, że wszyscy wykonują swoją pracę dla nieba.

Co więcej, trudno jest finansowo utrzymać utopijne społeczeństwo, w któ-
rym w zasadzie nikt nie pracuje na życie i wszyscy się uczą, jak mówi Misz-
na: „if there is no flour, there is no Torah” [jeśli nie ma mąki, nie ma Tory] 
(Miszna 1987, Awot 3,17). Dlatego Mędrcy mówili o modelu ekonomicznym, 
który może pozwolić na utrzymanie społeczeństwa poświęcającego większość 
swoich członków zaangażowaniu w naukę, jest to model Issachar i Zebulun: 
Issachar siedzi i angażuje się w studiowanie Tory, Zebulun wyrusza na morza  
i przybywa i zaopatruje usta Issachara, a Tora rozmnaża się w Izraelu (Midrasz 
Bereszit Rabbah, 1878, 72,5). Tak więc wszystkie talenty i zawody są potrzebne. 
Jednak Midrasz podkreśla, że praca i handel nie są celem, ale środkiem umoż-
liwiającym studiowanie Tory. Plemię Zebulun, które zajmowało się handlem 



Wychowanie dzieci do świętości w judaizmie: przykazanie i absolutne oddanie 121

międzynarodowym, dbało o wspieranie plemienia Issachar, które poświęciło 
swoje życie studiowaniu Tory. Ludzie mają różne umiejętności i kwalifikacje, 
które są ogólnie ważne dla istnienia społeczeństwa, a także te kwalifikacje po-
winny być wykorzystywane do wspierania tych, którzy poświęcili swoje życie 
studiowaniu.

2.4. Wczesna edukacja – dyscyplina, świętość i moralność

Istnieje fundamentalne pytanie edukacyjne i filozoficzne: czy człowiek jest 
z natury zły czy z natury dobry? Zrozumiałe jest, że stanowisko w tej kwestii 
może mieć wpływ na charakter edukacji moralnej. W każdym razie, im wcze-
śniej rozpocznie się proces edukacyjny, który ukształtuje moralne zachowanie 
dziecka, tym lepiej. Miszna określa wiek pięciu lat na rozpoczęcie nauki: w pią-
tym roku życia nauka Pisma Świętego, w dziesiątym nauka Miszny, w trzyna-
stym poddanie się przykazaniom, w piętnastym nauka Talmudu (Miszna 1987, 
Awot 5:21). Tak też orzekł Majmonides, stwierdzając, że dzieci powinny być 
doprowadzane do nauki w wieku sześciu lub siedmiu lat, w zależności od stanu 
zdrowia i dojrzałości dziecka. Nigdy nie powinny one być odrywane od nauki, 
nawet w celu budowy Świątyni (Maimonides 1974, Hilchot Talmud Torah 2,2; 
Karo 1992, Yore Dea 245: 7–8).

Określenie wczesnego wieku rozpoczęcia ścieżki edukacyjnej dziecka ma 
wiele zalet, jak mówi Miszna: „Elisha ben Abuyah said: He who learns when  
a child, to what is he compared? To ink written upon a new writing sheet” [Elisza 
ben Abuyah powiedział: Ten, kto uczy się będąc dzieckiem, do czego jest po-
równywany? Do atramentu napisanego na nowym arkuszu] (Miszna 1987, Avot 
4:20). Proces adaptacji ucznia do ram edukacyjnych jest łatwiejszy w młodym 
wieku, podobnie jak brak problemów z dyscypliną i wpajanie nawyków ucze-
nia się, które pomogą uczniowi uczyć się w starszym wieku (Talmud Babiloński 
1999, Szabat 152a). Ważną rolę w kształtowaniu dyscyplinarnego i moralnego za-
chowania dziecka odgrywa zachowanie rodziców. Kiedy rodzice nie uczą dziecka 
dyscypliny w bardzo młodym wieku, a zamiast tego rozpieszczają je, powodują 
zakorzenienie się negatywnych cech uporu i dumy, co bardzo utrudni zaszczepie-
nie dyscypliny i posłuszeństwa (Hirsch, 1980, II, 43–59). Są tacy, którzy twierdzą 
(Horowitz, 1992; Shaar HaOtiyot, derech Eretz), że już w wieku dwóch lub trzech 
lat należy zacząć uczyć dziecko dobrych manier. Rodzice, którzy wstrzymują 
edukację dziecka rzekomo dlatego, że jest ono zbyt małe, nie chcą go obciążać  
i pozwalają mu robić, co mu się podoba, szkodzą dziecku, ponieważ przyzwy-
czajają je do złych nawyków. Klasycznym przykładem tego przypadku, który jest 
cytowany w wielu źródłach, jest Adoniyah ben Hagit, syn króla Dawida, o którym 
Pismo Święte świadczy: Ojciec zaś jego nigdy go nie karcił, mówiąc: „Czemuś 



Kotel Dadon122

tak uczynił?” (1 Krl 1,6), a Raszi interpretuje tę wypowiedź następująco: „He did 
not anger him. This teaches you that he who refrains from rebuking his child 
causes his death” [Nie rozgniewał go. To uczy, że ten, kto powstrzymuje się od 
skarcenia swego dziecka, powoduje jego śmierć] (Raszi 1859, 1 Krl 1,6). Król 
Dawid nie skarcił go i nie ukarał w dzieciństwie za jego złe uczynki, więc ten 
przyzwyczaił się do robienia wszystkiego, co chciał, aż do buntu przeciwko ojcu, 
który doprowadził do jego śmierci. Hirsch (1980, I, 33–39) wyjaśnia związek 
między dyscypliną a moralnością: upór jest zaprzeczeniem moralności, ponieważ 
zawiera w sobie egoizm, samolubstwo i dążenie do honoru. Dlatego, gdy dziecko 
anuluje swoją wolę na prośbę rodziców lub nauczycieli, uczy się zachowywać  
w sposób moralny, ponieważ moralność wymaga od osoby anulowania swojej 
woli w obliczu wyższej woli. Król Salomon mówi: Karć syna: kłopotów ci to 
zaoszczędzi i pociechą twej duszy się stanie (Prz 29,17), a w innym miejscu: Nie 
kocha syna, kto rózgi żałuje, kto kocha go – w porę go karci (Prz 13,24). Oznacza 
to, że edukacja wymaga dyscypliny dziecka, a jeśli dziecko zachowuje się niewła-
ściwie, należy się tym zająć, a nie ignorować. Z drugiej strony, krytyka powinna 
być również wypowiadana w przyjemny sposób i w odpowiednim stopniu, aby 
nie spowodować odwrotnego rezultatu.

W tym duchu Mędrcy w Talmudzie (Talmud Babiloński 1999, Moed Katan 
17a) twierdzą, że werset Nie będziesz kładł przeszkody przed niewidomym (Kpł 
19,14) mówi o tym, kto uderza swojego dorosłego syna. Raszi wyjaśnia to w ten 
sposób, że syn może się rozgniewać i uderzyć ojca, naruszając w ten sposób su-
rowy zakaz bicia rodzica (Wj 21,15). Innymi słowy, zaistniała sytuacja, w której 
ojciec nie tylko nie osiągnął żadnych korzyści, bijąc syna, ale spowodował, że syn 
zgrzeszył. Ważne jest, aby udzielając krytyki wychowawczej, a nawet wymie-
rzając karę, robić to w taki sposób, aby dziecko rozumiało dlaczego jest karane  
i aby kara nie była nadmierna, aby nie spowodowała odwrotnego rezultatu. Trze-
ba być bardzo ostrożnym, gdy krytykuje się dziecko, rodzice mogą zranić dziecko 
bolesnym i upokarzającym słowem bardziej niż ciosem. Czasami cios mija, ale 
obraźliwe słowo pozostaje wypalone w duszy. Wręcz przeciwnie, właściwe słowo 
zachęty może mieć wielki wpływ i to przez długi czas. Ma to wiele wspólnego 
z charakterem dziecka. Są bardzo delikatne dzieci, które nawet bez komentarza 
rodziców czują, że rodzice nie są zadowoleni z ich osiągnięć. Jest to dla nich 
bardzo bolesne, więc takie dziecko wymaga zachęty i wsparcia, a nie krytyki, aby 
nie doprowadzić do jego złamania. Konieczne jest wzmocnienie jego poczucia 
pewności siebie i poczucia, że jego rodzice są z niego zadowoleni, ponieważ da to 
dziecku energię i motywację do podjęcia wysiłku i odniesienia sukcesu.

W tym kontekście widzimy, że Tora podkreśla, że Izaak miłował Ezawa 
[…] Rebeka natomiast kochała Jakuba (Rdz 25,28). Nasuwa się pytanie, dla-
czego zamiast okazywać miłość Jakubowi, chłopcu, który kroczy swoją ścieżką, 



Wychowanie dzieci do świętości w judaizmie: przykazanie i absolutne oddanie 123

Izaak okazuje miłość Ezawowi, synowi, który zboczył ze ścieżki? Powszechne 
wyjaśnienie jest podane w komentarzu Rasziego (Raszi, 1859, Rdz 25,28): Izaak 
był ślepy, a Ezaw cynicznie wykorzystał to, używając wszelkiego rodzaju mani-
pulacji i faktycznie sprawił, że jego ojciec uwierzył, że jest duchową i prawą oso-
bą. Z drugiej strony, rabin Yonatan Sachs (2017, s. 63) podaje inne wyjaśnienie, 
które jest bezpośrednią kontynuacją tego, co powiedzieliśmy wcześniej. Wyjaśnia 
on, że Izaak bardzo dobrze znał sytuację swojego syna Ezawa, ale zamiast się 
na niego gniewać, obdarzył go miłością. Kiedy dziecko podąża ścieżką inną niż 
ścieżka rodziców, istnieje tendencja do gniewania się na niego i dystansowania 
się od niego, tendencja ta może spowodować nieodwracalne szkody i jeszcze bar-
dziej oddalić dziecko od rodziny. Preferowana metoda wychowawcza w takich 
sytuacjach jest odwrotna, konieczne jest okazywanie dziecku jeszcze większej 
miłości i troski, aby w ten sposób zbliżyć się do jego serca, a tym samym zdobyć 
jego zaufanie i bliskość. Rabin Kook wyraża tę ideę jako ogólny motyw w życiu, 
stwierdzając, że prawdziwie sprawiedliwi nie narzekają na zło, lecz dodają do 
niego sprawiedliwość; nie narzekają na herezję, lecz dodają prawdziwej wiary; 
nie narzekają na ignorancję, ale zamiast tego dodają mądrości (Kook, 2020, s. 39).

Oznacza to, że zamiast krytykować i narzekać, konieczne jest pozytywne 
wzmocnienie.

Z drugiej strony, należy być bardzo ostrożnym, aby nie traktować jednego 
dziecka w sposób uprzywilejowany i ekstrawertyczny kosztem innych dzieci, 
nawet jeśli dziecko to ma problemy zdrowotne i chcemy je dobrze traktować 
lub dlatego, że jest najmłodsze. Talmud uczy tej zasady edukacyjnej na pod-
stawie relacji Jakuba z Józefem, zwracając uwagę na to, że rodzic nigdy nie 
powinien wyróżniać jednego ze swoich synów wśród innych, dając mu prefe-
rencyjne traktowanie. Taka sytuacja, w przypadku synów Izaaka była przyczy-
ną zazdrości, a to odbiło się negatywnie na przyszłych losach narodu (Talmud 
Babiloński 1999, Szabat 10b).

Majmonides idzie nawet dalej niż Mędrcy Talmudu, stwierdzając, że czło-
wiek nie powinien różnicować swoich dzieci za życia, nawet w odniesieniu do 
drobnej sprawy (Majmonides, 1974; Hilchot Nachalot 6,13). Bez wątpienia jest 
to wymóg o bardzo wysokim standardzie, który jest trudny do spełnienia. Jeśli 
jednak istnieje szczególna potrzeba wyróżnienia jednego dziecka, rodzice po-
winni wiedzieć, jak zrekompensować to pozostałym dzieciom.

2.5. Unikanie gniewu i równowaga między autorytaryzmem a czułością

Bardzo ważną zasadą pedagogiczną w wychowaniu do świętości jest to, 
że kiedy rodzice lub nauczyciele wychowują, a nawet karzą, nie robią tego  
w gniewie i podnosząc głos, ponieważ w tym akcie miesza się dobro i zło.  



Kotel Dadon124

Z jednej strony dziecko jest uczone, że zrobiło coś złego i powinno tego unikać, 
ale z drugiej strony przyzwyczają się do grubiaństwa, które jest przeciwień-
stwem świętości i łagodności. Dziecko naturalnie naśladuje swoich rodziców  
i nauczycieli, a właściwa nagana, której towarzyszy niewłaściwe zachowanie, 
takie jak gniew, spowoduje, że dziecko nauczy się złych manier od wychowaw-
cy (Karelitz, 1997, 4:16, s. 58–59). 

Mędrcy pisali wiele, potępiając temperament gniewu, tak bardzo, że w Tal-
mudzie jest stwierdzenie, iż ‘kto traci panowanie nad sobą, naraża się na wszyst-
kie męki piekielne’ (Talmud Babiloński, 1961, Nedarim 22a), czy ‘kto traci pano-
wanie nad sobą, nawet Boska Obecność jest nieważna w Jego oczach’ (Ibidem, 
22b). Mędrcy powiedzieli również, że po trzech rzeczach poznaje się człowie-
ka (Talmud Babiloński 1999, Eruvin 65b), jedną z nich jest jego gniew, bo gdy 
człowiek jest zły, można rozpoznać jego prawdziwą naturę. Talmud potwierdza, 
że prorok Eliasz powiedział do rabina Judy, aby nie gniewał się, wówczas nie 
zgrzeszy (Talmud Babiloński 1999, Brachot 29b). Majmonides orzeka, że ogól-
nie rzecz biorąc, ludzkie zachowanie powinno podążać „złotą ścieżką”, która jest 
punktem środkowym dla każdego temperamentu. Jednakże, jeśli chodzi o gniew, 
człowiek powinien opanować gniew, przyjmując postawę przeciwną. 

Gniew jest wyjątkowo złą cechą. Jest rzeczą właściwą i stosowną, by go 
opanować. Trzeba uczyć się opanowania, by nie wpadać w gniew nawet wtedy, 
gdy jest to właściwe. Pierwsi mędrcy powiedzieli, że każdy, kto się gniewa, jest 
jak ten, kto oddaje cześć bożkom. Powiedzieli również, że ilekroć ktoś wpada 
w gniew, jeśli jest mędrcem, opuszcza go jego mądrość; jeśli jest prorokiem, 
opuszcza go jego proroctwo. Życie gniewnego nie jest prawdziwym życiem. 
Dlatego zalecili, aby zdystansować się od gniewu i przyzwyczaić się do nie 
odczuwania żadnej reakcji, nawet na rzeczy, które wywołują gniew. To jest do-
bra ścieżka. To jest droga sprawiedliwych, gdyż przyjmują oni upokorzenia, 
ale nie upokarzają innych; słuchają, gdy są zawstydzani, ale nie odpowiadają; 
czynią to z miłością i radują się w swoich cierpieniach. O nich jest powiedziane:  
„A którzy Cię miłują, niech będą jak słońce wschodzące w swym blasku  
(Sdz 5,31)” (Majmonides, 1974, Hilchot Deot 2,3).

Dlatego rodzice i wychowawcy powinni zwracać uwagę na to, aby wycho-
wując dziecko, robić to spokojnie i przyjaźnie, bez gniewu. Talmud (Talmud 
Babiloński 1961, Sotah 47a; Sanhedryn 107b) popiera metodę „lewa ręka od-
pycha, a prawa przybliża” jako właściwy sposób edukacji. Kształcenie i wycho-
wanie jedynie poprzez surowość i surową dyscyplinę nie jest właściwe, według 
Mędrców, niecierpliwa osoba nie nadaje się do nauczania (Miszna 1987, Awot 
2,5). Oczywiście nie jest również możliwe wychowywanie, gdy przyjmie się 
jedynie łagodną i wyrozumiałą postawę. Właściwym sposobem jest połączenie 
tych dwóch postaw, gdy prawa „przybliża” przeważa nad lewą, która odpycha. 



Wychowanie dzieci do świętości w judaizmie: przykazanie i absolutne oddanie 125

Hirsch (1980, I, 63–69) wyjaśnia, że nie jest to sztuczka, ale prawidłowa relacja. 
Celem edukacyjnym prawej ręki jest odpowiednie kształtowanie cech dziecka 
w stałych i stabilnych ramach wyznaczonych przez odpychającą lewą rękę.

Istnieją rzeczy, których nie można nauczyć się z książek. Nie ma precyzyj-
nej mieszanki dla odpowiedniego stopnia autorytatywnej asertywności rodzi-
cielskiej z jednej strony i stopnia kochającego ciepła z drugiej strony. Rodzic 
musi umieć zachować asertywność, rzucać światło i przekazywać autorytet. 
Rodzic nie jest starszym bratem. Rodzic reprezentuje wartości moralne, ducho-
we i religijne, reprezentuje świat judaizmu. Rodzic służy jako autoryzowany 
przedstawiciel Boga w swoim domu, dla dziecka od dzieciństwa do dorosłości. 
Dlatego głos autorytetu jest bardzo ważny. Jednak autorytet może być przeka-
zywany cichym i wyraźnym głosem.

Wychowanie dzieci jest częścią wysiłku edukacyjnego, który obejmuje na-
ukę, rozwój moralny, religijny i duchowy, wysiłek edukacyjny, który określa 
typ osoby, jaką stanie się to dziecko. Często jest to bezpośredni wysiłek wy-
chowawczy, ale pośrednie działanie wychowawcze jest równie ważne. Sposób,  
w jaki rodzic zachowuje się wobec dziecka i dobra atmosfera w domu wyraźnie 
wpływają na dziecko. Dzieci są inteligentne i wrażliwe, aby natychmiast wy-
chwycić wszelkie podróbki. Nie można oczekiwać, że dziecko będzie się uczyć, 
jeśli rodzic sam się nie uczy. Dom to kompletne środowisko, które obejmuje 
wiele wymiarów – doświadczenia psychiczne i moralne, radości rodzinne i na-
pięcia. Wypełniają one życie rodzinne przez cały czas, dlatego rodzice muszą 
wiedzieć, jak sobie z nimi radzić.

2.6. Przykład osobisty

Ważnym elementem edukacji moralnej jest osobisty przykład. Podobnie 
jak w przypadku nauczania określonego przedmiotu, nauczyciel musi być eks-
pertem w tej dziedzinie, tak samo jest w przypadku moralnego zachowania. 
Zachowanie rodziców na co dzień ma ogromny wpływ na dziecko i przekazuje 
mu wiadomości, które mogą być bardzo pomocne, ale równie dobrze mogą być 
destrukcyjne.

Doskonały przykład podaje Hirsch (1980, II, 43–59), gdy rodzice są bar-
dzo źli na swoje dziecko, ponieważ np. stłukło szklankę, ale są mniej źli, gdy 
dziecko zachowuje się wobec swojej młodszej siostry w zły sposób. Zachowa-
nie rodziców przekazuje wiadomość, że strata materialna jest dla nich ważniej-
sza niż wada moralna. Stosunek rodziców do różnych luksusów, forma i treść 
ich rozmów z otoczeniem w znacznym stopniu wpływają na stosunek dzieci 
do materializmu i godności ludzkiej. Są rodzice, którzy odnieśli wielki sukces  
w moralnym wychowaniu swoich dzieci, ale jeśli zapytamy ich, jaki był sekret 



Kotel Dadon126

tego sukcesu, będą mieli trudności z udzieleniem szczegółowej odpowiedzi, 
ponieważ nie czują, że zrobili coś szczególnego. Tymczasem sekretem ich suk-
cesu było po prostu naturalnie moralne zachowanie. Największy wpływ wycho-
wawczy wywarł osobisty przykład. Kiedy dziecko widzi, że styl życia w domu 
jest pozbawiony gniewu, a w zamian spotyka się z postawą szacunku i uznania 
między rodzicami wobec każdej osoby, otrzymuje najlepszą edukację w najbar-
dziej naturalny sposób.

2.7. Bezwzględne oddanie edukacji w judaizmie

Judaizm uważa edukację za wartość najwyższą. Znajduje to odzwierciedle-
nie w prawie żydowskim i historii żydowskiej. Dobrym przykładem prawa ży-
dowskiego, które przedkłada wartość edukacji nad inne prawa, jest powszechny 
zakaz rabinów (Yosef, 2020, IV:48; Feinstein, 1959–1973, Choshen Miszpat, 59), 
dotyczący strajków nauczycieli w celu osiągnięcia korzyści materialnych12. Po-
święcenie Torze i edukacji żydowskiej przejawiało się we wszystkich trudnych 
okresach historii Żydów. W historii nowożytnej, podczas Holokaustu, Żydzi ry-
zykowali życie, kontynuując naukę i nauczanie Tory w gettach i obozach13.

Wnioski

W artykule przedstawiliśmy znaczenie i źródła obowiązków edukacyjnych 
rodziców i szkoły w judaizmie. Argumentowaliśmy, że właściwa relacja między 
edukacją domową a szkolną polega na komplementarności i współpracy. Wyka-
zaliśmy, że wychowanie do świętości wymaga wielkiego poświęcenia ze strony 
rodziców, ponieważ każde dziecko jest światem samym w sobie, edukacja po-
winna być indywidualna i dostosowana do dziecka, jego osobowości i skłonno-
ści. Taka edukacja rozwija mocne strony i cechy dziecka, przygotowując je na 
różne wyzwania i bodźce czekające na nie w przyszłości.

Wychowanie do świętości powinno rozpocząć się we wczesnym wieku  
i obejmować dyscyplinę i wartości moralne, aby rozwinąć cechy świętości  
w duszy dziecka. Rodzice muszą, dając osobisty przykład właściwego zachowania 
moralnego, unikać gniewu i znaleźć właściwą równowagę między asertywnym au-
torytaryzmem a czułością, wykorzystując wrażliwą postawę, zrozumienie i miłość. 
Wreszcie, pokazaliśmy, że oddanie wartości edukacji w judaizmie jest absolutne. 

12 Szczegółowa dyskusja rabiniczna na temat tego zakazu (zob. Dadon, 2024, s. 131–132). Więcej 
informacji na temat relacji pracodawca-pracownik w prawie żydowskim (zob. Dadon, 2015, s. 301–317). 

13 Szczegółowe wyjaśnienia i konkretne świadectwa z okresu Holokaustu (zob. Dadon, 2016,  
s. 203–234, zwłaszcza s. 216–225; Dadon, 2024, s. 132–135; Oshry, 1959, s. 59).



Wychowanie dzieci do świętości w judaizmie: przykazanie i absolutne oddanie 127

Centralne miejsce edukacji domowej jest dziś bardzo ważne, ponieważ 
żyjemy w wyalienowanym świecie zmieniającej się rzeczywistości za jednym 
kliknięciem przycisku. W tych czasach dom służy jako wyspa osobistej uwagi, 
zaufania i stabilności w morzu alienacji i niepewności.

Wychowywanie dzieci to ogrom pracy, w której kryje się szczęście – jedno 
z najcięższych zadań, a zarazem jeden z największych przywilejów. Rodziciel-
stwo dostarcza najpiękniejszych dni ludzkiego życia. Niestety, nie każdy jest 
obdarzony tym szczęściem. Dlatego ci, którzy zostali pobłogosławieni dziećmi, 
powinni docenić ten dar i budować swoje życie zgodnie z zasadami wychowa-
nia i moralności.

Przekład z języka angielskiego: ks. Rafał Rozumowicz

Bibliografia

Biblia Tysiąclecia. Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, 1991, wyd. 4, Pallottinum, Poznań.
Bakshi-Doron Eliyahu R., 1982, Av veEm BeHinuch HaBanim. Tora sheBeal-Pe (23): 69.
Bakshi-Doron Eliyahu R., 2002, Binyan Av., t. 1, Mahon Binjan Av, Jerusalem. 
Dadon Kotel, 2009, Židovstvo. Život, teologija i filozofija, Profil, Zagreb. 
Dadon Kotel, 2015, Odnos poslodavca i zaposlenika u židovskom Pravu, Nova Prisutnost, t. 13 (3), 

s. 301–317. 
Dadon Kotel, 2016, Duhovni otpor tijekom Holokausta. Interpretacija izabranih primjera literature 

response, Crkva u Svijetu, t. 51(2), s. 203–234.
Dadon Kotel, 2024, The History of Discipleship in Judaism: From a Biblical Commandment on the 

Individual to Rabbinic Regulation on the Establishment of Public Jewish Educational System, 
Kairos: Evangelical Journal of Theology, t. 18 (2), p. 111–139.

Eliyahu ben Shlomo Zalman R. Gra, 1931, Commentary to the book of Proverbs, Yofi, Wilno.
Feinstein Moshe R. (USA, the 20th century), 1959–1973, Responsa Iggerot Moshe, Moriah, Bro-

oklyn, New York.
Glick Shmuel, 1999, ha-Ḥinukh bi-reʾi ha-ḥoḳ ṿeha-halakhah, Shechter Inst., Jerusalem. 
HaLevi Aharon, R. z Barcelony, 1999, Sefer HaChinuch, Shay LaMora, Jerusalem.
Hirsch Shimshon Raphael R. (Germany, 1808–1888), 1980, Yesodot HaChinuch – Sichot pedago-

giyot, (tłumaczenie z niemieckiego: Aviezri Wolf i Shalom Pushinsky), Netzach, Bnei Brak. 
Hirsch Shimshon Raphael R., 1989, Commentary on the Torah (hebr. tłumaczenie z niemieckiego: 

R. Mordechai Breuer), Mossad Yitzhaq Breuer, Jeruzalem. 
Horowitz Isaiah Ha-Levi R. (1555–1630), 1992, Sefer Shne Luchot HaBrit, Oz veHadar, Jerusalem.
Isaac ben Joseph R. z Corbeil, 1979, Sefer Mitzvot Katan, Jerusalem.
Jerusalem Talmud, 1523, Venice.
Joseph Colon ben Solomon Trabotto R. (Italy, 15th century), 1984, Piske Maharik, Machon Yeru-

shalajim, Jerusalem.
Karelitz Abraham Yeshayahu, Chazon Ish, R. (1878–1953), 1997, Sefer Emunah uBitacho,  

R. Shmuel Greineman, Jerusalem.
Karo Josef R. (16th century), 1992, Šulhan Aruh, Ketuvim, Jerusalem. 
Kook Hakohen R., Zvi Yehuda, 2002, LeNnetivot Israel, Meavne Hamakom, Yeshivat Bet El.



Kotel Dadon128

Kook Hakohen, R., Abraham Isaac, 2020, Arpile Tohar, w: Shmona Kvatzim, Mosad HaRav Kook, 
Jerusalem.

Levi ben Gershon (1288–1344), 1547, Gersonides commentary (Beur HaMilot), Venice.
Maimonides, 1974, (reprint Warszawa 1881), Miszne Tora, Jerusalem.
Maimonides, 1990, Sefer HaMitzvot, Mossad harav Kook, Jerusalem.
Midrasz Bereszit Rabbah (reprint Wilno 1878), Jerusalem.
Midrasz Estery Rabbah (reprint Wilno), 1878, Jerusalem.
Midrasz Tanaim on Deutoronomy, 1908, (Hofmann ed.), Berlin.
Mishna with Commentary by Pinhas Kehati, 1987, Eliner Library, Dept. for Torah Education and 

Culture in the Diaspora of the World Zionist Education, Jerusalem.
Moses ben Jacob Mikkotsi R., 1991, Sefer Mitzvot Gadol, Jerusalem. 
Nachmanides, 1859, Commentary on the Torah, Mikra’ot Gedolot, Jerusalem-Vienna. 
Oshry Ephraim R., 1959, Responsa Mi-ma’amaqim, Modern Linotype Co, New York. 
Raszi R., Shelomo Isaac (1030–1105), 1859, Commentary on the Torah, Mikra’ot Gedolot, Jerusa-

lem-Vienna.
Saadia Gaon R., 1979, Sefer HaMitzvot, Seder Rav Seadja Gaon, Mekitze Nirdamim, wyd. 4, Reu-

ven Mass, Jerusalem.
Sacks Jonathan R., 2017, Sig veSiach, Koren, Jerusalem.
Talmud Babiloński,

	− Brachot, Eruvin, Moed Katan, 1999, Szabat, Sanhedryn, Steinsaltz ed, Jeruzalem.
	− Sotah, Gittin, Kidushin, Baba Batra, 1961, Sanhedrin, Avoda Zarah, Nedarim (Wilno 

wyd.), Machon Tevel, Bnei Brak. 
Targum Jonathan ben Uziel, (tłumaczenie Biblii Aramejskiej), 1997, Wertheimer, Jerusalem. 
Tosefta, 1955–1988, (Lieberman ed.), Jewish Theological Seminary, New York. 
Yosef Ovadia R., 2020, Responsa Yechave Daat, Maor Israel, Jerusalem. 

Children’s Education for Holiness in Judaism: A Commandment  
and Absolute Dedication

Summary: This article discusses the uniqueness of children’s education for holiness in Judaism. 
The first part of the article analyses the obligation of children’s education and its significance in 
Judaism, both parental and the communal responsibilities. The second and central part of the arti-
cle examines the educational principles for holiness in Judaism, focusing on a number of aspects, 
including the importance of home and family; the relationship between home and school; the im-
portance of individual education; motives of discipline, holiness and morality in early childhood 
education; the destructive effect of anger and the balance between authoritarianism and tenderness 
in education; and the importance of giving a personal example. In the final part of the article, the 
author emphasises the absolute devotion to education in Judaism, which is evident in the rights of 
teachers in Jewish law and in testimonies of Holocaust survivors about the Jewish devotion to learn-
ing in times of historical darkness. The author in this work analyses various Biblical and rabbinic 
sources from the Talmudic period to modern times. Much of this literature has been translated from 
Hebrew and Aramaic. 

Keywords: education, holiness, Jewish, parents, Rabbi, Talmud, teacher, Torah.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11706

Arkadiusz Krasicki*
University of Zadar (Croatia)

Ana Albin**
I. Tesla Technical School (Croatia)

SAMUEL HEARD OF GOD: THE FAMILY ADVENTURES  
OF ELKANAH AND HANNAH

Summary: The family struggles of Elkanah and Hannah offer new perspectives on dealing with the 
increasingly common issue of infertility. This paper employs critical analysis to uncover the historical 
and geographical context of the biblical event of Samuel’s birth. Through hermeneutical analysis, it ex-
amines other biblical texts addressing infertility, questioning whether medicine truly fulfils the desire 
for a child. Additionally, a philological approach is employed to examine the meanings of place names 
and personal names, underscoring the symbolic significance of these events. The aim of this paper is 
to present the biblical example of confronting infertility, focusing on the story of Hannah and Samuel, 
while briefly comparing it with the infertility of Sarah and Rachel. The hypothesis states: Absolute trust 
in God and the dedication of one’s entire life to Him give meaning to every form of family struggle. 
Given the first divine commandment, “Be fruitful and multiply”, the question arises as to why God 
allows such struggles in the first place. Furthermore, it appears that a child is a reward for fulfilling  
a vow and that women have a diminished role in the reproductive process. Hannah’s story marks a shift 
in both the ancient and contemporary cultural and religious understanding of motherhood.

Keywords: infertility, jealousy, suffering, artificial insemination, prayer.

Introduction

The family drama that unfolded in the household of Elkanah and Hannah 
contains a series of details that are often overlooked. These events are recorded 
in the First Book of Samuel, which serves as a continuation of the Book of Judg-
es and a prelude to the Books of Kings. Elkanah was a God-fearing man who, 
in addition to Hannah, also had another wife, Peninnah. This is the first detail 

* Address: prof. dr. Arkadiusz Krasicki, CSSp; akrasicki@unizd.hr; ORCID: 0000-0002-6229-5233.
** Address: Ana Albin; ana.albin@skole.hr; ORCID: 0000-0003-4288-9170.



Arkadiusz Krasicki, Ana Albin130

often passed over – the issue of polygamy. While it was normal at the time, it 
nevertheless caused significant problems. The second often-overlooked detail is 
that Hannah was mistreated by Peninnah because she was childless, yet Elkanah 
loved her more (1 Sam 1:5). Hannah’s infertility was considered a great shame, 
causing her much suffering. The third significant detail concerns Hannah’s ap-
proach to her problem – unlike Sarah (Gen 16:1–2) and Rachel (Gen 30:3), 
who gave their maidservants to their husbands, and unlike Rebekah, whose hus-
band prayed on her behalf (Gen 25:21), Hannah took the initiative herself. She 
prayed directly to the Lord, assuming a role akin to that of a priest, asking for  
a child (1 Sam 1:10). The story of Hannah can serve as a point of reflection even 
today. One in six couples worldwide struggles with infertility, and a different, 
biblically inspired perspective might offer a better solution than the increasing 
reliance on medical technology to achieve conception through artificial means.

1. The Historical-theological context of the Book of Samuel

First and foremost, it is important to note that the Books of Samuel origi-
nally formed a single book in the Hebrew Bible. The division into two books 
occurred with the Greek translation, which also grouped them with the Books of 
Kings. Scholars highlight that the text of Samuel is one of the most poorly pre-
served in the Old Testament, yet it represents a unique blend of historiography, 
literary poetics, and ethical and theological perceptions (Garsiel, 2011). There 
were multiple Hebrew versions of the Books of Samuel, leading to five distinct 
sections: a) Samuel (1 Sam 1–7), b) Samuel and Saul (1 Sam 8–15), c) Saul and 
David (1 Sam 16–2 Sam 1), d) David (2 Sam 2–20), and e) Appendices (2 Sam 
21–24). Consequently, 1 Samuel serves as a continuation of the Book of Judges, 
while 2 Samuel leads into the Books of Kings.

Within 1 Samuel, two main themes emerge. The first theme is the history of 
Israel through the lives of Samuel, Saul, and David. The second theme centres 
on the sanctuary at Shiloh and the Ark of the Covenant (Carson, France, Motyer, 
Wenham, 1994). Over three generations, significant political changes took place. 
The monarchy was established, centralizing Israel under a single rule, ultimately 
leading to the rise of David’s dynasty. Shiloh, once the site of the Ark of the Cove-
nant, was replaced by Jerusalem, which has remained a centre of faith, power, and 
politics to this day. As a result, leadership transitioned from the tribe of Ephraim 
to Benjamin and finally to the tribe of Judah (de Vaux, 2014, p. 229).

Some critics argue that although the book is named after Samuel, his role 
diminishes by the middle of the narrative, as the author shifts focus to David 
(Smith, 1904, p. 16). However, others present an alternative perspective, por-



Samuel Heard of God: the Family Adventures of Elkanah and Hannah 131

traying Samuel as a theocratic leader akin to Moses. The entire nation gathered 
at his command, and he wielded authority surpassing that of a king (1 Sam 7; cf. 
Matt 7:29). This depiction of Samuel as a judge and liberator has its origins in 
the circumstances of his conception, in which his mother, Hannah – an infertile 
woman – played a crucial role. Here, parallels can be drawn with God’s promise 
of salvation to Israel. Thus, the stories, events, and characters within the Books 
of Samuel intertwine with the broader narrative of God’s kingdom on Earth. 
These accounts reveal not only the methods but also the reasons behind God’s 
shaping of history (de Vaux, 2014, p. 229).

Through inspired writers, God grants these events their deepest meaning. 
Therefore, beyond political and secular history, one can also speak of the history 
of God’s divine plan (Višaticki, Milišić, 2012, p. 229). The fulfilment of this 
divine plan is also reflected in the spatial characteristics of these events, making 
it essential to briefly mention them.

2. Geographical-theological context of the Book of Samuel

An essential aspect of biblical events is their spatial context. It must be un-
derstood that, for the people of the Old Testament, space was a place of encoun-
ter with God. The relationship between God and man shaped the spaces in which 
biblical events took place. The Israelites built altars and sanctuaries, which were 
identified with God’s presence – His “enthronement” in space (Berković, 2009, 
p. 52)1. These places then became sacred and later turned into pilgrimage sites 
(Modrić, 2013, p. 83).

The geographical scope of the story of Samuel extends from Ramah and 
Shiloh through Hebron in the south to Jerusalem, where the United Kingdom 
under David’s rule was ultimately established. Ramah or Ramathaim (Hebrew: 
Ramathayim Tsowphiym 2(רָָמָָתַַיִִם צוֹפִִים was the birthplace of Samuel3. His fa-
ther, Elkanah, and mother, Hannah, would travel annually from Ramah to Shi-

1 Starting from Abraham’s history, building a sanctuary required only a stone and a tree (an altar). 
From the time of Moses onwards, the holy place became the Tent of Meeting, where the Ark of the Cov-
enant was kept, until it was ultimately fulfilled in the construction of the Jerusalem Temple. In all these 
forms of sacred architecture, one spatial constant remained unchanged – the elevation, a place set apart 
from others, where God dwells (cf. Lujić, 2016, p. 89).

2 Ramathaim derives from two Hebrew words: ramah (הָמָר), meaning “height“ or “elevation“, and 
tsaphah (הָפָצ), meaning “to lean forward“ or “to look into the distance“. A loose translation would render 
it as “double elevation of the observer“ (Amerl, 1997, p. 436).

3 Several settlements bore the name Ramah, leading to difficulties in pinpointing its exact location. It 
remains uncertain whether Samuel was born in Ramah of Ephraim or Ramah of Benjamin (1 Sam 1:1,19; 
2:11; 7:17; 25:1) (Dodig, 2020, p. 164).



Arkadiusz Krasicki, Ana Albin132

loh4 to worship God (1 Sam 1:1–7). Shiloh, located in the territory of Ephraim, 
was the place where the priest Eleazar and Joshua divided the Promised Land 
(Josh 18:1). More importantly, it became one of Israel’s most significant sanc-
tuaries (Josh 21:2). Shiloh was a pilgrimage site (Hebrew: hagg)5 visited during 
Passover, Pentecost, and the Feast of Tabernacles (de Vaux, 2014, p. 295).

It was at Shiloh that Hannah prayed for the birth of Samuel and dedicat-
ed him to God (1 Sam 1:24–28), and Samuel himself grew up there (1 Sam 
2:18–21). Shiloh held a strategic position, being situated on a high ground in 
the hill country of Ephraim. It remained the sanctuary of the Ark of the Cov-
enant during the time of the Judges (1 Sam 1:3) until it was briefly replaced 
by Kiriath-Jearim near Hebron,6 where David was anointed king, and later by 
Jerusalem (2 Sam 5:6–10).

For the Israelites, a sacred place was more than just a geographical location 
– it was holy ground where they felt God’s presence and shaped their identity 
accordingly. At the same time, their religious understanding was deeply rooted 
in space, which they, in turn, shaped through their beliefs and religious practices 
(Pardon, 2017, p. 248).

3. Elkanah and his two wives (1 Sam 1:1–8) 

The Book of Samuel represents the transition from the time of the Judges 
to the time of the Kings. In this transitional period, one of the central themes 
is Elkanah and his family, who, with their pious life, represented a picture of 
the “holy family“. Elkanah7 had two wives8, Peninnah and Hannah, and like 

4 The Hebrew word Shiyloh (שִִׁילֹה) means “the one whose is peace“, “peaceful“, or “peacemaker“ 
(Dodig, 2020, p. 172). It can also mean “sent“ or “a gift from God“ (Amerl, 1997, p. 437).

5 The word hagg (Deut 16:16; Exod 10:9; Lev 23:41) in Hebrew signifies both a feast and a pil-
grimage. The roots of this custom trace back to the time of the Israelites’ exodus from Egypt when they 
requested permission to perform a religious service (Exod 5:1–5; 7:16, 27; 8:16; 9:1). This highlights the 
deep connection between religious celebration and pilgrimage, which ultimately shaped Jewish identity 
(Rebić, 1984, p. 520).

6 Hebron (Mamre; Kiriath-Arba, Hebr. “City of Four“ – Gen 23:2; 35:27; Josh 14:15) is located in 
the hill country of Judah (Josh 20:7; 21:11), at an altitude of 870 to 1000 meters above sea level. It is no-
table for the Cave of Machpelah, where Abraham and Sarah, Isaac and Rebekah, and Jacob and Leah are 
buried (Gen 23; 25:5–11; 49:29–33; 50:1–14). Hebron was the first capital of the Jewish kingdom before 
Jerusalem (2 Sam 5:1; 1 Chr 11:1) (cf. Dodig, 2020, p. 143).

7 The name Elkanah comes from two Hebrew words: ‘el (אֵֵל), meaning “strong power“, “strength“, 
or “God“, and qanah (קָָנָָה), meaning “to raise“, “to create“, or “to possess“. Several translations of his 
name exist: the first meaning is “God has redeemed“ or “God has obtained“ (Exod 6:24), while the second 
is “God’s zeal“ or “zeal for God“ (cf. Hitchcock, Roswell, 1869; Potts, 1922, p. 80).

8 It is assumed that having two wives was a sign of wealth (cf. Carson, France, Motyer, Wenham, 
1994).



Samuel Heard of God: the Family Adventures of Elkanah and Hannah 133

any devout family, they made an annual pilgrimage to Shiloh (1 Sam 1:1–3). 
Since Elkanah was a Levite and could not personally offer sacrifices, his piety 
was reflected in his regular visits to Shiloh, especially considering the extreme-
ly poor character of the two priests, Hophni and Phinehas (1 Sam 2:12–17). 
However, Elkanah believed that the sacrifice offered was an effective means 
of transmitting God’s grace (Jamieson, Fausset, Brown, 1893, p. 176). The text 
further reveals that behind the story lies a microcosm of human drama and fam-
ily complications. The first observation draws attention to polygamy. Although 
polygamy was not forbidden (Deut 21:15–17) and during that time everyone 
lived as they saw fit (Judges 21:25), it seems that it still created tensions within 
the family (1 Sam 1:4–7). The second observation reveals the character of Han-
nah, a woman excluded from the joy of motherhood, which led to continuous 
torment from Peninnah.

3.1. The struggles of Hannah and Peninnah (1 Sam 1:4–8) 

As previously mentioned, entire families made an annual pilgrimage to the 
sanctuary to participate in worship during festivals. Families offered animal 
sacrifices, and after the sacrifice, a portion of the meat was returned to the wor-
shipers, who customarily ate it at a communal feast before the Lord. Further 
details are provided in 1 Sam 2:13–16. When Elkanah offered a sacrifice, he 
gave a larger portion of the remains to Peninnah and all her sons and daughters, 
while only a single portion was given to Hannah, as he had no children with 
her.9 These portions of meat were highly valued and, in this case, led to favou-
ritism, jealousy, bitterness, and distress. Verse 6 states that her rival provoked 
her bitterly to irritate her, because the Lord had closed her womb. Peninnah’s 
behaviour was highly inappropriate. However, disputes in polygamous house-
holds were common, and the most prevalent cause was always jealousy over 
the husband’s superior affection, as in the case of Hannah (cf. Gen 21:9–10; 
30:1,15) (Carson, France, Motyer, Wenham, 1994).

3.2. The problem of infertility in the Old Testament 

Infertility in the Bible is an interesting phenomenon, given that the begin-
ning of the Bible speaks of the imperative “Be fruitful and multiply“ (Gen 1:28; 
9:1,7; 35:11), which sometimes seems like a reward for fulfilling the covenant 

9 In some translations, the text reads, “To Hannah, he gave a worthy portion”, that is, a larger share, 
following the Eastern custom of showing respect to dear or honoured guests (1 Sam 9:24; cf. Gen 43:34) 
(cf. Carson, France, Motyer, Wenham, 1994).



Arkadiusz Krasicki, Ana Albin134

promise (Gen 17). The study of biblical texts on human reproduction and infer-
tility suggests that the relationship between man, God, and woman is a place 
of connection but also of conflict (Vivian, 2022, p. 270). First, analysing the 
role of man in conception, some authors (Stiebert, 2012, p. 218; Erbele-Küster, 
2017, p. 106; Quick, 2021, p. 46) suggest that the male seed (Heb. zera), which 
simultaneously denotes offspring (cf. Gen 3:15; 17:7–10; Exod 28:43; Deut 
1:8; 4:37; Ezra 2:59:2), is parallel with “agricultural seed“, implying that the 
woman is perceived as the soil into which the seed is sown. This reflects a spe-
cific monogenetic10 approach to childbirth. In this sense, in Babylonian poetry,  
a barren woman is compared with an abandoned field (Stol, 2000, p. 1–2). How-
ever, according to this approach, male infertility can also be discussed (cf. Ruth 
1:1–5)11. Secondly, if the father, the man, provides the seed, a parallel is drawn 
with God the Father, who shapes the child in the woman’s womb (cf. Job 10:8–
12; Ps. 139:13–16; Jer. 1:5), reflecting the connection between monogenetic 
and monotheism (Vivian, 2022, p. 274). Thus, “agricultural“ metaphors become 
an image of the reciprocity between man and God as creators and woman and 
land as the created. This aligns with the pervasive cultural and patriarchal atmo-
sphere of that time (Vivian, 2022, p. 269). The creation account states that God 
created male (Heb. zakar) and female (Heb. neqebah), which literally means 
that God “remembers“ and “opens“ (cf. Gen 1:26–27; Gen 21:1; 30:22). In 
connection with this, in several biblical stories, God is said to open12 a woman’s 
womb (Gen 17:18; 18:13–14; 30:22; 1 Sam 1:19–20; Luke 1:24–25). However, 
it is important to note that while God “opens the womb“, He does not close it 
– rather, it is naturally closed until He chooses to open it as a blessing (Moss, 
Baden, 2015, p. 69)13. The Psalms also suggest that “opening the womb“ is 
not only a blessing but also a divine reward: Yes, sons are a gift from the Lord; 
the fruit of the womb is a reward (Ps 127:3) and a reward for a man who walks 

10 The monogenetic understanding of reproduction in the Hebrew Bible implies that the mother does 
not contribute to the essence of the child but is merely the one in whom the seed is planted; she nurtures 
and gives birth to it but is not the source of the seed herself (Delaney, 2001, p. 454; Levine, 2002, p. 341; 
Chapman, 2016, p. 122).

11 An analysis of the potential etymological heritage of the names of Naomi’s sons, who have no 
children with Ruth and Orpah, highlights that the names of both their husbands imply transience. Mahlon 
may be etymologically linked to the Hebrew verbal root ḥālā (“to be sick”). Kilion could be associated 
with a similar form found in Isa 10:22 and Deut 28:65, which appears to carry a meaning similar to 
“destruction” (Schipper, 2016, p. 82) and could be etymologically connected to the Hebrew verb kālā, 
meaning “to stop, perish, disappear.” Perhaps their names were meant to suggest that they were less than 
ideal reproductive candidates (Koepf, 2012, p. 61).

12 The Hebrew pathach (פָָּתַַח) means “to open wide, loosen, plough, carve” (The Word, Bible Soft-
ware, version 5.0.0.1450).

13 The authors refer to the text about Leah and Rachel, whose wombs were closed by their fault 
(Moss, Baden, 2015, p. 56–57).



Samuel Heard of God: the Family Adventures of Elkanah and Hannah 135

in God’s ways: Your wife will be like a fruitful vine in the inner rooms of your 
house; your children will be like olive branches, as they sit all around your table 
(Ps 128:3) (Vivian, 2022, p. 275).

3.3. The problem of infertility today

The issue of infertility remains highly relevant, important, and challenging 
in modern society. It appears that nearly one in six couples worldwide faces 
infertility, affecting about 15–17% of partnerships (Aničić, 2007, p. 182). In the 
past, couples struggling with infertility had limited options, but today, medical 
technologies offer hope, including hormonal therapy, in vitro fertilization14, and 
intracytoplasmic sperm injection. These processes are often lengthy and expen-
sive, significantly impacting couples psychologically and emotionally, as they 
do not guarantee success. We seem to live in a world where people believe they 
have the right to have a child at any cost, in the way and time they choose. This 
raises the question of how much medicine, from a Christian perspective, can 
truly provide what belongs to humanity. Infertility represents a complex life 
crisis on multiple levels. Beyond physical and emotional challenges, couples 
face societal expectations and pressure. Thus, infertility is far more than just a 
medical issue. Medical solutions do not address the root cause and fail to take 
a holistic approach, treating infertility as an isolated problem rather than part of 
a whole. Peterson (1985, p. 23–25) outlines three characteristics of the medical 
perspective: 1) human life is reduced to mere cell fusion (production), 2) the 
physician is seen as a bringer of happiness, fulfilling desires without question-
ing the meaning of infertility, and 3) the complete neglect of the human being, 
who, beyond being material, also possesses profound depths. While medicine 
appears to offer a solution, it often uncritically promotes a life free of suffer-
ing, human dominance, and unnatural control over all processes. The Christian 
message does not condemn the human desire for progress but seeks to awak-
en a holistic understanding of humanity – one that collaborates not only with  
a partner, but also with God.

14 In vitro fertilization (IVF) – The Catechism of the Catholic Church (No. 2377) states that IVF is 
“morally unacceptable” because it separates the marital act from procreation and establishes the “dom-
inance of technology” over human life. Donum Vitae compares IVF to abortion, saying that “through 
these procedures, with apparently opposing purposes, life and death are subjected to the decision of man, 
who thus decrees himself as the giver of life and death”. More information at: Hrvatska Katolička Mreža 
[online], access: 10.07.2025, <https://hkm.hr/zivot/koji-je-stav-katolicke-crkve-o-umjetnoj-oplodnji/>. 



Arkadiusz Krasicki, Ana Albin136

4. What Hannah does despite Peninnah’s jealousy – Sequence of events

In the following text, we read that Hannah is downcast and desperate, refus-
ing to eat (cf. 1 Sam 1:7). Elkanah notices her sadness and asks, Am I not more 
to you than ten sons? (1 Sam 1:8), thereby raising the issue of infertility and 
the possibility of deepening their relationship (Aničić, 1999, p. 199). It seems 
that Elkanah feels personally responsible for compensating for Hannah’s lack of 
children and is more compassionate than any other husband of a barren woman 
in the Bible. On the other hand, it appears that Elkanah has lost hope of having 
children with Hannah, as he does not pray to God on her behalf, unlike Isaac (cf. 
Gen 25:21) (Berlin, 2004, p. 228). However, in this case, Hannah seeks God’s 
help herself. Examining biblical texts that discuss the struggles of barren wom-
en, Hannah15 seems to be the only woman who acts like a patriarch or leader of 
Israel, directly addressing God, praying, and making a vow that if her prayer is 
answered, her son will serve the Lord all his life (1 Sam 1:9–11). Such people 
were known as Nazirites – consecrated individuals (Num 6:1; Judg 13:5)16 who 
vowed never to cut their hair, a visible symbol of their dedication to God. In the 
same way, Hannah promised that her son would be a lifelong Nazirite.

Her prayer was observed by Eli, the high priest in Shiloh, who, seeing her 
lips move but hearing no words, initially accused her of drunkenness. Howev-
er, after hearing her explanation, he blessed and supported her prayer (1 Sam 
1:12–18).

4.1. The birth of Samuel – God fulfils prayers

The continuation of the text describes Samuel’s birth. Verses 19–20 inter-
twine human and divine actions. In one sense, Samuel’s birth was entirely nat-
ural, yet Hannah’s barrenness being overcome was purely God’s work. Hannah 
had no doubt that God had answered her prayer.

A Midrashic story tells of how the news spread that an extraordinary child 
named Samuel would be born – one who would be very wise and God-fearing. 
Because of this, many women at the time named their sons Samuel, hoping that 

15 The name Hannah has several meanings that could suggest her life role. First, the name Hannah in 
the Bible also appears as a male name. It is mentioned in Genesis 36:2 as Anah (עֲֲנָָה) and in Judges 3:31 as 
Anath (עֲֲנָָת), meaning “answer.” Additionally, the name Hannah is hidden within the names Chanan 1( )חָָ)נָָן 
Chr 8:23) and ChananYah (חֲֲנַַיָָנה), which could mean “to bend or bow in kindness towards the inferior, to 
plead; or “grace, mercy, she who is favoured; God has given favour” (The Word, Bible Software, version 
5.0.0.1450; Amerl, 1997, p. 395; Potts, 1922, p. 30–31).

16 Nazirites fulfil their vows through three rules: first – dedication to God, allowing God’s power to 
work within them; second – renouncing an easy life; and third – special belonging to God, for example, 
when a mother dedicates her child (Cazelles, 2014, p. 149).



Samuel Heard of God: the Family Adventures of Elkanah and Hannah 137

their child would be the blessed one. Despite the many boys named Samuel, ob-
servers concluded that the expected Samuel had not yet been born. Then, on Rosh 
Hashanah, Hannah bore a son and named him Samuel. The child grew in goodness 
and strength, leading people to recognize that he was the one they had awaited.

The name Samuel could be interpreted from the Hebrew root sha’al, which 
sounds like the phrase asked of God, aligning with Hannah’s name (Hebr. Han-
nah: answer, prayer, God has given favour). However, this interpretation would 
more closely relate to the name Saul. A more accurate meaning of Samuel’s 
name would be Shem-El, meaning name of God. Perhaps the biblical author is 
emphasizing that Samuel was truly a man sent by God, unlike Saul (Carson, 
France, Motyer, Wenham, 1994).

There is also an interpretation regarding the seven occurrences of the root 
 in the legend of Samuel’s birth. For instance, Eli blesses Hannah (sha’al) שאל
with the words: Go in peace, and the God of Israel grant your petition that you 
have made to him (אֲֲשֶֶׁר שָָׁאַַל שְְׁאֵֵלָָה); Hannah gives birth to a son and names him 
Samuel (שְְׁמוּאֵֵל), saying, Because I have asked (שָָׁאַַל) him of the Lord. When she 
brings the child to the temple, she declares, I prayed (שְְׁאֵֵלָָה) for this child, and 
the Lord has granted (שָָׁאַַל) my petition. Therefore, I have given him (שָָׁאַַל) to the 
Lord as long as he lives: he is given (שָָׁאַַל) to the Lord.

This suggests that the root sha’al provides a stronger etymological basis 
for Saul’s name than for Samuel’s (Na’aman, 2017, p. 59). It implies that the 
story of Samuel might actually be a story about Saul17. However, the debate 
remains unresolved due to a lack of evidence. Na’aman (2017, p. 57–58) offers 
a connection to Shiloh, suggesting that the word Shiloh (שִִׁילֹה) may derive from 
the root18 שאל with the suffix –ō, meaning oracle inquiry. This is fitting since 
Shiloh was indeed a temple, a sacred place. According to Na’aman, the seven 
references to sha’al in Samuel’s story relate to Shiloh, where the most signifi-
cant events occurred. The name Shiloh appears three times (1 Sam 1:3, 9, 24), 
and by adding seven indirect references to its root, the author strengthened the 
connection between the narrative and the holy place, emphasizing the fulfilment 
of God’s promise.

The chapter concludes with Hannah fulfilling her vow, with Elkanah’s full 
consent, dedicating Samuel to God. They also brought other gifts and offerings 
to Shiloh (v. 24), but their greatest sacrifice was leaving the young child at the 
sanctuary (Carson, France, Motyer, Wenham, 1994).

17 The discussion on the root of the word can be found in: Hempel, 1930; Lods, 1932.
18 Similarly, this has been confirmed in other biblical names and toponyms derived from the same 

verbal root (e.g., Shelah [Gen 38:5,11], Shealtiel [Hag 1:12,14; 2:2], and Mishal [1 Chr 6:59]) (Na’aman, 
2017, p. 57–58).



Arkadiusz Krasicki, Ana Albin138

4.2. Hannah’s Song of Praise

The second chapter begins with Hannah’s song of praise, thanking God for 
answering her prayer. Due to its many stereotypical images, some commenta-
tors believe that Hannah’s song was a later psalm placed in her mouth by the 
biblical writer. It seems likely that her original words were expanded.

Most of the prayer focuses on God and His deeds in a broad sense – there is 
no one like God. He weakens the mighty and strengthens the weak. He enriches 
the poor and impoverishes the rich. God can bring about any reversal, just as He 
did for Hannah. The biblical author likely used the song as a whole to provide a 
theological perspective on the events in 1 and 2 Samuel (Jamieson, 1871, p. 599).

This is evident in the final verse: He will give strength to his king and exalt the 
power of his anointed. Just as Hannah’s first prayer foreshadowed Samuel’s rise 
over Eli’s sons, this line anticipates the future reign of David (Berlin, 2004, p. 232).

4.3. Resolving peripeteia through Hannah’s devotion to God

Hannah was Elkanah’s favoured wife (cf. 1 Sam 1:5; Hannah = Engl. fa-
voured = Hebr. חַַנָָּה), which some authors see as a reason for her barrenness, 
especially in comparison to Sarah and Rachel, who were also beloved yet child-
less (Hedman, 2016, p. 35). Unlike her predecessors, Hannah does not complain 
to her husband or her rival, nor does she give her maidservant to Elkanah to bear 
children on her behalf. Instead, she fully entrusts her fate to God.

The importance of Eli’s blessing is also emphasized, as Hannah ceases to 
weep after receiving it (cf. 1 Sam 1:18). Additionally, she becomes the heroine 
of her own story – Elkanah speaks to her rather than the other way around (v. 8), 
her rival Peninnah torments her (vv. 5–7), and her barrenness leads to sorrow 
rather than anger or jealousy (v. 10). She resolves the family drama through 
silent prayer and direct communication with God.

This persistent, silent prayer led Eli to initially believe she was drunk, as 
prayers in ancient times were always spoken aloud (Berlin, 2004, p. 230). Ac-
cording to rabbinic tradition, Hannah was the first to use the title Lord of Hosts (v. 
11), possibly signifying her prophetic and spiritual status (Hedman, 2016, p. 28).

Ultimately, Hannah receives another blessing from Eli, leading to the birth 
of five more children (1 Sam 2:20–21)19. Thus, her story is not a guarantee that 
God will always remove barrenness or other struggles, but rather a testament to 
the power of trustful prayer throughout life’s challenges. The biblical text high-
lights how God overcomes not just infertility, but all family hardships.

19 God doubles prayers, especially if a vow made to Him is fulfilled (cf. Job 42:10).



Samuel Heard of God: the Family Adventures of Elkanah and Hannah 139

Conclusion

By examining the historical, geographical, and religious context of the Book 
of Samuel, as well as the biblical narrative of infertility, emphasis is placed on 
a holistic approach to this theme. It is important to consider not only the issue 
itself but also history, space, and the cultural-religious atmosphere of a people. 
The ways in which biblical materials related to the difficult topic of infertility 
are adopted in religious discourse open a new perspective on the co-operation 
between man and woman, as well as between God and woman.

Today, one in six couples faces infertility problems, and solutions are pri-
marily sought in medicine. However, these solutions address only physical 
deficiencies, without questioning the spiritual and emotional reasons behind 
them. Medical solutions fulfil an immediate desire, often without consequenc-
es, without taking responsibility, and without reflecting on the meaning of such 
suffering. The idea that everyone has a “right” to a child, in the way and time 
they wish, is a flawed stance because man is not and cannot be the master of life.

Here, Hannah’s story offers an incentive for reflection. It emphasizes the im-
portance of firstly working on the relationship between a man and a woman (“Am 
I not worth more to you than ten sons?”). Furthermore, despite the common be-
lief that a woman is solely responsible for infertility, Hannah’s character reveals 
that the key lies in taking the initiative – not blaming anyone or involving a third 
party, but instead laying everything before God, praying earnestly, and making  
a lifelong vow. This introduces an element of responsibility, as a child cannot be 
merely the fulfilment of a temporary desire but must be seen as an event that en-
compasses the spiritual, emotional, and physical aspects of a person.

The metaphor that a woman is merely the “soil” that is “ploughed” and into 
which the “seed is placed” is concerning, even within Christian circles. Hannah 
breaks this allegory by showing that a spiritual and emotional stance, along with 
an intimate relationship with God – and ultimately with one’s spouse – can give 
true meaning to suffering, personal struggles, and all forms of family challenges.

The question of why God allows infertility remains open, especially con-
sidering that His first command was, “Be fruitful and multiply”. However, it 
seems that through this, the Bible seeks to highlight the open, sincere co-oper-
ation between God and humanity and the way in which a person can become 
more aware of the value of life on earth.



Arkadiusz Krasicki, Ana Albin140

Bibliography

Alter Robert, 1983, How Conventions Help Us Read: The Case of the Bible’s Annunciation Type-
-Scene, Prooftexts, vol. 3(2), p. 115–130.

Amerl Rudlof, 1997, Hebrejsko-hrvatski rječnik, Kršćanska sadašnjost, Zagreb.
Aničić Miljenko, 2007, Bračna neplodnost i njezine mogućnosti, Bogoslovska Smotra, vol. 77(1), 

p. 181–216.
Berković Danijel, 2009, Aspekti i modaliteti Božje prisutnosti u Starom zavjetu, Kairos: Evanđeoski 

Teološki Časopis, vol. 3(1), p. 49–69.
Berlin Adele, 2004, Hannah and her prayers, Scriptura: Journal for Contextual Hermeneutics in 

Southern Africa, vol. 87(2004)1, p. 227–232.
Carson Arthur Donald, France Richard Thomas, Motyer John Alexander, Wenham J. Gordon, 1994, 

New Bible Commentary : 21st Century Edition, InterVarsity Press, SAD. 
Cazelles Henri, 2014, Knjiga Brojeva, in: Jeruzalemska Biblija. Stari i Novi Zavjet s uvodima  

i bilješkama iz „La Bible de Jerusalem“, Albert Rebić, Jerko Fućak, Bonaventura Duda (eds.), 
Kršćanska sadašnjost, Zagreb.

Chapman Cleaver Robert, 2016, The House of the Mother: The Social Role of Maternal Kin in Bi-
blical Hebrew Narrative and Poetry, Yale University Press, New Haven. 

Delaney Cornelius, 2001, Cutting the Ties That Bind: The Sacrifice of Abraham and Patriarchal 
Kinship, in: Franklin Sarah, Susan McKinnon (eds.), Relative Values: Reconfiguring Kinship 
Studies, Durham, NC: Duke University Press, p. 445–467.

Dodig Slavica, 2020, Biblijski krajolici. Prilog biblijskoj historijskoj geografii, Medicinska naklada, 
Zagreb.

Eleanor Vivian, 2022, Human Reproduction and Infertility in the Hebrew Bible Currents, Biblical 
Research, vol. 21(1), p. 267–292.

Erbele-Küster Dorothea, 2017, Body, Gender, and Purity in Leviticus 12 and 15, Bloomsbury  
T & T Clark, London.

Hempel Joachim, 1930, Die althebräische Literatur und ihr hellenistisch-jüdisches Nachleben, 
Wildpark-Potsdam, Athenaion.

Hitchcock D. Roswell, 1869, Hitchcock’s Bible Names Dictionary from Hitchcock’s New and Com-
plete Analysis of the Holy Bible. 

Hrvatska Katolička Mreža [online], access: 10.07.2025 <https://hkm.hr/zivot/koji-je-stav-katolicke-
-crkve-o-umjetnoj-oplodnji/>.

Jamieson Robert, Fausset A. Robert, Brown David, 1893, Commentary critical and explanatory on 
the whole Bible, Christian Classics Ethereal Library.

Levine Baruch Abraham, 2002, „Seed” versus „Womb”: Expressions of Male Dominance in Bibli-
cal Israel, Parpola and Whiting, no. 2, p. 337–343.

Lods Adolphe, 1932, Israël des origines au milieu du VIIIesiècle, La Renaissance du Livre, Paris. 
Lujić Božo, 2016, Tragovima biblijskih prostora i događaja. Biblijsko-teološki i povijesno-arhe-

ološki uvidi i poruke, Kršćanska sadašnjost, Zagreb.
Modrić Miroslav, 2013, Sveta Isusova domovina. Studijski vodič, Verbum, Split.
Moshe Garsiel, 2011, The Book of Samuel: Its Composition, Structure and Significance As a Histo-

riographical Source, The Journal of Hebrew Scriptures, vol. 10 (August). 
Na’aman Nadav, 2017, Samuelʼs birth legend and the sanctuary of Shiloh, Journal of Northwest 

Semitic Languages, vol. 43(1), p. 51–61.
Pardon Đurica, 2017, Teologija zemlje u metaforici proroka Hošee, Zagreb, Glas Koncila. 
Potts Cyrus, 1922, Dictionary of Bible Proper Names, The Abingdon Press New York Cincinnati.
Powell D. Lisa, 2015, The Infertile Womb of God: Ableism in Feminist Doctrine of God, Cross-Cu-

rrents, vol. 65(1), p. 116–138.



Samuel Heard of God: the Family Adventures of Elkanah and Hannah 141

Quick Laura, 2021, Bitenosh’s Orgasm, Galen’s Two Seeds and Conception Theory in the Hebrew 
Bible, DSD, vol. 28 (1), p. 38–63.

Rebić Adalbert, 1984, Fenomen hodočašćenja u Bibliji i u Islamu, Bogoslovska Smotra, vol. 54(4), 
p. 516–527. 

Schipper Jeremy, 2007, Disabling Israelite Leadership: 2 Samuel 6:23 and Other Images of Disa-
bility in the Deuteronomistic History, in: This abled body: rethinking disabilities in biblical 
studies, Hector Avalos, Sarah J.Melcher, Jeremy Schipper (eds.), Society of Biblical Literature, 
Atlanta, p. 103–114.

Smith Preserved Henry, 1904, A crtitical and exegetical commentary on the books of Samuel, Char-
les Scribiner Sons, New York.

Stiebert Johanna, 2012, Human Conception in Antiquity: The Hebrew Bible in Context, Theology  
& Sexuality” vol. 16(3), p. 209–227.

Stol Marten, 2000, Birth in Babylonia and the Bible: Its Mediterranean Setting, Cuneiform Mono-
graphs, 14, Groningen.

Vaux de Roland, 2014, Knjiga o Samuelu, in: Jeruzalemska Biblija. Stari i Novi Zavjet s uvodima  
i bilješkama iz „La Bible de Jerusalem“, Albert Rebić, Jerko Fućak, Bonaventura Duda (eds.), 
Kršćanska sadašnjost, Zagreb. 

Višaticki Karlo, Milišić Sanela, 2012, Ujedinjena monarhija i Jeroboamova šizma, Diacovensia, 
vol. 20 (1), p. 221–256. 

Samuel, do którego modlił się Bóg: rodzinne przygody Elkany i Anny

Streszczenie: Rodzinne zmagania Elkany i Anny oferują nowe perspektywy radzenia sobie z co-
raz powszechniejszym problemem niepłodności. W niniejszym artykule zastosowano analizę kry-
tyczną, aby odkryć historyczny i geograficzny kontekst biblijnego wydarzenia narodzin Samuela. 
Poprzez analizę hermeneutyczną bada inne teksty biblijne dotyczące niepłodności, kwestionując, 
czy medycyna rzeczywiście spełnia pragnienie posiadania dziecka. Ponadto zastosowano podej-
ście filologiczne, aby zbadać znaczenie nazw miejsc i imion, podkreślając symboliczne znaczenie 
tych wydarzeń. Celem niniejszego artykułu jest przedstawienie biblijnego przykładu konfrontacji 
z niepłodnością, skupiając się na historii Anny i Samuela, a jednocześnie krótko porównując ją  
z niepłodnością Sary i Racheli. Hipoteza głosi: bezwzględne zaufanie Bogu i poświęcenie Mu ca-
łego swojego życia nadają sens każdej formie zmagań rodzinnych. Biorąc pod uwagę pierwsze 
przykazanie Boże: „Bądźcie płodni i rozmnażajcie się”, pojawia się pytanie, dlaczego Bóg w ogóle 
pozwala na takie zmagania. Ponadto wydaje się, że dziecko jest nagrodą za wypełnienie przysięgi, 
a kobiety odgrywają mniejszą rolę w procesie rozrodczym. Historia Hannah wprowadza zmianę 
zarówno w starożytnym, jak i współczesnym kulturowo-religijnym pojmowaniu macierzyństwa.

Słowa kluczowe: niepłodność, zazdrość, cierpienie, sztuczne zapłodnienie, modlitwa.



Arkadiusz Krasicki, Ana Albin142



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11022

Dariusz Klejnowski-Różycki* 柯達理
University of Opole (Poland)

Piotr Sękowski** بيوتر سيكوفسكي
Pontifical Institute for Arabic and Islamic Studies, Rome (Italy)

Bartłomiej Cudziło*** บาร์โ์ธโลมิวิ ซุดุซิโิล
University of Silesia, Katowice (Poland)

JESUS, THE ETERNAL CHILD: THE VENERATION OF THE  
INFANT JESUS AS AN INTRODUCTION TO THE CENTRAL  

MYSTERY OF CHRISTIANITY

Summary: The article titled “Jesus, the Eternal Child: The Veneration of the Infant Jesus as an 
Introduction to the Central Mystery of Christianity” examines the theological and liturgical sig-
nificance of the veneration of the Infant Jesus, focusing on its role in understanding the essence of 
Christian faith. It explores biblical and apocryphal narratives, liturgical celebrations, and the popular 
devotion associated with specific representations and places of worship of the Infant Jesus, such 
as Pražské Jezulátko and Santo Niño de Cebú. The study emphasises the theological depth of the 
devotion, presenting it as a pathway to comprehending both the Trinitarian Father-Son relationship 
and the divine childhood shared with every Christian.

The authors propose the thesis that the veneration of the Infant Jesus is not merely a devotional 
practice but a profound theological key to understanding the Incarnation and the relational essence 
of Christianity. The devotion, rooted in the mystery of Jesus’ eternal childhood, draws believers into 
a filial relationship with God the Father.

The aim of this study is to highlight the spiritual and theological richness of the veneration of 
the Infant Jesus, demonstrating its centrality in the Christian mystery of salvation and its implica-
tions for liturgy, theology, and popular devotion. The article bridges the dimensions of Trinitarian 
theology and soteriology, emphasising their cosmic and universal scope.

The research employs scientific methods of theological analysis, including textual and com-
parative studies of biblical, apocryphal, and liturgical sources, as well as historical and iconographic 
analysis of representations and traditions associated with the Infant Jesus. By integrating these ap-
proaches, the article presents a comprehensive reflection on the transformative power of the divine 
childhood for individuals and the Church as a whole.

Keywords: Theology of childhood, Infant Jesus devotion, Father-Son relationship, Divine childhood.

* Address: Rev. Dr. Habil. Dariusz Klejnowski-Różycki; dspjkr@gmail.com; ORCID: 0000-0001-
8388-702X.

** Address: Rev. Dr. Piotr Sękowski; pgfseko@gmail.com; ORCID: 0000-0002-8119-717X.
*** Address: Rev. Bartłomiej Cudziło; bartlomiej.cudzilo@gmail.com; ORCID: 0009-0000-6518-8903.



Dariusz Klejnowski-Różycki, Piotr Sękowski, Bartłomiej Cudziło144

“Truly I tell you, unless you change and become like little children, you will 
never enter the kingdom of heaven” (Mt 18:3).

The veneration of the Infant Jesus may seem like a rather simplistic devo-
tion, primarily aimed at children and often associated with Christmas nativi-
ty scenes and plays. It appears “charming” on the surface, visually appealing, 
and seemingly uncomplicated in terms of religious formation. However, from  
a theological perspective, it possesses profound depth, touching the very es-
sence of Christianity. The childhood of Jesus – His youth – is a central mystery 
of Christian theology. The devotion to the Infant Jesus introduces believers to 
this mystery, inviting every Christian to contemplate it.

This article examines the foundational elements underpinning the vener-
ation of the Infant Jesus, including sources such as the Bible and apocryphal 
writings, liturgy, and popular devotion connected to specific places of worship. 
These reflections form the basis for theological and dogmatic conclusions re-
garding both the Father-Son relationship within the Godhead and the divine 
childhood of every Christian in relation to God.

1. The Childhood of Jesus in the Bible and Apocryphal texts

The childhood of Jesus is described in the Bible in a concise and selective 
manner, with only the Gospels of Matthew and Luke recounting events from 
His early, pre-public life. These episodes, numbering seven, carry profound 
theological significance as well as historical value. Each of these events has left 
a wide-ranging imprint on Christian devotion and sacred art (Aasgaard, 2009).

The first episode, described by both Matthew and Luke, recounts the circum-
stances of Jesus’ birth in Bethlehem (Mt 2:1; Lk 2:4–7). Matthew emphasizes 
the royal and messianic significance of the event, highlighting the fulfilment of 
Micah’s prophecy about the Messiah’s birth in Bethlehem (Micah 5:1). Luke, on 
the other hand, underscores the simplicity and humility of the occasion, depicting 
Mary and Joseph finding no room in the inn and laying the child in a manger. The 
narrative of Jesus’ birth introduces the tension between His royal majesty and His 
humble circumstances – a theme that runs throughout the Gospels.

The second episode, found only in Luke’s Gospel, concerns the circumci-
sion of Jesus eight days after His birth (Lk 2:21). In accordance with Mosaic 
Law, circumcision incorporated the child into the community of Israel, and the 
naming of Jesus signified obedience to the divine command given to Mary by 
the angel during the Annunciation (Lk 1:31). This event symbolizes Jesus’ com-
plete fulfilment of the Law, identifying Him with the people of the old covenant 
while also paving the way for a new covenant.



Jesus, the Eternal Child: The Veneration of the Infant Jesus as an Introduction... 145

The third episode recounts the presentation of Jesus at the Jerusalem Tem-
ple forty days after His birth (Lk 2:22–38). Mary and Joseph, following the 
Law, brought a purification offering of two turtle doves or young pigeons. This 
event gains further significance through the prophetic declarations of Simeon 
and Anna, who recognized Jesus as the Messiah. Simeon’s words proclaim Je-
sus as “a light for revelation to the Gentiles and for glory to your people Israel” 
(Lk 2:32), underscoring the universal scope of His mission.

The fourth episode details the visit of the Magi from the East, as described in 
Matthew’s Gospel (Mt 2:1–12). Guided by a star, their arrival signifies the global 
significance of Jesus’ birth, extending beyond the confines of Israel. The gifts they 
brought – gold, frankincense, and myrrh – symbolize Jesus’ royal, priestly, and sacri-
ficial roles. The presence of the Magi also introduces tension with King Herod, high-
lighting the contrast between God’s plan of salvation and human ambition and fear.

The fifth episode, also recorded by Matthew, recounts the Holy Family’s 
flight into Egypt (Mt 2:13–15). This event follows Herod’s decree to kill all 
male infants in Bethlehem. Matthew interprets the journey as the fulfilment of 
Hosea’s prophecy: “Out of Egypt I called my son” (Hos 11:1). Egypt, tradi-
tionally a place of refuge, becomes in this narrative a symbol of salvation and 
a foreshadowing of the ultimate exodus achieved through Jesus’ saving work.

The sixth episode, described by both Matthew and Luke, narrates the return 
of the Holy Family to Nazareth after Herod’s death (Mt 2:19–23; Lk 2:39–40). 
Settling in Galilee, Jesus grows up in an atmosphere of simplicity and daily la-
bour. Luke emphasizes Jesus’ spiritual and intellectual development, noting that 
He “grew in wisdom and stature, and in favour with God and man” (Lk 2:52).

The seventh episode recounts Jesus’ visit to the Jerusalem Temple at the age 
of twelve during the Passover festival (Lk 2:41–50). Jesus stays in the Temple 
for three days, engaging in discussions with teachers of the Law and astonish-
ing them with His wisdom. This is the first instance where Jesus reveals His 
unique relationship with the Father: “Didn’t you know I had to be in my Fa-
ther’s house?” (Lk 2:49). This episode foreshadows Jesus’ future mission and 
His complete dedication to the Father’s will.

The accounts of Jesus’ childhood in the Gospels of Matthew and Luke pres-
ent seven pivotal episodes that bridge the historical context of His life with 
theological insights. These narratives, enriched with symbolic and supernatural 
elements, portray Jesus as the One who, from the very beginning, manifests  
a unique relationship with God the Father. Events such as His birth in Bethle-
hem, His presentation in the Temple, and His discussion with scholars in Jeru-
salem serve as signposts guiding the reader towards a deeper understanding of 
His mission, which transcends the boundaries of Israel and encompasses God’s 
universal plan of salvation (Davis, 2014).



Dariusz Klejnowski-Różycki, Piotr Sękowski, Bartłomiej Cudziło146

The Gospel of Matthew emphasizes the messianic significance of Jesus’ 
childhood by frequently referencing Old Testament prophecies, thereby demon-
strating the fulfilment of God’s plan. Luke, on the other hand, focuses on Jesus’ 
relationship with the Father and His spiritual and intellectual growth. Each of 
these episodes – from His birth to His visit to the Temple – reflects the tension 
between the majesty and humility of the Messiah, a theme that recurs through-
out His life and mission.

Contemporary biblical exegesis highlights that these accounts carry not 
only historical value but also profound theological meaning. They reveal Jesus 
as the “Son in the Son” – the One who, from the very beginning, aligns Himself 
with the Father’s will and brings a new quality of relationship between God and 
humanity. This relationship, characterized by love and trust rather than mere ad-
herence to the Law, serves as the foundation for understanding His redemptive 
mission (Taylor, 2025).

The devotion to the Infant Jesus, deeply rooted in Christian tradition, draws 
inspiration from these narratives, emphasizing childhood as a pathway to a full-
er openness to God. These episodes are not merely a backdrop to Jesus’ later 
ministry but serve as the foundation for reflecting on the mystery of the Incar-
nation – the union of God and humanity, a theme that will be developed further 
in this article.

The Christian imagination has been deeply influenced by apocryphal writ-
ings recounting the life of the Infant Jesus. Apocryphal literature, particularly 
the Infancy Gospels, offers a rich collection of narratives that supplement the 
canonical accounts of Jesus’ birth and early years. Texts such as the Proto-
evangelium of James, the Infancy Gospel of Thomas, and the Arabic Infancy 
Gospel portray Jesus as a child endowed with extraordinary powers, revealing 
His messianic identity even at a young age (Gero, 1971). The Arabic Infancy 
Gospel, likely composed in the 6th century, describes miracles performed by 
Jesus during the flight into Egypt, such as healing the sick and raising the dead, 
highlighting His divine power from His earliest years. These accounts include 
remarkable events, such as animating birds made of clay, performing wonders 
during the flight into Egypt, and engaging in profound discussions with teachers 
in the Temple at the age of twelve. Although these texts were not included in 
the biblical canon, they significantly influenced Christian culture, particularly 
during the medieval period (Sękowski, 2016a; Voicu, 2012).

Apocryphal texts became a source of inspiration for literary and artistic 
works, especially in the context of the growing devotion to the Infant Jesus. 
Christian writers such as Ephrem the Syrian, author of the hymns De nativ-
itate, and John of Damascus drew on both biblical and apocryphal motifs in 
their compositions. In the Middle Ages, stories from the Infancy Gospels were 



Jesus, the Eternal Child: The Veneration of the Infant Jesus as an Introduction... 147

transmitted in poetic, dramatic, and iconographic forms, enabling the faithful to 
experience the mystery of the Incarnation more profoundly.

The legend of the Child Jesus as a miracle worker also inspired later folk 
tales. These stories, often rich in fantasy, depict Jesus as a child who, despite 
His innocence and playful nature, reveals His divine essence by performing 
miracles or addressing injustices. Popular themes include Jesus restoring life, 
calming storms, or healing the sick, emphasizing His eternal obedience to the 
will of God.

The devotion to the Infant Jesus, inspired by these texts, was developed by 
various Christian traditions, such as the Cistercians and Franciscans. This devo-
tion not only brought believers closer to the childhood of Jesus but also shaped a 
spirituality rooted in humility, trust, and surrender. Traces of this spirituality can 
be found in both literature and pilgrimages to sites associated with the Infant 
Jesus, such as the Grotto of the Nativity in Bethlehem or the relics of the manger 
venerated in Rome since the 7th century.

Through apocryphal texts and the literary and legendary works they in-
spired, the mystery of Jesus’ childhood gained rich and diverse expressions that 
continue to inspire Christian theology, liturgy, and culture to this day.

2. Liturgical Feasts Related to the Childhood of Jesus

The childhood of Jesus, as described in the Gospels, finds profound expres-
sion in the liturgy of the Church, which celebrates key events from His early 
years. In the liturgical tradition, six major feasts are particularly associated with 
the childhood of Jesus (Youssef, 2023).

The first and most significant feast is the Nativity of Jesus Christ, celebrated 
on 25 December. This solemnity commemorates the Incarnation of the Son of 
God and His birth in Bethlehem. It highlights the mystery of God becoming 
man to redeem humanity, juxtaposing the majesty of Christ’s kingship with His 
humility, symbolized by the simple setting of a manger.

The second feast is the Circumcision of Christ, observed on 1 January in 
Eastern traditions and some Western rites. This celebration recalls Jesus’ cir-
cumcision eight days after His birth, in accordance with Mosaic Law, and the 
conferral of His name, “Jesus,” which means “God saves”. This event signifies 
Jesus’ full obedience to the Law and His inclusion within the community of 
Israel, prefiguring the new covenant He would establish.

The third feast is the Most Holy Name of Jesus, celebrated on 3 January. This 
feast focuses on the theological significance of the name given to Jesus during 
His circumcision, encapsulating His mission to save the world. Instituted by the 



Dariusz Klejnowski-Różycki, Piotr Sękowski, Bartłomiej Cudziło148

Franciscans in the 15th century and later extended to the entire Church, the feast 
emphasizes the central role of Jesus’ name in Christian prayer and liturgy.

The Feast of the Epiphany, also known as the Manifestation of the Lord, is 
celebrated on 6 January. It commemorates the revelation of Christ as the Messiah, 
not only to Israel but also to the Gentile nations, symbolized by the visit of the 
Magi. The gifts of the Magi – gold, frankincense, and myrrh – highlight Jesus’ 
royal, priestly, and sacrificial roles. This feast reminds believers of the universal 
nature of salvation brought by Christ and His light illuminating all nations.

The fifth feast is the Presentation of the Lord, observed on 2 February. This 
feast recalls the event when Mary and Joseph brought Jesus to the Temple in Jeru-
salem to present Him to the Lord, as prescribed by Mosaic Law. During this event, 
the prophet Simeon recognized the Child as the Messiah, calling Him “a light for 
revelation to the Gentiles” (Lk 2:32). Symbolically closing the Christmas season, 
this feast portrays Jesus as the meeting point between God and humanity.

In Eastern traditions, there is also the Mid-Pentecost Feast, celebrated on 
the 25th day after Easter. This feast commemorates Jesus’ teaching in the Tem-
ple during the Jewish Feast of Tabernacles. At that time, Jesus amazed His lis-
teners with His wisdom, reinforcing His role as the Divine Teacher who reveals 
profound truths about God.

The celebration of these feasts throughout the liturgical year helps the faith-
ful to reflect on the mystery of the Incarnation and the childhood of Jesus as 
keys to understanding not only His salvific mission but also the invitation for 
every Christian to enter into a filial relationship with God. Each of these feasts 
reminds believers that, even from His earliest years, Jesus revealed His unique 
relationship with the Father, introducing humanity to a new kind of bond with 
God – one based on love, light, and salvation.

Through the liturgical celebration of these events, the Church invites the 
faithful into a deeper union with Jesus, who is “the light of the world” and “God 
who saves”, and above all, the Son of the Father, the eternal Child of His Abba.

3. Significant Places of Veneration of the Infant Jesus

The Infant Jesus holds a unique place in Christian devotion, expressed 
both in the liturgy and in the veneration of His images. The Church’s tradi-
tion encompasses numerous places of worship associated with icons and statues 
depicting Jesus in His childhood, which serve as tools for evangelization and 
spiritual growth among the faithful. Particularly significant are the canonically 
crowned images, which underscore the universal and profound nature of this 
form of piety.



Jesus, the Eternal Child: The Veneration of the Infant Jesus as an Introduction... 149

A canonical coronation is a solemn act through which the Pope or a repre-
sentative appointed by him places a crown on an image as a sign of special hon-
our and veneration. This process, preceded by thorough investigation, affirms 
the longstanding tradition of devotion and the graces and miracles attributed 
to the image. The coronation is therefore an official acknowledgment by the 
Church of the image’s exceptional place in the spirituality of the faithful and its 
role in strengthening their faith.

Canonically crowned images hold greater significance than uncrowned 
ones, as they symbolize universality and alignment with the teachings of the 
Church. The coronation highlights the unity of the community of believers in 
their veneration of Christ and links local expressions of devotion with the spiri-
tuality of the universal Church. This act elevates the image or statue to a special 
status, making it a pilgrimage centre and a symbol of the unity of the faithful 
around the mystery of the Incarnation.

Furthermore, the coronation of images of the Infant Jesus, such as the In-
fant Jesus of Prague or the Santo Niño de Cebú, emphasizes the royal dignity of 
Christ, who, as the Son of God, reigns over the entire world. The crown, globe, 
and other royal insignia symbolize His dominion over the universe and high-
light the theological depth of the Incarnation – God becoming man to restore 
humanity to the fullness of life in unity with the Father.

These images, revered as objects of special devotion, not only inspire the 
faithful to emulate Christ’s humility and love but also demonstrate the saving 
power of His childhood, which unites diverse traditions and nations in a shared 
act of glorifying God. Through this, the act of coronation attains a supra-local 
and universal character, making it a distinctive element of Christian piety.

Undoubtedly, the development of the veneration of the Infant Jesus has 
also been influenced by the tradition of nativity scenes, whose origins can be 
traced to St. Francis of Assisi. These nativity scenes are commonly constructed 
in Catholic parishes during the Christmas season, serving as a visual represen-
tation of the mystery of the Incarnation and fostering deeper spiritual reflection 
among the faithful.

3.1. Canonically Crowned Images of the Infant Jesus

In the Catholic Church, canonically crowned images hold a special place 
as objects of profound veneration and pilgrimage. Among the most renowned 
is the Infant Jesus of Prague (Pražské Jezulátko), located in the Church of Our 
Lady Victorious in the Czech Republic. This small statue, depicting Jesus in 
regal attire with a globe in His hand, symbolizes His dominion over the world. 
The Child Jesus is the Lord–King of the Universe. The statue was canonically 



Dariusz Klejnowski-Różycki, Piotr Sękowski, Bartłomiej Cudziło150

crowned by the Archbishop of Prague, Cardinal Ernst Adalbert von Harrach, in 
1655, emphasizing its significance in Czech and European Christian devotion 
(La Rocca, 2007).

In Italy, two images of the Infant Jesus are venerated with particular de-
votion: the Bambino Gesù of Arenzano and the Santo Bambino of Aracoeli in 
Rome. The statue from Arenzano was canonically crowned on 29 June, 1924, by 
Pope Pius XI, underscoring its unique role in Catholic spirituality. It represents 
childlike innocence and trust in God, and its sanctuary has become a pilgrimage 
centre in Liguria. The Santo Bambino of Aracoeli, carved from olive wood orig-
inating in the Garden of Gethsemane, was canonically crowned in 1897 by Pope 
Leo XIII. For centuries, it has attracted the faithful seeking spiritual support and 
healing, making it one of the most famous images of the Infant Jesus in Rome.

In the Philippines, the focal point of devotion to the Infant Jesus is the Santo 
Niño de Cebú, regarded as the oldest Christian image in the country. This statue 
was gifted to Queen Humamay by Ferdinand Magellan in 1521 as part of his 
missionary efforts. The statue was canonically crowned on 28 April, 1965, by 
Pope Paul VI, highlighting its extraordinary significance in Filipino spirituality 
and its role as the protector of the nation (Klejnowski-Różycki, 2023).

The devotion to Santo Niño de Cebú is centred on trust in Divine Providence, 
which the faithful see embodied in the figure of the Infant Jesus dressed in royal 
garments, holding a sceptre and globe as symbols of His sovereignty over the 
world. The Basilica of Santo Niño in Cebu City serves as a major pilgrimage site, 
where believers gather to pray for blessings, express gratitude, and participate in 
processions. The statue also holds a prominent place in baptismal traditions.

One of the most important events associated with the Santo Niño is the 
annual Sinulog festival, celebrated on the third Sunday of January. This festi-
val commemorates the acceptance of Christianity by the local population and 
Magellan’s gift to Queen Humamay. It begins with a solemn Mass, followed by 
a vibrant procession and a dance that symbolizes the ebb and flow of water, ex-
pressing gratitude and trust in the Infant Jesus. Participants, dressed in colourful 
costumes, chant “Pit Señor!” as they seek blessings and protection.

The Santo Niño de Cebú and the Sinulog festival are not only expressions 
of faith but also integral to the cultural heritage of the Philippines, blending 
religious traditions with national identity.

Each of these images is more than a symbol of local piety; they also serve 
as reminders of the universal message of the Incarnation, wherein God draws 
near to humanity, fully sharing in human life and experience.



Jesus, the Eternal Child: The Veneration of the Infant Jesus as an Introduction... 151

3.2. Other Representations and Places of Devotion

In addition to canonically crowned statues of the Infant Jesus, many other 
representations play a significant role in the spiritual lives of the faithful. The 
Santo Niño de Atocha, popular in Spain and Latin America, depicts Jesus as a 
child pilgrim, carrying a staff and a basket of bread, symbolizing care for the 
poor and needy. Similarly, the Divino Niño de Florencia in Colombia and the 
Santo Niño Doctor de los Enfermos in Mexico attract pilgrims seeking physical 
and spiritual healing (Cruz, 1995).

In Europe, notable representations include the Infant Jesus of Mechelen 
in Belgium, venerated since the Middle Ages. Depictions of Jesus with Mary 
and Joseph, such as scenes of the Holy Family, were especially prominent in 
Renaissance art, particularly in the works of Leonardo da Vinci and Raphael, 
emphasizing the unity and sanctity of family life.

In Eastern Christian iconography, a special place is held by depictions of 
the Infant Jesus in the arms of Mary, known as the Theotokos Eleusa (Klejnows-
ki-Różycki, 2021). These icons express the depth of the mother-child relation-
ship and the mystery of the Incarnation.

Places of devotion to the Infant Jesus and their associated representations 
reveal how deeply the mystery of Jesus’ childhood is rooted in the liturgical and 
devotional life of Christianity. Both crowned statues and other depictions of the 
Infant Jesus remind the faithful of God’s closeness and love, fully manifested 
in the Incarnation. Their universal appeal unites people from different cultures 
and traditions, inviting all to contemplate the mystery of the Incarnation and  
a renewed relationship with God.

4. The Theology of Childhood

The theology of the childhood of Jesus Christ encompasses at least two 
essential dimensions: one intra-trinitarian, traditionally referred to as theology, 
and the other soteriological, addressing the Incarnation and the salvation of hu-
manity – and even the Cosmos – traditionally referred to as economy.

4.1. Jesus as the Eternal Child

Jesus Christ, as the Son of God, exists eternally in a filial relationship with 
the Father, which is the essence of His divine nature within the Holy Trini-
ty. This relationship, characterized by unconditional love, total trust, and mu-
tual self-giving, is not merely a theological abstraction but a reality revealed 



Dariusz Klejnowski-Różycki, Piotr Sękowski, Bartłomiej Cudziło152

throughout the history of salvation. Jesus, as the Eternal Child, receives His 
existence from the Father and fully offers Himself to Him, embodying a perfect 
love that is the source of creation and redemption. As the Eternal Child, the On-
ly-Begotten Son of the Father, Jesus defines the Fatherhood of God – God can-
not be the Father without the Son. In this light, the childhood of Christ forms the 
foundation of God’s plan for humanity and all creation: “For in Him all things 
were created: things in heaven and on earth, visible and invisible” (Col 1:16).

The birth of Jesus in Bethlehem visibly and tangibly manifests this mystery 
to humanity. The humble setting of the manger highlights the Son’s complete 
dependence on the Father, while simultaneously signalling His royal dignity. 
Jesus, the Child-King and Lord of the universe, does not express His authority 
through earthly power but through love and humility. In this paradox – majesty 
and meekness – lies the profound depth of Christ’s childhood, which reveals the 
true nature of His mission: not ruling over humanity but drawing humanity into 
a relationship with the Father (Clément, 1999, p. 55–69).

The childhood of Jesus Christ also holds a broader, cosmic dimension. 
Through the Incarnation, the Son of God becomes man, uniting Himself not only 
with every individual but also with all of creation. Christ’s presence renews the 
order of creation, giving it new meaning and direction. The divine childhood, an 
eternal model of love and unity within the Trinity, extends to encompass the en-
tire cosmos, which is incorporated into the story of salvation. Jesus – the Eternal 
Child – demonstrates that every created being has a place in God’s plan, grounded 
in a relationship of love and freedom (Balthasar, 1983; 1996).

For Christians, the childhood of Christ serves as both a model and an in-
vitation. When Jesus says, “Unless you change and become like little children, 
you will never enter the kingdom of heaven” (Mt 18:3). He does not call for 
immaturity or dependency but for a life marked by love, trust, and freedom. 
Divine childhood signifies entering into a relationship where God is not only the 
Creator but also the Father, who embraces His children and makes them heirs of 
His kingdom. To be a child of God is to accept a life that does not rely on merits 
or adherence to the law but on a loving bond with God (Sękowski, 2016b).

By emulating the childhood of Jesus, Christians discover their capacity for 
living in a relationship that transcends human limitations. Divine childhood 
opens a perspective of freedom that is not chaos but participation in the love 
shared between the Father and the Son. In this relationship, believers become 
heirs to God’s promises, living in complete unity with Him and discovering 
their true calling in the world.

The childhood of Jesus Christ is not only a doctrinal truth of faith but also 
a way of life for every Christian. Through the relationship the Son shares with 
the Father, humanity finds its identity as children of God, called to participate in 



Jesus, the Eternal Child: The Veneration of the Infant Jesus as an Introduction... 153

His love and freedom. This mystery encompasses both individual lives and the 
entirety of creation, which is transformed by the presence of Jesus – the Eternal 
Child – who is both the Saviour of the world and the King of the universe.

4.2. The Christian as a Child of God

The Polish edition of the Roman Missal (Konferencja Episkopatu Polski, 1986, 
p. 368*–370*) stands as a remarkable testament to theological and liturgical reflec-
tion on the mystery of divine childhood, a central element of Christian doctrine. 
The introductions to the Our Father prayer in this edition highlight various aspects 
of this mystery according to liturgical seasons, forming a deeply rooted catechesis 
based on the mysteries of the Incarnation, Salvation, and the Gift of the Holy Spirit.

Examples of these introductions, such as those used during Advent – “God 
has loved us so much that He sent His Son as our Saviour; therefore, we dare to 
say:… Our Father…” – underscore the gift of the Incarnation as the foundation 
of divine childhood. Jesus, the Son of God, became man so that every believer 
could call God their Father. This profound truth, further developed during the 
Christmas season with introductions like “The Son of God became man so that 
we might become children of God...,” reveals the essence of Christian faith: 
through Christ, humanity becomes heirs to God’s promises.

Eastertide introductions such as “We are called children of God, and that 
is what we are…” or “We have received the Holy Spirit, who has made us chil-
dren of God…” emphasize that the Paschal mystery of Christ not only opens 
the gates of eternal life but also establishes believers in a new relationship with 
God as Father. This relationship is not merely a spiritual state but a new way of 
life, grounded in freedom, love, and profound trust in God.

In special liturgical moments such as baptism, the Missal introduces prayers 
that recall the beginnings of divine childhood in the life of the believer: “The 
newly baptized children will call God their Father…” Baptism becomes the 
gateway to participation in this relationship, where the individual not only dis-
covers their identity as a child of God but also begins to live within it.

In contrast to the Polish edition of the Roman Missal, the American version 
(Paul VI et al., 2011, p. 663) lacks the rich theological depth of these introduc-
tions. It omits the emphasis on the relationship of divine childhood as the centre 
of Christian life, which may impact the pastoral communication of this funda-
mental truth of faith. The textual poverty of this edition limits the exploration of 
the spiritual dimension of divine childhood, which finds a broader theological 
context in the Polish liturgical tradition.

These introductions collectively reveal an underappreciated, yet central 
truth of faith in pastoral teaching: the mystery of divine childhood. Through 



Dariusz Klejnowski-Różycki, Piotr Sękowski, Bartłomiej Cudziło154

His childhood, Jesus Christ invites every Christian into a relationship with the 
Father that transcends human limitations, encompassing all of reality – even the 
cosmos itself. 

The words of Jesus, “Unless you change and become like little children, 
you will never enter the kingdom of heaven” (Mt 18:3), remind us that divine 
childhood is not a state of immaturity or passive dependence but rather the full-
ness of a relationship rooted in love, freedom, and trust in God as Father. In this 
perspective, childhood becomes the key to understanding the central mystery 
of Christianity – the Incarnation, in which the Son of God becomes man so that 
every human being might become a child of God.

Being a child of God means entering into a relationship with the Father that 
transcends human limitations and gives new meaning to the existence of hu-
manity and all creation. In this relationship, a person becomes an heir to God’s 
promises, called to live in unity with God and participate in His love, which 
encompasses all that exists. Christ, as the Eternal Child, reveals that relationali-
ty, love, and openness are not only paths to salvation but also the foundation of  
a renewed vision of reality, in which every person, united with God, finds their 
true calling (Clément, 1999, p. 87–116).

The childhood of Jesus, which introduces Christians into the fullness of re-
lationship with the Father, is not confined to human experience but has a cosmic 
dimension. By uniting with humanity and creation, Christ transforms all reality, 
making it a space for the revelation of God’s love and grace. In this sense, divine 
childhood encompasses not only the believer’s personal relationship with God 
but also the relationship of all creation with its Creator.

Christian childhood does not exclude maturity or responsibility but rather 
perfects them, leading individuals to live in complete freedom, love, and rela-
tionality. This childhood shapes a Christian vision of the world as a place where 
everything is oriented towards God – the Father, the Son, and the Holy Spirit. 
Within this dynamic of relationship, Christians discover that their calling is not 
only to participate in God’s plan of salvation but also to bear witness to His love 
before the entire world (Francis, 2019, n. 30–34).

Divine childhood thus becomes the foundation of a new quality of Christian 
life, where the person, as a child of God, finds their place in a renewed cosmos 
filled with love and harmony. It is not merely a theological concept but an in-
vitation to live in unity with God, making the believer a participant in God’s 
kingdom here and now, and for eternity. The mystery of the childhood of Jesus 
– the Child who is the Lord of the universe – reveals that only by embracing 
this relationship can a person fully understand who they are and where they are 
destined to go.



Jesus, the Eternal Child: The Veneration of the Infant Jesus as an Introduction... 155

Bibliography

Aasgaard Reidar, 2009, The Childhood of Jesus: Decoding the Apocryphal Infancy Gospel of Tho-
mas, Cascade Books, Eugene, Oregon.

Balthasar Hans Urs von, 1983, Permanentna Młodość Jezusa, Communio. Międzynarodowy Prze-
gląd Teologiczny, vol. 3(4), p. 63–67.

Balthasar Hans Urs von, 1996, Die Immerwährende Jugend Jesu, International Catholic Review: 
Communio, vol. 23 (1), p. 63–67.

Clément Olivier, 1999, Sources: les mystiques chrétiens des origines; textes et commentaires, Stock, 
Paris.

Cruz Joan Carroll, 1995, Miraculous Images of Our Lord: Famous Catholic Statues, Portraits and 
Crucifixes, TAN Books, Rockford, Illinois.

Davis Stephen J., 2014, Christ Child: Cultural Memories of a Young Jesus, Yale University Press, 
Synkrisis. New Haven, CT, DOI: 10.12987/9780300206609.

Francis, 2019, Christus Vivit. Post-Synodal Apostolic Exhortation of the Holy Father Francis to 
Young People and to the Entire People of God, Libreria Editrice Vaticana, Roma, [online], ac-
cess: 26.06.2025, <http://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/
papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html>.

Gero Stephen, 1971, The Infancy Gospel of Thomas: A Study of the Textual and Literary Problems, 
Novum Testamentum, vol. 13 (1), p. 46–80, DOI: 10.2307/1560167.

Klejnowski-Różycki Dariusz, 2021, Teologiczne Typy Bizantyjskich Ikon Maryjnych [Theological 
Types of Byzantine Icons of the Virgin Mary], Sympozjum, vol. 25, no. 1(40), p. 55–65, DOI: 
10.4467/25443283SYM.21.005.13718.

Klejnowski-Różycki Dariusz, 2023, Chrystologia Na Filipinach [Christology in the Philippines], 
Studia Oecumenica, vol. 23, p. 283–296, DOI: 10.25167/so.5390.

Konferencja Episkopatu Polski, 1986, Mszał rzymski dla diecezji polskich, Poznań-Warszawa: Pal-
lottinum.

La Rocca Sandra, 2007, L’Enfant Jésus: histoire et anthropologie d’une dévotion dans l’Occident 
chrétien, Les anthropologiques, Presses universitaires du Mirail, Toulouse.

Paul VI, International Commission on English in the Liturgy (ICEL), Confraternity of Christian 
Doctrine (CCD), and United States Conference of Catholic Bishops (USCCB), 2011, The 
Roman Missal, Libreria Editrice Vaticana, Roma, [online], access: 26.06.2025, <http://www.
ldysinger.com/@magist/1978_SCDW/2011_roman_missal/THE%20ROMAN%20MISSAL-
-bookmarked.pdf>.

Sękowski Piotr, 2016a, Chrystologia arabska: pierwsze syntezy wyznań pochalcedońskich [Arab 
Christology: The First Syntheses of Post-Chalcedonian Confessions], SEKO Arabica, Gliwice.

Sękowski Piotr, 2016b, Życie i Dzieło ‘Ammāra al-Baṣrī [The Life and Work of ʿAmmār al-Baṣrī], 
Przegląd Piśmiennictwa Teologicznego, vol. 23(43), p. 45–62.

Taylor Joan E., 2025, Boy Jesus: Growing up Judean in Turbulent Times, Zondervan Academic, 
Grand Rapids, Michigan.

Voicu Sever J. (ed.), 2012, Vangelo arabo dell’infanzia di Gesù, 2. edizione. Coll. “Minima”. Città 
Nuova, Roma.

Youssef Youhanna Nessim, 2023, Life of Jesus in the Liturgical Books, Journal of the Canadian 
Society for Coptic Studies, vol. 14 (1), DOI: 10.5913/jcscs.14.2021.a003.



Dariusz Klejnowski-Różycki, Piotr Sękowski, Bartłomiej Cudziło156

Jezus wiecznym Dzieckiem. Kult Dzieciątka Jezus wprowadzeniem 
do centralnego misterium chrześcijaństwa

Streszczenie: W artykule pt. „Jezus wiecznym Dzieckiem. Kult Dzieciątka Jezus wprowadzeniem 
do centralnego misterium chrześcijaństwa” zostało zbadane teologiczne znaczenie dzieciństwa Je-
zusa Chrystusa oraz rozwój kultu Dzieciątka Jezus w kontekście biblijnym, liturgicznym, ikono-
graficznym i apokryficznym. Przeanalizowano kluczowe wydarzenia z dzieciństwa Jezusa, opisane 
w Ewangeliach kanonicznych i apokryfach, a także omówiono liturgiczne uroczystości związane 
z tym okresem życia Chrystusa oraz szczególne miejsca kultu, takie jak Pražské Jezulátko i San-
to Niño de Cebú. W artykule ukazano również, jak te treści kształtują duchowość chrześcijańską  
i relacyjność wiernych wobec Boga.

Autorzy stawiają tezę, że dziecięctwo Jezusa stanowi klucz do zrozumienia centralnego miste-
rium chrześcijaństwa – Wcielenia, w którym odwieczny Syn Boży staje się człowiekiem, aby każdy 
chrześcijanin mógł odnaleźć swoje miejsce jako dziecko Boże.

Celem opracowania jest ukazanie dziecięctwa Jezusa jako wzoru relacyjności w Trójcy Świę-
tej oraz podstawy teologicznej i duchowej dla zrozumienia chrześcijańskiego dziecięctwa Bożego. 
Dodatkowo, celem jest przedstawienie, jak różnorodne tradycje kulturowe i liturgiczne rozwijają 
teologię dzieciństwa Jezusa, pogłębiając refleksję nad Wcieleniem i odkupieniem.

W opracowaniu zostały użyte metody naukowe, takie jak analiza teologiczna, badania porów-
nawcze źródeł biblijnych i apokryficznych, studia liturgiczne oraz analiza ikonograficzna. Dzięki 
interdyscyplinarnemu podejściu artykuł łączy refleksję teologiczną z historycznym i kulturowym 
ujęciem kultu Dzieciątka Jezus.

Słowa kluczowe: teologia dziecięctwa, kult Dzieciątka Jezus, relacja Ojciec-Syn, dziecięctwo Boże.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11707

Adam Bielinowicz*
University of Warmia and Mazury in Olsztyn (Poland)

PREVENTION OF CHILDREN’S ADDICTION TO COMPUTER 
GAMES IN THE PROGRAM ASSUMPTIONS AND IN SELECTED 

POLISH TEXTBOOKS FOR TEACHING RELIGION

Summary: The problem of addiction to computer games affects an increasing number of children. 
Religious education, with its unique perspective, can play a key role in preventing this phenomenon, 
as it conveys universal values ​​that can serve as a counterbalance to the virtual world of games. The 
article presents content regarding the prevention of children’s addiction to computer games con-
tained in documents on programming religious education in Polish schools and in methodological 
textbooks published by the “Jedność” Publishing House in Kielce, the “Święty Wojciech” Publish-
ing House in Poznań and the Publishing House “Wydawnictwo Katechetyczne” in Warsaw. It then 
presents conclusions and postulates regarding the indicated content.

Keywords: religious education, catechesis, addiction, computer games, prevention.

Introduction

Computer games are mainly a source of entertainment, but they can also 
be used for learning (Gałuszka, 2017, p. 71–84). However, they also carry huge 
risks, especially for children. Spending time playing games often leads to addic-
tion, which manifests itself in, among other things, neglecting important duties, 
problems in social relationships and undesirable mood changes, it can cause 
aggressive behaviour, it contributes to limiting friendly contacts leading to so-
cial isolation, and it is the basis for the development of depression and anxiety 
disorders. In addition, spending long hours in front of a computer monitor is  
a common cause of vision impairment, acquiring spine diseases, increasing body 
weight leading to obesity, circadian rhythm disorders, and making it difficult to 
fall asleep. You should also pay special attention to the content of games, which 
are often inappropriate for children’s age, due to their nature, e.g. violence, sex-

* Address: rev. dr. hab. Adam Bielinowicz, prof. UWM; adam.bielinowicz@uwm.edu.pl; ORCID: 
0000-0002-4704-7864.



Adam Bielinowicz158

uality, vulgarity (Bębas, 2015, p. 114–118). In addition, so-called online games 
create the possibility of establishing unwanted contacts with strangers, which 
can lead to dangerous situations for them. In view of the proper development of 
the spiritual life of children, it should be borne in mind that many games contain 
elements related to magic, demons, Satanism or other occult practices (Łobacz, 
2014, p. 129). Exposing young people to such content can have a negative im-
pact on their worldview, creating a distorted image of reality.

The problem of addiction to computer games affects an increasing number 
of children. Religious education, with its unique perspective, can play a key 
role in preventing this phenomenon, because it conveys universal values ​​such 
as love, respect, and responsibility, which can and should be a counterbalance 
to the virtual world of games. Religious education particularly emphasizes the 
importance of interpersonal relationships, which is important in the context of 
isolation, which often accompanies gaming addiction. In addition, catechesis 
helps children understand the meaning of life and find their place in the world, 
without the need to escape into virtual reality. It is worth emphasizing the im-
portance of religious education in shaping the proper morality of children, con-
tributing to making conscious choices.

The analysis of the program assumptions of religious education and meth-
odological textbooks for teaching religion is one of the many research tasks of 
catechesis. Through the content included in the curriculum and textbooks, not 
only religiosity is shaped, but also the social awareness of students, allowing 
children to acquire various competences necessary in adult life. The aim of this 
article is to indicate the provisions relating to the issue of children’s addiction 
to computer games in the program assumptions and in selected methodolog-
ical textbooks for teaching religion and to present conclusions and postulates 
regarding the indicated content. In connection with the above, an analysis was 
made; The Basics of the Catechesis Program of the Catholic Church in Poland 
[Podstawy Programowej Katechezy Kościoła Katolickiego w Polsce] (next: Ba-
sics), The Roman Catholic Religious Education Program in Kindergartens and 
Schools [Program nauczania religii rzymskokatolickiej w przedszkolach i sz-
kołach] (next: Program) and methodological textbooks for teaching religion in 
kindergartens and primary schools, published by Publishing House “Jedność” in 
Kielce, Publishing House “Święty Wojciech” in Poznań and Publishing House 
“Wydawnictwo Katechetyczne” in Warsaw. When selecting textbooks for the 
inquiry, their popularity and availability in various regions of Poland were taken 
into account.



Prevention of Children’s Addiction to Computer Games in the Program... 159

Issues related to the prevention of children’s addiction to computer games 
in documents programming religious education

The currently applicable Basics was approved on 8 June, 2018, during the 
379th Plenary Session of the Polish Episcopal Conference. Since the Basics 
specifies the requirements that should be imposed on students participating in 
school religion classes, the recipients of the document are not only the authors 
of programs and textbooks, but also religion teachers themselves. Thanks to 
this, it is a practical guide for catechists, who have easier and more specific 
access to the tasks, content, and requirements that they will present to students.

The authors of the document draw attention to the discussed issue at the 
kindergarten stage “the child’s development, especially in the intellectual and 
emotional sphere, may be disturbed by addiction to […] computer games” (Ba-
sics, 2018, p. 19). In turn, at the second stage of primary school (grades V–
VIII), as part of the detailed requirements regarding knowledge and skills that 
the student should acquire during religion classes, they assume that catechists 
will be able to indicate the dangers resulting from addiction to computer games 
(Basics, 2018, p. 72).

The currently applicable Program was adopted during a meeting of the 
Catholic Education Commission of the Polish Episcopal Conference in Często-
chowa on 19 September, 2018. The document is fully consistent with the as-
sumptions of the Foundation and is their concretization. The authors of the Pro-
gram use terminology that respects school standards, takes into account the 
guidelines of the Church and the Polish catechetical tradition. The document is 
a help for the authors of textbooks and catechists who will adapt this program to 
the educational needs of the educational institution in which they work.

The authors of the Program in the 7th grade of primary school assume that 
during religious education the student will be able to indicate the most important 
dangers resulting from addiction to computer games (Program, 2018, p. 126).

Issues of preventing children’s addiction to computer games in textbooks 
developed by “Jedność” in Kielce

The textbook for working with six-year-old children in kindergarten in-
cludes an example of a boy who had nightmares as a result of playing com-
puter war games (PJ6, p. 54). During the introductory classes on the subject of 
Lent, the catechist encourages children to completely give up playing computer 
games during this period (PJ6, p. 155). During the next classes, the authors of 
the textbook recommended that the teacher show the students pictures (prepared 



Adam Bielinowicz160

by the authors of the textbook) showing children’s inappropriate behaviour. One 
of the pictures shows a girl playing a computer game and her sad mother. During 
the classes, the children describe how to make up for lost time (PJ6, p. 168).

In the second grade of primary school, the catechist conducts an exercise 
with the students, during which he asks the children to mark the correct choice. 
The dilemma to be resolved is that of a student who must choose between pre-
paring for tomorrow’s test and playing a new computer game (SJ2, p. 183). 
During the next lesson, the teacher presents the students with signposts to heav-
en, one of the boards contains content encouraging them to give up playing 
violent games (SJ2, p. 221). In the third grade, the catechist discusses with the 
students the sins against the fifth commandment. Among them, he lists “play-
ing violent computer games” and indicates that such behaviour contributes to 
“destroying sensitivity, [and] perpetuating the idea that pain can be inflicted in 
reality” (SJ3, p. 102). During the next lesson, the teacher conducts an exercise 
with the students called “auction – pyramid of values”. Among the proposals are 
computer games, which the students value accordingly. Then they arrange the 
values ​​in the appropriate order, which is the starting point for a conversation. 
In the next part of the lesson, the teacher refers to the exercise performed in the 
context of discussing the first commandment and indicates that, among other 
things, computer games cannot be the most important thing in life and take 
the place that should be reserved for God. (SJ3, p. 75, 77). In the fourth grade, 
during a lesson devoted to the topic of the escape of the Israelites from Egypt, 
the catechist brings up the topic of human enslavement. During the lesson, the 
students act out a scene that shows that a child can become enslaved by comput-
er games. Then the students think about how to help a boy enslaved by games 
(SJ4, p. 67). In the lesson on Lent, the students prepare a cross of resolutions 
and Lenten sacrifices, which “will help each of us to be a stronger person, bring 
us closer to God, [and] teach us to overcome temptations”. Among the proposed 
resolutions is “I give up games” (SJ4, p. 233).

In the fifth grade, during a lesson devoted to the figure of Moses, the chil-
dren’s attention is focused on the issue of fulfilling God’s will, the condition 
of which is freedom. During group work, the students make a pyramid, which 
serves to explain the concept of freedom. The teacher explains that “true free-
dom is where we voluntarily do good and take care of our spiritual development. 
There are two types of freedom: freedom from… and freedom to…” Then he 
gives examples, among which he mentions “freedom from addiction to comput-
er games and freedom to limit the time spent on computer games or give them 
up” (SJ5, p. 152). In the next lesson devoted to the ability to use time properly, 
the students fill in a sheet in which they resolve the dilemma of which activi-
ties help and which hinder the proper use of free time. Among the proposals is  



Prevention of Children’s Addiction to Computer Games in the Program... 161

a note on computer games (SJ5, p. 289). The textbook also included a note on 
the proper use of information technology. While discussing this issue, the cate-
chist explains that computer games can help in establishing contact with peers 
and sharing common interests (SJ5, p. 290). In the sixth grade, while studying 
the figure of St. John Bosco, students reflect on the question “why are the ideas 
of St. John Bosco relevant and necessary today?” Then they talk about the iso-
lation of young people who often “sit at home in front of computers […] and 
waste time on games” (SJ6, p. 274).

In the seventh grade, during a lesson devoted to the parable of the Ten Vir-
gins, students are introduced to an example of a boy who has a problem with 
learning. The main cause of the problem is the fact that the boy wastes a lot 
of time playing computer games (SJ7, p. 126). In the next lesson, students are 
introduced to a negative example of the behaviour of a boy who was supposed 
to take care of his younger sister but did not fulfil his duty because he preferred 
to play computer games (SJ7, p. 237). During the lesson entitled “How I deal 
with problems”, the problem of addiction to various substances is discussed, but 
also a lot of time is devoted to the phenomenon of addiction to computer games 
(SJ7, p. 279).

Issues of preventing children’s addiction to computer games in textbooks  
developed by “Święty Wojciech” in Poznań

The issue of preventing addiction to computer games appears already in 
kindergarten in a group of five-year-old children. During classes introducing 
Lent, the catechist presents an example of a child who experiences negative 
emotions and gets angry because he is forbidden to use computer games (PW5, 
p. 164). During classes devoted to the wise men from the East, students say  
a prayer in which they ask the Lord Jesus for the grace that will help them 
give up constant gaming (PW6, p. 103). In the second grade of primary school, 
during a lesson devoted to considering a fragment of the Gospel in which Jesus 
calms a storm on the lake, students learn the story of siblings quarrelling over 
computer games (SW2, p. 205). In the third grade, during a lesson in which 
students learn about the figure of St. Paul, the teacher presents an example of  
a man who, years later, admits that at a young age he often cheated on his parents 
when, instead of going to church, he went to a friend’s house to play computer 
games (SW3, p. 23). During a lesson devoted to the fourth commandment, stu-
dents learn the story of a boy who is affected by his friend’s negative statements 
about his own father. The reason for the scandalous words about his father is 
the all-day ban imposed on him from playing on the computer (SW3, p. 147). In 



Adam Bielinowicz162

the fourth grade, during a lesson devoted to the issue of addiction, students learn 
about the consequences of addiction to computer games (SW4, p. 261–265).

In the seventh grade, during a lesson devoted to the value of human life, 
the teacher conducts a conversation with the students about computer games. 
He asks them how often they play, what types of computer games there are, and 
which games they like the most. Then he explains that “playing on a computer 
has its advantages (games improve reflexes, teach logical thinking, develop the 
ability to perceive and make decisions independently and bear the consequences 
of these decisions), as well as disadvantages (some games can cause aggres-
sive behaviour and neurotic states; people who spend too much time in front of  
a computer can also experience a loss of control over reality). It is a hobby that 
can become dangerously addictive. That is why it is so important to control the 
time spent in front of the screen. In order for such entertainment to bear good 
fruit, you need to choose the types of games wisely (e.g. give up those full of vi-
olence) and maintain moderation, e.g. by limiting the time spent on this type of 
play” (SW7, p. 12). During a lesson on important values ​​in human life, students 
learn the meaning of the eight beatitudes of the Lord Jesus by doing an exercise 
that encourages them to give up violent computer games in favour of choosing 
those that creatively serve not to clutter the human heart (SW7, p. 171).

Issues of preventing children from becoming addicted to computer games 
in textbooks developed by the Catechetical Publishing House in Warsaw

In a kindergarten group of five-year-olds, during the catechesis “The Lord God 
Speaks to Us” the catechist presents students with computer games based on the 
Holy Scripture (PK5, p. 42). In the first grade of primary school, during a lesson 
devoted to preparation for the Holy Mass, students learn that computer games can 
make it difficult to concentrate and properly prepare for the Eucharist (SK1, p. 155). 
In the fourth grade, during a lesson on the liturgical year, the catechist asks students 
to imagine a situation in which they are invited to a friend’s birthday party and then, 
at the last minute, they learn that the celebration has been cancelled because the 
friend prefers to play on the computer at that time (SK4, p. 138). In the next lesson 
entitled “What do I feed my soul with?”, among the requirements for students, there 
is a provision regarding the dangers of overusing computer games (SK4, p. 105).

In the fifth grade during a lesson on happiness, students participate in a dis-
cussion and at the end of the lesson the teacher explains that certain activities can 
be considered enjoyable and gives an example of playing a computer game. Then 
he explains that “if a person maintains moderation, everything is fine. However, 
when they do not act in this way, negative consequences await them, e.g. prob-



Prevention of Children’s Addiction to Computer Games in the Program... 163

lems at school” (SK5, p. 54). In the lesson “God promises salvation to man” 
students design a comic book showing the consequences of choices made in 
accordance with and against God’s will. The first picture shows a situation in 
which a person is tempted to evil. An example is a boy who wants to play on 
the computer instead of preparing for a test (SK5, p. 107). During the lesson on 
God who is able to heal human wounds, students act out a drama in which they 
take on the role of friends who have a quarrel during a computer game and as 
a result stop talking to each other (SK5, p. 111). During the lesson on Advent, 
students prepare Advent resolutions. Among them is a provision regarding the 
voluntary limitation of time spent on computer games. It is recommended to give 
up computer games at least two days a week (SK5, p. 268). In the sixth grade, 
during a lesson devoted to the Holy Spirit, children learn the story of a boy who 
was passionate about computer games. His passion was the cause of frequent 
arguments with his sister, who was disturbed by the loud and frequent shouting 
of her brother while playing, causing the unnecessary distraction of concentrat-
ed attention (SK6, p. 243). In turn, during catechesis on the gift of reconcilia-
tion, students write down in their notebooks examples of heroes from comput-
er games who underwent an internal transformation to act accordingly (SK6,  
p. 203). During the lesson on the need for reconciliation, students submit their 
own ideas that can be used in a computer game dedicated to ecumenical reconcili-
ation (SK6, p. 263). In the seventh grade, during a lesson on responsibility for life, 
the catechist uses the “brainstorming” method to interpret behaviours that contrib-
ute to the weakening of family ties. Among the negative examples, he refers to, 
among others, “hours of computer games” (SK7, p. 178). Later in the lesson, the 
teacher develops the problem of “hours of computer games” causing dangerous 
addictions (SK7, p. 179). In the eighth grade, during a lesson devoted to Father 
Franciszek Blachnicki, students, using a computer game about the founder of the 
Light-Life Movement and the Crusade for the Liberation of Man, experience an 
accessible and attractive form of knowledge transfer (SK8, p. 250).

Issues of preventing children from computer game addiction  
in the curriculum assumptions and textbooks for teaching religion  

– a comparative approach

A table was used to present the analysis of the collected data. This tool al-
lows for a clear presentation of data, allows for systematic ordering of content 
and allows for the comparison of content regarding the prevention of children’s 
addiction to computer games in program documents and methodological text-
books for teaching religion.



Adam Bielinowicz164

Table 1. Prevention of children’s addiction to computer games in documents program-
ming religious education and selected textbooks

Issues
prevention of children’s addiction

to computer games

B
asics

Program

Jedność

W
ojciech

 K
atechetyczne

Loss of time due to using computer games

P6
S5
S5
S6
S7

S3
S7

S5
S5
S7

The problem of social isolation and disturbance 
of interpersonal relations 

S6 S2
S3

S4
S5
S6
S7 

Students’ awareness of the dangers 
of gaming addiction

S5-8 S7 S4
S5
S7

S4
S7

S7

Developmental disorders 
in the intellectual sphere

P4-6 P6
S2

S1
S5 
S6

Developmental disorders 
in the emotional sphere

P6 P5
S3
S7

Violence in computer games S2
S3

S7

Computer games a threat to faith in God S3 S1
S4

An encouragement to give up gaming during 
Advent and Lent

P6
S4

P5 S5

Prayer for breaking the addiction 
to computer games

P6

Indicating the positive features of computer games 
and the ability to use them

S5 S7
S7

P5
S5
S6
S6 
S8 

P 4-6 – methodological textbooks for teaching in kindergarten
S 1-8 – methodological textbooks for teaching in primary school



Prevention of Children’s Addiction to Computer Games in the Program... 165

Conclusions and postulations

Religious education is a place where not only the principles of faith are 
passed on, but also a system of moral values, which are essential for the proper 
functioning of a person, is shaped. Prevention related to the topic of improper 
use of computer games is an important issue that can help children in situations 
of addiction and protect them from many negative consequences in adult life.

It should be noted that the authors of both documents programming reli-
gious education recommended that attention be paid to raising children’s aware-
ness of the dangers resulting from addiction to computer games. However, it 
should be emphasized that the recommendation regarding developmental disor-
ders in the intellectual sphere, included in the Foundation, did not find a place in 
the Program, which by its nature should be compatible with the assumptions of 
the Foundation. To sum up the content regarding the discussed topic in the doc-
uments programming religious education, it should be clearly stated that they 
lack many important elements. It should also be surprising that the documents 
programming catechesis did not include any content regarding the prevention of 
addiction to computer games within the catechesis of people with disabilities. It 
is postulated that in future editions of the discussed documents, important con-
tent should be included, because the problem of addiction to games also con-
cerns children with disabilities. Therefore, it is proposed to add the important 
content indicated below to subsequent editions of the documents.

The authors of the analysed textbooks, despite the lack of provisions in the 
programming documents, included important content regarding the prevention 
of children’s addiction to computer games.

The authors of all the analysed textbooks most often referred to the problem 
of time loss caused by children playing computer games. In second place among 
the problems discussed were issues related to the problem of social isolation 
and disorders of interpersonal relations. Third place was taken by two problems: 
development disorders in the intellectual sphere and raising students’ awareness 
of the dangers resulting from addiction to computer games. In fourth place was 
the issue related to developmental disorders in the emotional sphere. The least 
frequently addressed issues are the dangers related to strengthening faith in God 
and violence in computer games.

It should be noted positively that the authors of the textbooks not only drew 
attention to the dangers resulting from the use of computer games by children, 
but also indicated specific proposals aimed at encouraging them to limit the 
time spent on games.

Among the issues was a proposal to abstain from games during Advent and 
Lent. In addition, the authors of the preschool textbook published by “Święty 



Adam Bielinowicz166

Wojciech” recommended prayer for breaking the addiction to computer games. 
It should be emphasized that this is a valuable initiative, which unfortunately 
was not included in any of the analysed textbooks for primary school.

It is proposed that in subsequent editions of the textbooks by the publish-
ers indicated below, the content that was included in the other methodological 
guides analysed should be added:

	− in the textbooks of the “Jedność” at two stages of primary school – the 
problem of social isolation and disorders of interpersonal relations;

	− in the textbooks of the “Wydawnictwo Katechetyczne” and “Święty Wo-
jciech” at the first stage of primary school – raising students’ awareness of 
the dangers resulting from addiction to computer games;

	− in the textbooks of the “Święty Wojciech” at both stages of education and 
the textbooks of the “Jedność” at the second stage of education – develop-
ment disorders in the intellectual sphere;

	− in the textbooks of the “Wydawnictwo Katechetyczne” and “Jedność” at 
both stages of education – development disorders in the emotional sphere;

	− in the textbooks of the “Wydawnictwo Katechetyczne” and “Święty Wo-
jciech” at both stages of education – violence in computer games;

	− in the textbooks of the “Jedność” and “Święty Wojciech” at both stages of 
education – threats to faith in God;

	− in the textbooks of the “Jedność” at the first stage of education and the 
“Wydawnictwo Katechetyczne” and “Święty Wojciech” at the second stage 
of education – encouragement to give up games during Advent and Lent; 

	− in all the textbooks analysed – inclusion of prayers for the intention to break 
addiction to computer games.
It is worth emphasizing that the authors of the analysed textbooks noticed 

the fact that computer games also have many positive aspects that can affect 
children’s development. This is important from the point of view of prevention 
and teaching children how to properly use technology, which can be used not 
only for fun. The wrong approach would be to present computer games only 
negatively, because using them skilfully can help improve memory and con-
centration, solve problems, analyse new situations, plan actions and make deci-
sions. In addition, games can convey knowledge from various fields of science, 
including religion, in an interesting way. It is postulated that future editions of 
textbooks should include a greater number of religious games, of which there is 
no shortage at present.

Addiction to computer games is a serious problem that has a negative im-
pact on the lives of young people. Appropriate deterrence can help prevent this 
problem and ensure that games are a healthy form of entertainment. The earlier 
preventive measures are taken, the easier it will be to prevent the development 



Prevention of Children’s Addiction to Computer Games in the Program... 167

of addictions. To sum up, the analysed textbooks contain a number of important 
contents that can support the process of prevention against addiction to com-
puter games among the young generation. In addition, content related to the 
negative impact on health should be supplemented, such as vision defects, sleep 
and rest disorders, obesity, posture defects, depression and anxiety disorders. 
Based on the analysis, it should also be stated that little attention in the context 
of computer games has been paid to spiritual threats, such as occultism and 
Satanism, materialism and consumerism, and moral relativism. Therefore, it is 
postulated that the problem of the indicated spiritual threats should be included 
in a correspondingly greater approach in subsequent editions of the textbooks.

Bibliography

Adamek Dorota at al., 2020, Miejsca pełne BOGActw. Przewodnik metodyczny. Klasa IV szkoły 
podstawowej, Wydawnictwo Jedność, Kielce.

Adamek Dorota at al., 2020, Poznaję Boży świat. Przewodnik metodyczny. Klasa I szkoły podstawo-
wej, Wydawnictwo Jedność, Kielce.

Adamek Dorota at al., 2020, Tak! Jezus mnie kocha. Przewodnik metodyczny do nauczania religii 
dzieci sześcioletnich, Wydawnictwo Jedność, Kielce.

Adamek Dorota at al., 2021, Odkrywam królestwo Boże. Przewodnik metodyczny. Klasa II szkoły 
podstawowej, Wydawnictwo Jedność, Kielce.

Adamek Dorota at al., 2022, Poznaję Jezusa. Przewodnik metodyczny. Klasa III szkoły podstawo-
wej, Wydawnictwo Jedność, Kielce.

Adamek Dorota at al., 2022, Szczęśliwi, którzy czynią dobro. Przewodnik metodyczny. Klasa VII 
szkoły podstawowej, Wydawnictwo Jedność, Kielce.

Adamek Dorota at al., 2022, Szczęśliwi, którzy czynią dobro. Przewodnik metodyczny. Klasa VI 
szkoły podstawowej, Wydawnictwo Jedność, Kielce.

Banasik Kamil at al., 2020, Błogosławieni, którzy ufają Jezusowi. Przewodnik metodyczny. Klasa 
VIII szkoły podstawowej, Wydawnictwo Jedność, Kielce.

Banasik Kamil at al., 2020, Szczęśliwi, którzy szukają prawdy. Przewodnik metodyczny. Klasa V 
szkoły podstawowej, Wydawnictwo Jedność, Kielce.

Bartoszyńska Justyna, Gąsiorek Magdalena, 2023, 8 Religia. Poradnik metodyczny. Ósma klasa 
szkoły podstawowej. Mocą Ducha Świętego zmieniamy świat, Wydawnictwo Święty Wojciech, 
Poznań.

Bębas Sylwester, 2015, Pozytywne i negatywne aspekty grania w gry komputerowe, Zabawy i Za-
bawki. Studia Antropologiczne, vol. 13, p. 108–124.

Biesiekierska Lidia at al., 2020, Spotkania dzieci Bożych. Przewodnik metodyczny do podręcznika 
do nauki religii dla dziecka pięcioletniego, Wydawnictwo Jedność, Kielce.

Błachowiak Magdalena, Cywińska Longina, Frela Maria, Lemek Katarzyna, 2021, 2 Religia. Po-
radnik metodyczny. Druga klasa szkoły podstawowej. Chcemy poznać Pana Jezusa. Wydaw-
nictwo Święty Wojciech, Poznań.

Cywińska Longina, Frela Maria, Lemek Katarzyna, 2020, 1 Religia. Poradnik metodyczny. Pierw-
sza klasa szkoły podstawowej. Pan Bóg jest naszym Ojcem, Wydawnictwo Święty Wojciech, 
Poznań.



Adam Bielinowicz168

Cywińska Longina, Frela Maria, Lemek Katarzyna, 2020, Religia. Poradnik metodyczny dzieci sze-
ścioletnie. Kocham Pana Jezusa, Wydawnictwo Święty Wojciech, Poznań.

Cywińska Longina, Frela Maria, Lemek Katarzyna, 2022, 3 Religia. Poradnik metodyczny. Trzecia 
klasa szkoły podstawowej. Pan Jezus nas karmii, Wydawnictwo Święty Wojciech, Poznań.

Cywińska Longina, Frela Maria, 2023, 4 Religia. Poradnik metodyczny. Czwarta klasa szkoły pod-
stawowej. Pan Jezus jest naszym życiem, Wydawnictwo Święty Wojciech, Poznań.

Cywińska Longina, Frela Maria, 2023, Religia. Poradnik metodyczny dzieci pięcioletnie. Ufamy 
Panu Jezusowi, Wydawnictwo Święty Wojciech, Poznań.

Czyżewski Mariusz at al., 2020, Bóg nas szuka. Poradnik metodyczny Archidiecezji Warmińskiej do 
nauczania religii w klasie V, Wydawnictwo Katechetyczne, Warszawa.

Czyżewski Mariusz at al., 2021, Jezus nas zbawia. Poradnik metodyczny Archidiecezji Warmińskiej 
do nauczania religii w klasie VI, Wydawnictwo Katechetyczne, Warszawa.

Czyżewski Mariusz at al., 2022, Kościół wskazuje nam drogę. Poradnik metodyczny Archidiecezji 
Warmińskiej do nauczania religii w klasie VII, Wydawnictwo Katechetyczne, Warszawa.

Gałuszka Damian, 2017, Gry wideo w perspektywie edukacji pozaformalnej i formalnej, Państwo  
i społeczeństwo, vol. 17, no. 3, p. 71–84.

Gąsiorek Magdalena, Jabłoński Jerzy, 2020, 5 Religia. Poradnik metodyczny. Piąta klasa szkoły 
podstawowej. Bóg szuka człowieka, Wydawnictwo Święty Wojciech, Poznań.

Gąsiorek Magdalena, Jabłoński Jerzy, 2021, 6 Religia. Poradnik metodyczny. Szósta klasa szkoły 
podstawowej. Jezus nas zbawia, Wydawnictwo Święty Wojciech, Poznań.

Gąsiorek Magdalena, Jabłoński Jerzy, 2022, 7 Religia. Poradnik metodyczny. Siódma klasa szkoły 
podstawowej. Bóg wskazuje nam drogę, Wydawnictwo Święty Wojciech, Poznań.

Komisja Wychowania Katolickiego Konferencji Episkopatu Polski, 2018, Program nauczania re-
ligii rzymskokatolickiej w przedszkolach i szkołach, Edycja Świętego Pawła, Częstochowa.

Konferencja Episkopatu Polski, 2018, Podstawa programowa katechezy Kościoła katolickiego  
w Polsce, Edycja Świętego Pawła, Częstochowa.

Kurpiński Dariusz, Snopek Jerzy, 2020, Radosne dzieci Boże. Poradnik metodyczny dla katechetów 
i rodziców do nauczania religii dziecka trzyletniego. Przewodnik metodyczny do podręcznika 
do nauki religii dla dziecka czteroletniego, Wydawnictwo Jedność, Kielce.

Łobacz Małgorzata, 2014, Zagrożenia wychowania integralnego w przeciwdziałaniu współczesnym 
zagrożeniom duchowym dzieci i młodzieży, w: Wychowanie integralne w edukacji katolickiej. 
Idee-twórcy-instytucje, Loyola Opiela, Ewelina Świdrak, Małgorzata Łobacz (eds.), Wydaw-
nictwo KUL, Lublin, p. 111–133.

Polny Michał at al., 2023, Duch Święty nas uświęca. Poradnik metodyczny Archidiecezji Warmiń-
skiej do nauczania religii dla klasy VIII, Wydawnictwo Katechetyczne, Warszawa.

Rayzacher-Majewska Aneta at al., 2017, Jesteśmy dziećmi Bożymi. Poradnik metodyczny do na-
uczania religii w przedszkolu w grupie pięciolatków, Wydawnictwo Katechetyczne, Warszawa.

Szewczyk Robert R. at al., 2020, W imię Ojca i Syna i Ducha Świętego. Poradnik metodyczny Archi-
diecezji Warmińskiej do nauczania religii w klasie I, Wydawnictwo Katechetyczne, Warszawa.

Szewczyk Robert R. at al., 2021, To jest mój Syn umiłowany. Poradnik metodyczny Archidiecezji 
Warmińskiej do nauczania religii w kl. II, Wydawnictwo Katechetyczne, Warszawa.

Szewczyk Robert R. at al., 2022, Kto spożywa moje Ciało, ma życie. Poradnik metodyczny Archidie-
cezji Warmińskiej do nauczania religii w klasie III, Wydawnictwo Katechetyczne, Warszawa.

Szewczyk Robert R. at al., 2023, Trwajcie w miłości mojej! Poradnik metodyczny Archidiecezji War-
mińskiej do nauczania religii dla klasy IV, Wydawnictwo Katechetyczne, Warszawa.

Śmigiera Beata at al., 2017, Z Panem Jezusem. Poradnik metodyczny do nauczania religii w przed-
szkolu w grupie sześciolatków, Wydawnictwo Katechetyczne, Warszawa.

Wójtowicz Kazimierz, 1991, Przyczynki, Wydawnictwo Wrocławskiej Księgarni Archidiecezjalnej 
TUM, Wrocław.



Prevention of Children’s Addiction to Computer Games in the Program... 169

Profilaktyka uzależnienia dzieci od gier komputerowych 
w założeniach programowych i w wybranych polskich 

podręcznikach do nauczania religii

Streszczenie: Problem uzależnienia od gier komputerowych dotyka coraz większej liczby dzieci. 
Nauczanie religii ze swoją unikalną perspektywą, może odegrać kluczową rolę w profilaktyce tego 
zjawiska, ponieważ przekazuje uniwersalne wartości, które mogą stanowić przeciwwagę dla wirtu-
alnego świata gier. W artykule przedstawiono treści dotyczące profilaktyki uzależnienia dzieci od 
gier komputerowych zawarte w dokumentach programujących nauczanie religii w polskich szko-
łach i w podręcznikach metodycznych wydawanych przez Wydawnictwo Jedność w Kielcach, Wy-
dawnictwo Świętego Wojciecha w Poznaniu i Wydawnictwo Katechetyczne Sp. z o.o. w Warszawie 
oraz zaprezentowano wnioski i postulaty dotyczące wskazanych treści.

Słowa kluczowe: nauczanie religii, katecheza, uzależnienie, gry komputerowe, profilaktyka.



Adam Bielinowicz170



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11066

Cezary Opalach*
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie (Polska)

RETROSPEKTYWNA OCENA POSTAW WŁASNYCH  
RODZICÓW PRZEZ CZŁONKÓW WSPÓLNOTY  

DOMOWEGO KOŚCIOŁA

Streszczenie: Artykuł prezentuje wyniki empirycznej weryfikacji hipotezy, wedle której małżon-
kowie należący do wspólnoty Domowego Kościoła (DK) pozytywniej oceniają postawy rodzi-
cielskie swoich rodziców, niż małżonkowie nie należący do żadnej wspólnoty religijnej. Badania 
przeprowadzone w oparciu o Kwestionariusz Retrospektywnej Oceny Postaw Rodziców, autorstwa  
M. Plopy, zanegowały tę hipotezę i pokazały, że członkowie wspólnoty DK oceniają postawy swo-
ich rodziców jako mniej prawidłowe. W ich opinii, w dzieciństwie, doświadczyli oni mniej akcep-
tacji i autonomii od obojga rodziców, wyższych wymagań ze strony ojców, mniejszej konsekwencji 
od obojga rodziców zdaniem żon i większej ochrony zdaniem mężów. Taka ocena interakcji z rodzi-
cami zdaje się mieć swoje źródło w braku satysfakcji ze związku ich rodziców, „cieplejszej” oceny 
postaw matek przez żony i mężów oraz postaw ojców przez mężów. Nie jest jednak wykluczone, że 
rezultaty te zależą także od osobowości i/lub przynależności do wspólnoty DK, której operacjonali-
zacją jest religijności członków DK. Hipotezy te domagają się dalszych eksploracji.

Słowa kluczowe: rodzina, rodzice, postawy rodzicielskie, wspólnota religijna, Domowy Kościół.

Rodzina jest najbardziej pierwotnym środowiskiem rozwoju człowieka, 
a jedną ze zmiennych wpływających na ten proces jest odniesienie rodziców 
do dzieci. Skutki tych oddziaływań są na tyle silne, że ich ślady są widocz-
ne nie tylko w dzieciństwie, ale i w dorosłości. Stąd też bardzo cenne wyda-
ją się być badania retrospektywne, w których dorośli oceniają postępowanie 
swoich rodziców. Wstępem do tego jest retrospekcja, a więc odtworzenie  
w pamięci wszelkich przeżyć, słów, sytuacji i zaobserwowanych zachowań, 
które charakteryzowały postawy rodzicielskie ich ojców i matek. Bazując na 
tych wspomnieniach, w następnym kroku można dokonać ich oceny posługując 
się standaryzowanymi narzędziami, które z jednej strony zapewniają obiekty-
wizm naukowy, a z drugiej pozwalają na porównywanie wyników.

* Adres: ks. dr Cezary Opalach; cezary.opalach@uwm.edu.pl; ORCID: 0000-0002-3669-5524.



Cezary Opalach172

Jednym z takich narzędzi jest Kwestionariusz Retrospektywnej Oceny 
Postaw Rodziców (KPR-Roc), autorstwa Mieczysława Plopy (2008a), zasto-
sowany w poniższych badaniach. Ich celem jest uchwycenie różnic i/lub po-
dobieństw w retrospektywnej ocenie postaw rodziców, dokonanych przez mał-
żonków należących i nie należących do wspólnoty Domowego Kościoła.

1. Wprowadzenie teoretyczne

Skoro rodzina jest naturalnym środowiskiem rozwoju człowieka, to można 
powiedzieć za Virginią Satir (2000), że faktycznie jest to miejsce „powstawania 
człowieka”. Proces ten nie należy jednak do łatwych, gdyż z jednej strony ro-
dzice mają okazywać dziecku ciepło, bliskość, akceptację i wsparcie, a z drugiej 
mają wdrożyć je w cały system norm społecznych otaczającego świata.

To swoiste balansowanie pomiędzy strategiami wychowania i kontroli moż-
na opisywać na wiele sposobów. Jednak w ostatnich latach ujmuje się je naj-
częściej w kategoriach postawy rodzicielskiej, którą Józef Rembowski (1972, 
s. 55) definiuje jako „całościową formę ustosunkowania się rodziców (osobno 
ojca, osobno matki) do dzieci, do zagadnień wychowawczych itp., ukształtowa-
ną podczas pełnienia funkcji rodzicielskich”. Definicja ta uświadamia nam, że 
każdy rodzic może stosować inną, właściwą sobie postawę rodzicielską. Znaj-
duje to swoje potwierdzenie w różnorodności ujęć paradygmatów naukowych 
tej kwestii, które dzielimy na dwie grupy – typologie opisowe i czynnikowe.

Przedstawicielem pierwszej grupy jest Langdon E. Longstreth, który wyróżnia 
wśród postaw rodzicielskich postawę ochraniania, ograniczania, wrogości i przy-
spieszania/mobilizowania (Plopa, 2005, s. 268). Cztery składowe relacji rodzic–
dziecko wskazał także Leo Kanner, mówiąc o akceptacji połączonej z miłością, 
jawnym odrzuceniu, perfekcjonizmie i przesadnej opiekuńczości (Przetacznik-Gie-
rowska, Włodarski, 1998, s. 132). Z kolei Philip S. Slater dzielił typy odniesień ro-
dzicielskich na pary, takie jak pobłażliwość–surowość, tolerancja–brak tolerancji, 
ciepło–chłód i uzależnienie–separowanie się. Wymiary te wpisane w plan koła dają 
następujące wariancje: pobłażliwość i tolerancja, ciepło i uzależnienie, surowość  
i brak tolerancji oraz chłód i separowanie się (Plopa, 2005, s. 268). Podobny model 
na gruncie polskim stworzyła Maria Ziemska (1979, s. 183), wyróżniając cztery 
przeciwstawne pary postaw: akceptacja–odtrącenie, współdziałanie–unikanie, ro-
zumna swoboda–nadmierna ochrona i uznanie praw–nadmierne wymagania.

Również czynnikowe modele postaw rodzicielskich wskazują na ich wie-
lowymiarowość. Anna Roe, jedna z przedstawicielek tego paradygmatu, posłu-
gując się kołowym modelem zachowań rodzicielskich, wskazała na sześć ich 
typów: unikania zaniedbującego, unikania odtrącającego, koncentracji nadmier-



Retrospektywna ocena postaw własnych rodziców przez członków wspólnoty... 173

nie wymagającej, akceptacji przypadkowej, akceptacji kochającej i koncentra-
cji nadmiernie opiekuńczej (Ziemska, 1979, s. 171). Z kolei Earl S. Schaefer, 
wychodząc od modelu kołowego, zdefiniował ostatecznie trzy typy postawy,  
tj. kontrolę nad dzieckiem, akceptację i odrzucenie (Przetacznik-Gierowska, 
Włodarski, 1998, s. 133–134). Podobną ewolucję przeszła także koncepcja Wil-
liama C. Beckera i jego współpracowników (Plopa, 2005, s. 272–273), którzy 
zaczynając od pięciu czynników, w ostateczności pozostali przy trzech: ciepło–
wrogość, spokojne–lękowe traktowanie i ograniczanie–swoboda1.

Do czynnikowych typologii postaw rodzicielskich zaliczamy także KPR-
-Roc, autorstwa M. Plopy. Wskazuje on na istnienie pięciu postaw: akcepta-
cji–odrzucenia, wymagania, autonomii, niekonsekwencji i ochraniania (Plopa, 
2008a, s. 14–17).

Postawa akceptacji oznacza, że dorosła osoba pamięta rodzica jako bezwa-
runkowo ją akceptującego, przez co czuła się ona kochana i bezpieczna. Taka 
relacja sprzyjała swobodnej wymianie uczuć i myśli, otwartemu komunikowa-
niu swoich potrzeb oraz uczyła ufności do ludzi i świata. W miarę dorasta-
nia wzrastała także wzajemność interakcji dziecka z rodzicem, pogłębiała się 
obustronność zwierzeń i przestrzeń uczenia się od siebie nawzajem. Było to 
możliwe dlatego, że rodzic jest zapamiętany jako czuły i wrażliwy na potrze-
by, troski i aspiracje dziecka, a każdy jego kontakt z dzieckiem przynosił mu 
satysfakcję, radość i przyjemność. W efekcie, będąc dzieckiem, osoba badana 
wiedziała, że w każdej sytuacji życiowej może liczyć na wsparcie rodzica, który 
traktował ją z godnością i szacunkiem. Jeśli natomiast dorosłe dziecko ma prze-
konanie, że rodzic nie odczuwał takiej satysfakcji z relacji z nim, bo były one 
chłodne i pozbawione bliskości, wówczas mamy do czynienia z postawą odrzu-
cenia. W takim przypadku rodzic jest oceniany jako ten, który nie dostrzegał 
potrzeb i problemów dziecka, nie uznawał jego podmiotowości, lecz traktował 
instrumentalnie i ograniczał się jedynie do zaspokojenia potrzeb materialnych.

Następną jest postawa nadmiernie wymagająca, której fundamentem jest 
przekonanie dorosłego dziecka, że rodzic nie rozumiał jego potrzeb, a zwłaszcza 
jego potrzeby autonomii, samodzielności i współdecydowania o sobie. Rodzic 
w tym wypadku został zapamiętany jako ten, który uważał siebie za absolutny 
autorytet, wymuszający bezwzględne posłuszeństwo, oczekujący natychmia-
stowego i perfekcyjnego wykonywania poleceń, nakazów i zakazów. Wszel-
kie odstępstwa od tych zasad spotykały się z natychmiastową i niewspółmier-
ną karą. Dorosły pamięta ponadto ciągły brak aprobaty dla jego postępowania  
i osiągnięć, które tak naprawdę przekraczały jego możliwości rozwojowe.

1 Szczegółowy opis wymienionych typologii postaw rodzicielskich czytelnik znajdzie w: Opalach, 
2023, s. 211–223.



Cezary Opalach174

Kolejna postawa to autonomia, w której rodzic pozwalał dziś już dorosłe-
mu dziecku na posiadanie własnej sfery prywatności i poszukiwanie własnych 
dróg życiowych, przez co dziecko uczyło się samodzielności. Podstawą tego 
było przekonanie, że w każdym momencie dziecko może zwrócić się do rodzica 
po pomoc i poradę, gdyż rodzic nie będzie przymuszał, lecz będzie wspólnie  
z dzieckiem poszukiwał rozwiązań na gruncie poszanowania odmienności i wy-
miany rzeczowych argumentów. Dorosły ma także w pamięci, że taka przestrzeń 
wolności pogłębiała się wraz z jego wiekiem i dotyczyła również kontaktów  
z płcią przeciwną.

Czwarty wymiar dotyczy braku konsekwencji, której powodem było aktu-
alne samopoczucie rodzica, często zależne od sytuacji pozarodzinnych. Prowa-
dziło to do wahadłowych zachowań wobec dziecka, od bliskości i akceptacji, 
do nerwowości i nadmiernego ograniczania jego wolności, i to pod groźbą kar. 
Ten brak stabilności rodzica powodował z jednej strony zamykanie się dziecka 
przed rodzicem oraz bunt i lekceważenie jego autorytetu, a z drugiej strony po-
szukiwanie wsparcia emocjonalnego w relacjach pozarodzicielskich.

Ostatnią, w koncepcji M. Plopy, jest postawa nadmiernie ochraniająca. 
Źródłem jest przekonanie rodzica, że dziecko nigdy nie będzie w stanie funk-
cjonować bez jego pomocy i wsparcia. Stąd w ocenie dorosłego dziecka ro-
dzic dawał sobie prawo do przekraczania granic opieki i troski, co oznaczało, 
że wszelkie „zdrowe” przejawy niezależności, autonomii i swobody ze strony 
dziecka budziły w rodzicu lęk i były interpretowane jako zagrażające. Reakcja 
dziecka na tak rozumianą troskę, przejawiająca się w postawie buntu, dystansu 
emocjonalnego i narastającej liczby konfliktów, budziła zaskoczenie w rodzicu, 
który nie miał świadomości, że sam przyczynił się do tego typu zachowań.

Przyjmując tezę o wpływie środowiska rodzinnego na funkcjonowanie  
w życiu dorosłym, łatwo się domyśleć, że opiekunowie opierający swoje posta-
wy rodzicielskie na bezwarunkowej akceptacji, konsekwentnych wymaganiach 
oraz adekwatnej autonomii i ochronie, w lepszy sposób przygotują swoje dzieci 
do prawidłowego funkcjonowania w dorosłości, niż rodzice nie tworzący tak 
pozytywnych relacji z nimi (Opalach, 2017b, s. 616). Założenie to znajduje 
swoje potwierdzenie w licznych badaniach. Dowodzą one, że rodzice, którzy 
cenią i wspierają swoje dzieci, traktują je sprawiedliwie, z szacunkiem i god-
nością, postępują tak dlatego, gdyż najprawdopodobniej powielają wzór wy-
niesiony z rodziny pochodzenia. Podobny mechanizm dotyczy postaw nega-
tywnych, takich jak odrzucenie, alienacja, konflikt i wrogość, które również 
są najprawdopodobniej przeniesieniem negatywnych doświadczeń z własnego 
dzieciństwa na dorosłość (Sabatelli, Anderson, 1999, s. 369).

Z kolei badania prowadzone pod kierunkiem M. Plopy (2008b, s. 106) uka-
zują wpływ doświadczeń wyniesionych z rodziny pochodzenia na postawy kobiet 



Retrospektywna ocena postaw własnych rodziców przez członków wspólnoty... 175

wobec własnych dzieci. Dowodzą one, że najwyższy pozytywny współczynnik 
korelacji r-Pearsona między własnymi odniesieniami do swoich dzieci, a retro-
spektywną oceną postaw swoich matek, dotyczy akceptacji – 0,75, nadmiernego 
ochraniania – 0,74 i autonomii – 0,67. Najniższa korelacja zaś odnosi się do wy-
miaru niekonsekwencji – 0,45 i nadmiernego wymagania – 0,49. W przypadku oj-
ców pozytywna transmisja dotyczy jedynie wymiaru nadmiernej ochrony – 0,27. 
Te różnice w liczbie korelacji między postawami dorosłych dzieci a postawami ich 
matek i ojców nie powinny dziwić, gdyż nie od dzisiaj wiadomo, że matki bardziej 
i częściej angażują się w wychowanie dzieci, a przez to mają większy wpływ niż 
ojcowie na kształtowanie kompetencji niezbędnych do życia w „świecie” osób 
i relacji (Opalach, 2017a, s. 461). Dalsze oceny postaw rodzicielskich wskazały 
również na to, że akceptacja i autonomia ze strony rodziców negatywnie wpływa 
na postawę niekonsekwentną i wymagającą ich dorosłych dzieci wobec własnego 
potomstwa, zaś postawa ochraniająca ojców wobec córek idzie w parze z prezen-
towaniem przez nie postawy akceptacji i autonomii wobec swoich dzieci. 

Podobne zależności występują między stylami przywiązania a postawami 
rodzicielskimi. Okazuje się, że interakcje rodzicielskie, które nazywamy ko-
chającymi, opiekuńczymi i swobodnymi pozytywnie korelują z bezpiecznym 
stylem przywiązania nastolatków. W przypadku postaw rodzicielskich odrzu-
cających i wymagających związek ten jest natomiast negatywny. Analogiczna 
zależność dotyczy postaw rodzicielskich w dorosłości, gdzie bezpieczny styl 
przywiązania do matki w dzieciństwie, pozytywnie koreluje z postawą kocha-
jącą, opiekuńczą i swobodną dorosłych dzieci w ich relacjach macierzyńskich  
i ojcowskich (Marchwicki, 2004).

Kolejne powiązania dotyczą postaw rodzicielskich, inteligencji emocjonal-
nej i umiejętności tworzenia związków intymnych. Okazuje się, że inteligencja 
emocjonalna dzieci pozytywnie koreluje z miłością i akceptacją rodziców, ko-
relacje negatywne zaś różnicują płeć. W przypadku córek bowiem niski poziom 
inteligencji emocjonalnej idzie w parze z postawą liberalną matek, w przypad-
ku synów zaś taki sam związek dotyczy postawy opiekuńczej ojców (Knopp, 
2007). Jeśli natomiast odniesienia rodziców do dzieci są prawidłowe, to dzie-
ci nabywają właściwych kompetencji do nawiązywania relacji intymnych i to 
bez względu na rodzaj ich niepełnosprawności fizycznej (Pyrczak-Piega, 2017,  
s. 249). W ten sposób potwierdzony został związek między postawami rodziciel-
skimi a inteligencją emocjonalną i kompetencjami interpersonalnymi. Można 
więc przypuszczać, że osoby, które w dzieciństwie doświadczyły pozytywnych 
odniesień rodzicielskich, w dorosłości będą tworzyć bardziej satysfakcjonujące 
relacje głębokie – małżeńskie i rodzicielskie.

Podsumowując dotychczasowe analizy można wysnuć wniosek, że prawi-
dłowe interakcje rodziców z dziećmi wyposażają w umiejętności niezbędne do 



Cezary Opalach176

tworzenia nie tylko właściwych relacji wychowawczych w dorosłości, ale rów-
nież relacji partnerskich, jednym słowem, przyczyniają się do rozwoju kom-
petencji społecznych. Przesłanka ta znajduje swoje potwierdzenie w materiale 
empirycznym. Badania przedszkolaków dowodzą bowiem, że akceptacja przez 
matkę negatywnie koreluje z nerwowością córek, pozytywnie zaś z przedkła-
daniem życzliwości i taktu nad zawziętością. W przypadku synów pozytywny 
związek między akceptacją ze strony matki a ich zachowaniem dotyczy życzli-
wości, taktu, koncentracji i wytrwałości, negatywny zaś nadruchliwości, roztar-
gnienia i zawziętości. Dodatkowo doświadczanie akceptacji prowadzi do domi-
nacji życzliwości i taktu w ich postępowaniu nad nerwowością i zawziętością 
oraz koncentracji i wytrwałości nad roztargnieniem i nadruchliwością. Z kolei 
postawa autonomii ze strony matek przyczynia się do wzmacniania zachowań 
życzliwych u synów, a nadmierna ochrona wzmacnia ich takt i nieśmiałość.

Podobne zależności dotyczą także relacji ojciec-dzieci, gdyż akceptacja 
ojca pozytywnie wpływa na demonstrowanie przez dzieci życzliwości, wytrwa-
łości i taktu, negatywnie zaś na zawziętość i nadruchliwość. Wówczas także, 
w odniesieniach społecznych, życzliwość i takt przeważają nad nerwowością 
i zawziętością, a wytrwałość i koncentracja nad roztargnieniem i nadruchliwo-
ścią. Ponadto okazało się, że autonomia ze strony ojca pozytywnie wpływa na 
taktowne zachowania córek (Plopa, 2008b, s. 108–110).

Znajomość prawidłowości rozwojowych pozwala przypuszczać, że opisane 
powyżej kompetencje społeczne etapu przedszkolnego, w dalszych latach życia 
są utrwalane i rozwijane. W efekcie prawidłowe postawy rodzicielskie pozy-
tywnie wpływają nie tylko na kształtowanie kompetencji relacyjnych, zwanych 
przez Bogdana Wojciszkę (2010, s. 193) „wspólnotowymi”, ale także kompe-
tencji zadaniowych, czyli „sprawczości”.

Jednym z wymiarów „sprawczości” jest umiejętność radzenia sobie ze stre-
sem. Badania retrospektywne, przeprowadzone przez M. Plopę, wskazały na 
istnienie swoistych tendencji. Okazało się, że postawa autonomii i akceptacji 
rodziców obniża skłonność do zamartwiania się, doświadczania napięcia, pre-
sji i przeciążenia u dorosłych dzieci. Z kolei postawa nadmiernie wymagająca  
i jednocześnie niekonsekwentna wzmacnia te doznania. Zależności te z większą 
siłą są związane z postawami matek niż ojców, których akceptacja z kolei naj-
silniej hamuje przeżywanie stresu przez synów (Plopa, 2008a, s. 33–35).

Powyższe badania dowodzą więc, że istnieje związek między postawa-
mi rodziców a odpornością lub podatnością na stres w dorosłości. Jak łatwo 
się domyśleć, zależności te znajdują swoje odzwierciedlenie z stylach radze-
nia sobie ze stresem. Poczynione eksploracje potwierdziły to i pokazały, że 
brak konsekwencji oraz nadmierne wymagania i ochranianie ze strony ojców, 
negatywnie wpływają na stosowanie stylu zadaniowego przez dorosłe córki.  



Retrospektywna ocena postaw własnych rodziców przez członków wspólnoty... 177

W przypadku dorosłych synów zaobserwowano, że postawa akceptacji i auto-
nomii ojców negatywnie współgra ze stylem emocjonalnym i unikowym, które 
natomiast pozytywnie korelują z postawą nadmiernej ochrony. W przypadku 
stylu unikowego dotyczy to zwłaszcza formy poszukiwania kontaktów, która 
jest także wzmacniana przez nadmierne wymagania i brak konsekwencji u ojca. 
Przyjmowanie tego typu postaw przez matki także wzmacnia styl emocjonal-
ny i unikowy u dorosłych synów. Natomiast hamowanie tych dwóch stylów  
w postępowaniu synów ma miejsce wówczas, gdy matki preferują wobec nich 
autonomię i akceptację (Plopa, 2008a, s. 28–29).

Bardziej złożone zależności zostały ujawnione w badaniach Małgorzaty 
Weryszko i Natalii Kogut (2023, s. 9–11). Retrospektywne oceny postaw ojców, 
dokonane przez kobiety w wieku wczesnej dorosłości, wskazały wpływ na style 
radzenia sobie ze stresem. Akceptacja i autonomia ojców pozytywnie koreluje 
ze stylem skoncentrowanym na zadaniu, unikaniu i poszukiwaniu kontaktów 
towarzyskich; następnie brak konsekwencji, nadmierna ochrona i wymagania 
idą w parze ze stylem skoncentrowanym na emocjach, zaś ochranianie współ-
gra ze stylem unikowym. Zaskakującą zależność między akceptacją i autono-
mią, a stylem polegającym na unikaniu i poszukiwaniu kontaktów towarzyskich 
wyjaśniono w następujący sposób: ojcowie akceptujący swoje córki, nauczyli 
je tym samym ufności do ludzi i świata, stosowana zaś przez nich autonomia 
pokazała, że w sytuacjach trudnych można szukać pomocy i wsparcia u innych. 
W efekcie w sytuacjach stresogennych badane kobiety częściej stosują styl za-
daniowy, ale nie blokuje to strategii opartych na kontaktach towarzyskich, które 
są przestrzenią poszukiwania mądrości życiowej u innych. Taką interpretację 
uzasadnia fakt, że korelacje między postawą akceptacji a poszukiwaniem kon-
taktów towarzyskich, odznaczają się największą siłą.

Analizy przedstawione powyżej dowodzą istnienia zależności między po-
stawami rodziców, a funkcjonowaniem ich dzieci w dorosłości w wymiarze in-
terakcji ze współmałżonkiem, dziećmi i innymi ludźmi oraz przeżywania stresu 
i radzenia sobie z nim. Kierunek tych zależności jest oczywisty – im lepsza 
jakość relacji rodzicielskich doświadczonych w dzieciństwie, tym lepsze funk-
cjonowanie w wymienionych obszarach. W efekcie pozwala to na postawienie 
hipotezy, iż w retrospektywnej ocenie, postawy rodziców członków wspólnoty 
Domowego Kościoła powinny być klasyfikowane jako bardziej prawidłowe, 
niż postawy rodziców osób nie należących do żadnej wspólnoty.

Podstawy na formułowanie takiej hipotezy zostaną przedstawione poniżej, 
wpierw jednak zostanie zaprezentowana krótka charakterystyka wspólnoty Do-
mowego Kościoła (DK). Jest ona częścią polskiego Ruchu Światło–Życie, de-
dykowaną małżeństwom sakramentalnym. Przynależność do wspólnoty oznacza 
realizację tzw. zobowiązań, czyli codziennej modlitwy osobistej (tzw. namiotu 



Cezary Opalach178

spotkania), małżeńskiej i rodzinnej, regularnego spotkania ze Słowem Bożym, 
comiesięcznego dialogu małżeńskiego, reguły życia (definiującej zakres syste-
matycznej pracy nad sobą, małżeństwem i rodziną) oraz udziału w rekolekcjach 
formacyjnych (przynajmniej raz w roku). Tak definiowana duchowość małżeńska 
ma pomagać małżonkom na drodze do świętości (osobistej i w diadzie), jedności 
małżeńskiej oraz w chrześcijańskim wychowaniu dzieci (Domowy Kościół. Ga-
łąź rodzinna Ruchu Światło–Życie Archidiecezji Warmińskiej, 2024).

Badania dotyczące członków wspólnoty DK pozwalają formułować powyż-
szą hipotezę, gdyż pokazują, że w stosunku do małżonków nie należących do 
żadnej grupy religijnej, ich związek odznacza się wyższym poziomem satysfakcji 
(Opalach, 2003, s. 217) i lepszymi umiejętnościami komunikacyjnymi (Opalach, 
2020, s. 33). Podobny obraz przedstawiają ich postawy rodzicielskie, które ce-
chują się większą konsekwencją i autonomią, właściwą ochroną i wymaganiami 
(Opalach, 2023, s. 222) oraz właściwą bliskością (Opalach, 2006, s. 135). Posia-
danie takich kompetencji interpersonalnych okazało się szczególnie ważne pod-
czas epidemii koronawirusa COVID-19 i lockdownu, gdyż pozwoliły rodzinom 
członków Domowego Kościoła przetrwać ten czas w bardzo dobrej kondycji psy-
chicznej i pogłębić relacje wewnątrzrodzinne (Opalach, 2021, s. 404).

Dalsze badania dowodzą też, że małżonkowie należący do wspólnoty DK,  
w porównaniu z małżonkami spoza tej wspólnoty, cechują się większą odpornością 
na przeżywanie niepokoju (Opalach, 2003, s. 217–218), a w sytuacjach stresogen-
nych częściej stosują strategie zorientowane na zadaniu, najrzadziej zaś zoriento-
wane na unikaniu, czyli zaangażowanie w czynności zastępcze jak objadanie się, 
oglądanie telewizji, sen czy skupienie na przyjemnościach (Opalach, 2024, s. 443).

Przedstawione powyżej dane empiryczne dowodzą więc prawdziwości hi-
potezy, wedle której, postawy rodziców członków wspólnoty Domowego Ko-
ścioła, w retrospektywnej ocenie, powinny być klasyfikowane jako bardziej 
prawidłowe, niż postawy rodziców osób nie należących do żadnej wspólnoty.

2. Strategia badań własnych i dyskusja wyników

Jak zostało to wspomniane powyżej, weryfikacji powyższej hipotezy dokonano 
przy użyciu Kwestionariusza Retrospektywnej Oceny Postaw Rodziców (KPR-Roc) 
autorstwa M. Plopy. Narzędzie to składa się pięciu poziomów, opisanych powyżej,  
z których najwyższą spójnością wewnętrzną charakteryzuje się skala niekonsekwen-
cji w postawach matek (α = 0,93), a najniższą skala nadmiernie ochraniająca w po-
stawach ojców (α = 0,84). Ponadto interkorelacje pomiędzy wymiarami ujawniły, że 
wymiar autonomii pozytywnie koreluje z wymiarem akceptacji, pozostałe postawy 
pozytywnie współkorelują ze sobą. Z kolei pomiary dotyczące trafności pokazały, 



Retrospektywna ocena postaw własnych rodziców przez członków wspólnoty... 179

że wyniki kwestionariusza korelują także z płcią rodzica, wiekiem dorosłych dzieci, 
ich wykształceniem, osobowością, przeżywaniem stresu i radzeniem sobie z nim, 
jakością związku oraz stażem małżeńskim synów (Plopa, 2008a, s. 19–56).

KPR-Roc składa się z 50 twierdzeń, po 10 itemów do każdego wymiaru, co 
oznacza, że wyniki surowe mieszczą się w przedziale 10-50 punktów. Wyniki 
te są następnie przeliczane na wynik stenowy, zgodnie z tabelą norm. Szczegó-
łowej interpretacji poddaje się wyniki niższe lub wyższe od wyników umiarko-
wanych, czyli wykraczających poza 5–6 sten.

Badania przeprowadzono w listopadzie i grudniu 2021 r., wraz z badaniami 
postaw rodzicielskich (Opalach, 2023), na grupie 40 małżeństw należących do 
Domowego Kościoła, oznaczonej dalej skrótem DK, i 40 małżeństw nie nale-
żących do żadnej wspólnoty religijnej, oznaczonej dalej skrótem NDK. Były to 
małżeństwa katolickie pochodzące z archidiecezji warmińskiej. 

Charakterystyki demograficzne, dotyczące osób biorących udział w bada-
niu, są takie same, jak w badaniu z końca roku 2021. W eksploracjach tych 
średnia wieku dla grupy DK wyniosła 45,15 lat, ze średnią liczbą dzieci 2,4  
w wieku 16,2 lat, zaś dla grupy NDK średnia wieku to 45,80 lat, z przeciętną 
liczbą dzieci 2,1 w wieku 14,4 lat. Dane te dowodzą, iż małżonkowie z Do-
mowego Kościoła, w stosunku do małżonków spoza tej wspólnoty, byli nieco 
młodsi, ale posiadali za to więcej starszych dzieci.

Z kolei charakterystyki dotyczące wykształcenia ujawniły, że w grupie  
DK 15% (5% żon i 10% mężów) osób posiadało wykształcenie niższe niż śred-
nie, a 85% średnie i wyższe, w grupie NDK dane te wyniosły odpowiednio 5% 
(mężów) i 95%. To oznacza, że w grupie badawczej było mniej osób legitymi-
zujących się wykształceniem średnim i wyższym.

Wyniki badań własnych prezentują poniżej tabele 1 i 2.

Tabela 1. Retrospektywna ocena postaw własnych matek przez małżonków należą-
cych i nienależących do wspólnoty Domowego Kościoła   

Skale postaw

Moja matka

Żony Mężowie

DK NDK DK NDK

WS Steny WS Steny WS Steny WS Steny

Akceptacja-Odrzucenie 33,05 5 40,28 6 37,45 5 39,00 6
Wymaganie 27,60 5 23,00 5 25,13 5 23,60 5
Autonomia 31,20 5 37,80 6 35,63 5 38,40 6
Niekonsekwencja 24,25 5 19,48 4 22,63 4 18,00 4
Ochranianie 28,20 5 27,05 5 32,23 5 28,60 5

WS – wynik surowy, Steny – wynik w stenach



Cezary Opalach180

Tabela 2. Retrospektywna ocena postaw własnych ojców przez małżonków należą-
cych i nienależących do wspólnoty Domowego Kościoła  

Skale postaw

Mój ojciec

Żony Mężowie

DK NDK DK NDK

WS Steny WS Steny WS Steny WS Steny

Akceptacja-Odrzucenie 27,43 4 36,38 6 33,73 5 34,80 6
Wymaganie 27,05 5 21,83 4 26,43 5 18,40 3
Autonomia 31,60 5 37,63 6 35,73 6 35,80 6
Niekonsekwencja 28,43 5 21,70 4 23,93 4 21,00 4
Ochranianie 21,08 4 23,38 4 24,40 4 18,60 3

WS – wynik surowy, Steny – wynik w stenach

Uzyskane dane dowodzą, że małżonkowie z grupy DK doświadczali  
w dzieciństwie mniej prawidłowych postaw od swoich rodziców niż małżonko-
wie z grupy NDK. Żony ze wspólnoty Domowego Kościoła oceniły bowiem, 
iż ich matki dawały im mniej akceptacji i autonomii oraz były częściej niekon-
sekwentne. Mężowie z tej grupy stwierdzili z kolei, że ich matki w mniejszym 
stopniu ich akceptowały i pozwalały na autonomię. W przypadku postaw ojców 
liczba „braków” jest jeszcze większa. Żony z grupy DK uznały bowiem, że 
ich ojcowie okazywali im mniej akceptacji i autonomii, za to więcej od nich 
wymagali oraz byli częściej niekonsekwentni. Ich mężowie stwierdzili zaś, że 
ich ojcowie w mniejszym stopniu ich akceptowali, w większym stopniu zaś 
ochraniali i stawiali większe wymagania.

Wyniki te oznaczają więc negatywną weryfikację hipotezy, wedle której 
małżonkowie ze wspólnoty Domowego Kościoła pozytywniej oceniają po-
stawy swoich rodziców, niż małżonkowie nie należący do żadnej wspólnoty 
religijnej. Szukając uzasadnienia takiego stanu badań, należy odwołać się do 
zależności wykrytych podczas normalizacji Kwestionariusza. Wśród nich jest 
mowa o powiązaniu wyników z wiekiem dorosłych dzieci, oceniających swo-
ich rodziców i ze stażem małżeńskim synów. Charakterystyki demograficzne 
pokazują jednak, że te korelacje nie tłumaczą naszych wyników, gdyż różnica 
wieku między grupami wynosi mniej niż 8 miesięcy, przez co można zakładać, 
że różnice dotyczące stażu małżeńskiego są podobne. Trzeba jednak pamiętać  
o tym, że ta ostatnia zmienna nie była kontrolowana w naszych badaniach.

Inna zależność dotyczy jakości związku rodziców. Badania wskazują na 
to, że gorsze pożycie małżeńskie rodziców oznacza niższy poziom autonomii 
i akceptacji względem własnych dzieci, mniejszą ochronę córek przez ojców  
i synów przez matki oraz wyższe wymagania i częstszą niekonsekwencję wo-



Retrospektywna ocena postaw własnych rodziców przez członków wspólnoty... 181

bec córek ze strony obojga rodziców i wobec synów ze strony ojca (Plopa, 
2008a, s. 23–25). W sumie daje to liczbę 11 zależności, z których 7 rejestrujemy 
w naszych badaniach. To pozwala na stwierdzenie, że jest prawdopodobnym, 
iż słabsza jakość relacji małżeńskich rodziców członków DK odpowiada za 
gorszy obraz relacji rodzice–dziecko, w ich ocenie retrospektywnej.

Następna zależność mówi o tym, że postawy matek są oceniane jako „cie-
plejsze” niż postawy ojców przez dzieci obojga płci oraz że córki korzystniej 
oceniają ojców niż synowie (Plopa, 2008a, s. 52). Tymczasem rozkład wyni-
ków wewnątrz grupy badawczej potwierdza tendencję pierwszą, lecz neguje 
drugą. W konsekwencji może to oznaczać, że negatywna weryfikacja hipotezy 
jest skutkiem bliższych postaw matek w ocenie córek i synów oraz bliższych 
postaw ojców w ocenie synów. Jest to zupełne novum, w stosunku do danych 
wielokrotnie spotykanych w literaturze, stąd domaga się dalszych eksploracji.

Kolejna zależność dotyczy wykształcenia. Zgodnie z nim córki z wykształ-
ceniem niższym niż średnie częściej przypisują swoim ojcom nadmierne wy-
magania i brak konsekwencji, zaś synowie z takim wykształceniem częściej 
oskarżają swoje matki o brak akceptacji (Plopa, 2008a, s. 54). Jest to ważny 
element dyskusji wyników, gdyż według danych demograficznych 5% żon  
i 10% mężów w grupie DK legitymizowało się wykształceniem podstawowym 
i zawodowym, wobec 5% mężów w grupie NDK. W efekcie pozwalało to na 
przypuszczenie, że powyższe tendencje znajdą odzwierciedlenie w naszych ba-
daniach, co też się stało. Jednak ich występowanie powinno potwierdzić stawia-
ną hipotezę, a skoro tak się nie stało, to oznacza, że związek między wykształ-
ceniem a oceną postaw rodzicielskich nie dotyczy grupy badawczej.

Jeszcze inne powiązania odnoszą się do poziomu doświadczanego stre-
su. Zgodnie z nimi, jak zostało to zilustrowane powyżej, postawa akceptacji 
i autonomii obniża wskaźnik stresu, a postawa nadmiernych wymagań i nie-
konsekwencji go podwyższa. Tendencje te bardziej dotyczą zachowań matek 
niż ojców (Plopa, 2008a, s. 34). Tymczasem uzyskane rezultaty pokazują, że 
członkowie DK otrzymali mniej akceptacji i autonomii, z wyjątkiem tej ostat-
niej po stronie mężów, oraz częściej doświadczali niekonsekwencji od obojga 
rodziców i wyższych wymagań od ojców. Taki rozkład wyników powinien więc 
oznaczać obniżony próg tolerancji na sytuacje stresowe, podczas gdy dotych-
czasowe badania ujawniają tendencję odwrotną, czyli mniejszą skłonność do 
zamartwiania się (Opalach, 2003, s. 217–218).

Podobne zjawisko odwrócenia zależności występuje także między postawa-
mi rodziców a stylami radzenia sobie ze stresem. Jak zostało to opisane powyżej, 
autonomia i akceptacja ojców pozytywnie współgra ze stylem zadaniowym, na-
tomiast pozostałe postawy rodzicielskie wzmacniają styl emocjonalny i unikowy 
(Plopa, 2008a, s. 28–29). Skoro tak, to małżonkowie z grupy DK powinni częściej 



Cezary Opalach182

radzić sobie ze stresem w dorosłości za pomocą stylów niezadaniowych, gdyż  
w ich ocenie retospektywnej, rzadziej w dzieciństwie doświadczali akceptacji  
i autonomii, częściej za to pozostałych postaw. Tymczasem dotychczasowe ba-
dania wskazują na istnienie odwrotnych tendencji, czyli preferowanie przez nich 
stylu zorientowanego na zadania (Opalach, 2024, s. 222).

W tym miejscu warto zadać sobie pytanie, dlaczego większość zależności 
wykrytych podczas normalizacji Kwestionariusza, nie pozwala wyjaśnić rezul-
tatów uzyskanych przez grupę DK? Być może za tę trudność odpowiada forma-
cja we wspólnocie Domowego Kościoła, która oznacza pracę nad sobą, swoim 
małżeństwem i relacją z Bogiem. Operacjonalizacją tej ostatniej jest religijność, 
która, jak pokazują badania, pomaga małżonkom czerpać satysfakcję ze związku 
(Dudley, Kosinski, 1990; Kiełek-Rataj, 2013, s. 110; Mahoney i in., 1999), roz-
wiązywać konflikty i pokonywać sytuacje stresujące (Reiter, Gee, 2008) oraz ak-
tywnie pracować nad komunikacją małżeńską (Śliwak i in., 2017, s. 205). Wiele 
z tych cech, jak zostało to przedstawione wcześniej, posiadają małżonkowie 
należący do wspólnoty Domowego Kościoła. Przeprowadzone przez nas badania 
zdają się jednak wskazywać, że właściwości te nie są dziedzictwem wyniesionym 
z rodziny pochodzenia, lecz są efektem wyższego poziomu religijności, który  
z kolei jest następstwem formacji w DK. Stwierdzenie to z jednej strony należy 
traktować jako hipotezę, która domaga się dalszych eksploracji naukowych, gdyż 
zmienna religijności nie była kontrolowana w naszych badaniach. Z drugiej stro-
ny można je traktować jako wysoce prawdopodobne, gdyż dysponujemy badania-
mi wskazującymi na to, że małżonkowie z DK cechują się wyższym poziomem 
religijności personalnej (Opalach, 2006, s. 132).

Innym wyjaśnieniem wspomnianych trudności może być jednak struktura 
osobowości członków Domowego Kościoła, którą można by określić mianem 
bardziej „dojrzałej”. Pośrednio wskazuje na to wspomniana powyżej religij-
ność personalna, będąca jedną z odmian religijności dojrzałej, która kształ-
tuje się na fundamencie dojrzałej osobowości (Jaworski za: Opalach, 2012,  
s. 217). W takim wypadku, za brak zależności między wynikami grupy badawczej  
a ujawnionymi podczas normalizacji Kwestionariusza, odpowiadałaby bardziej 
dojrzała osobowość członków DK. Jednak na tym etapie badań jest to jedynie 
hipoteza, która podobnie jak wyżej, domagająca dalszych studiów.

Zakończenie

Analizy zaprezentowane powyżej dowodzą, że w świetle Kwestionariusza 
Retrospektywnej Oceny Postaw Rodziców autorstwa M. Plopy, małżonkowie 
należący do wspólnoty Domowego Kościoła, oceniają postawy swoich rodzi-



Retrospektywna ocena postaw własnych rodziców przez członków wspólnoty... 183

ców bardziej negatywnie niż małżonkowie nie należący do żadnej wspólnoty 
religijnej. W ich opinii doświadczali oni w dzieciństwie mniej akceptacji i auto-
nomii (prawie) od obojga rodziców oraz wyższych wymagań ze strony ojców. 
Ponadto żony stwierdziły, że doświadczały mniejszej konsekwencji od obojga 
rodziców, a mężowie, że byli bardziej chronieni przez ojców. Za taką ocenę 
ich interakcji z rodzicami zdaje się odpowiadać brak satysfakcji ich rodziców 
ze swojego związku oraz „cieplejsza” ocena postaw matek przez dzieci obojga 
płci i postaw ojców przez synów, co jest tendencją odwrotną do spotykanej  
w literaturze. Badania te sugerują ponadto istnienie związku między uzyskany-
mi rezultatami a osobowością i/lub przynależnością do wspólnoty Domowego 
Kościoła, która ma swoje odbicie w religijności personalnej. Przypuszczenia te 
domagają się jednak dalszych studiów.

Bibliografia

Domowy Kościół. Gałąź rodzinna Ruchu Światło-Życie Archidiecezji Warmińskiej, 2024, O Nas 
[online], dostęp: 05.10.2024, <https://domowykosciol.olsztyn.pl/?page_id=317>.

Dudley Margaret G., Kosinski Frederick A. Jr., 1990, Religiosity and marital satisfaction: A rese-
arch note, Review of Religious Research, t. 32, s. 78–86, DOI:10.2307/3511329.

Kiełek-Rataj Ewa, 2013, Religijność personalna a satysfakcja z małżeństwa, Family Forum, t. 8,  
s. 97–113 [online], dostęp: 09.11.2024, <https://repozytorium.theo-logos.pl/xmlui/bitstream/han-
dle/123456789/12996/Kielek_Rataj_Religijnosc_personalna.pdf?sequence=1&isAllowed=y>.

Mahoney Annette, Pargament Kenneth I., Jewell Tracey, Swank Aaron B., Scott Eric, Emery Erin, 
Rye Mark, 1999, Marriage and the Spiritual Realm: The Role of Proximal and Distal Religio-
us Constructs in Marital Functioning, Journal of Family Psychology, t. 13, nr 3, s. 321–338, 
DOI:10.1037/0893-3200.13.3.321.

Marchwicki Piotr, 2004, Style przywiązania a postawy rodzicielskie. Doniesienia z badań, Rocz-
niki Psychologiczne, t. 7/2, s. 81–103 [online], dostęp: 07.10.2024, <https://www.ceeol.com/
search/article-detail?id=39598>.

Opalach Cezary, 2003, Jakość relacji małżeńskiej osób zaangażowanych w Domowy Kościół Ruchu 
Światło-Życie, Studia Warmińskie, t. 40, s. 199–219.

Opalach Cezary, 2006, Wspólnota religijna a funkcjonowanie rodziny, Wydawnictwo UWM, Olsztyn.
Opalach Cezary, 2012, Religijność personalna małżonków a ich postawy małżeńskie, Studia War-

mińskie, t. 49, s. 211–225.
Opalach Cezary, 2017a, „Gender psychology” w służbie małżeństwu i rodzinie, w: Poznać aby 

zrozumieć – misyjny wymiar kościoła. Księga Jubileuszowa dedykowana ks. dr. hab. Jackowi 
Janowi Pawlikowi SVD, prof. UWM z okazji 65. rocznicy urodzin, 40. lat kapłaństwa i 30-le-
cia pracy naukowej, Barbara Rozen, Roman Kordoński (red.), Wydział Teologii Uniwersytetu 
Warmińsko-Mazurskiego, Olsztyn, s. 453–468.

Opalach Cezary, 2017b, Rodzina pochodzenia a relacja małżeńska w dorosłości, Studia Redempto-
rystowskie, t. 15, s. 601–617.

Opalach Cezary, 2020, Miejsce komunikacji w budowaniu psychiczno-duchowej jedności małżeń-
stwa, w: Człowiek, duchowość, rodzina: impulsy myśli o. Anselma Grüna, Zbigniew Kulesz, 
Zdzisław Kunicki, Jarosław Michalski (red.), t. 3, Wydawnictwo Difin, Warszawa, s. 19–36.



Cezary Opalach184

Opalach Cezary, 2021, Potrzeby psychiczne małżonków w czasie epidemii koronawirusa COVID-19 
na podstawie świadectw członków wspólnoty Domowego Kościoła, Studia Warmińskie, t. 58, 
s. 393–408.

Opalach Cezary, 2023, Parental Attitudes Among Members of the Domestic Church Community, 
Forum Teologiczne, t. 24, s. 211–223, DOI: 10.31648/ft.9473.

Opalach Cezary, 2024, Radzenie sobie ze stresem przez członków wspólnoty Domowego Kościoła, 
Studia Warmińskie, t. 61, s. 431–446.

Plopa Mieczysław, 2005, Psychologia rodziny. Teoria i badania, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, 
Kraków.

Plopa Mieczysław, 2008a, Kwestionariusz Retrospektywnej Oceny Postaw Rodziców (KPR-Roc). 
Podręcznik, Vizja Press & IT, Warszawa.

Plopa Mieczysław, 2008b, Skala Postaw Rodzicielskich. Wersja dla rodziców. Podręcznik, Vizja 
Press&IT, Warszawa.

Przetacznik-Gierowska Maria, Włodarski Ziemowit, 1998, Psychologia wychowawcza, t. 2, Wy-
dawnictwo Naukowe PWN, Warszawa.

Pyrczak-Piega Monika, 2017, Związek pomiędzy relacjami rodzinnymi i postawami rodzicielskimi, 
w: Przepis na rehabilitację dzieci i młodzieży z niepełnosprawnością, Wojciech Otrębski, Ka-
tarzyna Mariańczyk (red.), Harmonia Universalis, Gdańsk, s. 237–250.

Reiter Michael J., Gee Cristina B., 2008, Open communication and partner support in intercultural 
and interfaith romantic relationships: A relational maintenance approach, Journal of Social 
and Personal Relationships, t. 25(4), s. 539–559 [online], dostęp: 05.11.2024, <psycnet.apa.
org/record/2008-12731-001>.

Rembowski Józef, 1972, Więzi uczuciowe w rodzinie, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, War-
szawa.

Sabatelli Ronald M., Anderson Stephen A., 1999, Family System Dynamics, Peer Relationships, 
and Adolescents’ Psychological Adjustment, Family Relations, t. 40, s. 363–369, DOI: 
10.2307/584891.

Satir Virginia, 2000, Rodzina. Tu powstaje człowiek, Gdańskie Wydawnictwo Psychologiczne, 
Gdańsk.

Śliwak Jacek, Zarzycka Beata, Zarosińska Dominika, Piaszczak Urszula, 2017, Religijność a ko-
munikacja w małżeństwie, Kultura – Media – Teologia, t. 30, s. 184–209 [online], dostęp: 
10.11.2024, <https://kmt.uksw.edu.pl/media/pdf/kmt_2017_30_sliwak_i_in.pdf>.

Weryszko Małgorzata, Kogut Natalia, 2023, Postawy rodzicielskie ojców a samoocena i styl radze-
nia sobie ze stresem córek w okresie wczesnej dorosłości, Kwartalnik Naukowy Fides et Ratio 
Numer, t. 53/1, s. 1–12 [online], dostęp: 10.10.2024, <https://www.stowarzyszeniefidesetratio.
pl/fer/2023-1Wery.pdf>.

Wojciszke Bogdan, 2010, Sprawczość i wspólnotowość: podstawowe wymiary spostrzegania spo-
łecznego, Gdańskie Wydawnictwo Psychologiczne, Gdańsk.

Ziemska Maria, 1979, Postawy rodzicielskie i ich wpływ na osobność dziecka, w: Rodzina i dziecko, 
Maria Ziemska (red.), Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa, s. 155–197.



Retrospektywna ocena postaw własnych rodziców przez członków wspólnoty... 185

Retrospective Evaluation of Parents’ Own Attitudes by Members 
of the Domestic Church Community

Summary: This article presents the results of an empirical verification of the hypothesis that spous-
es belonging to the Domestic Church Community (DC) evaluate their parents’ parenting attitudes 
more positively than spouses who do not belong to any religious community.

Research based on the Retrospective Assessment of Parental Attitudes Questionnaire, by  
M. Plopa, negated this hypothesis and showed that members of the DC Community rated their par-
ents’ attitudes as less correct. In their view, during their childhood, they experienced less acceptance 
and autonomy from both parents, higher demands from fathers, less consistency from both parents 
according to wives and more protection according to husbands. This assessment of interactions with 
parents seems to be rooted in the lack of satisfaction with their parents’ relationship, the ‘warmer’ 
assessment of mothers’ attitudes by wives and husbands and of fathers’ attitudes by husbands. How-
ever, it is not excluded that these results also depend on the personality and/or membership of the 
Domestic Church Community, of which DC members’ religiosity is an operationalisation. These 
hypotheses call for further exploration.

Keywords: family, parents, parental attitudes, religious community, Domestic Church Community.



Cezary Opalach186



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11006

Andrzej Adamski*
University of Information Technology and Management in Rzeszów (Poland)

Tomasz Bierzyński**
The Sub-Carpathian Teacher Education Center in Rzeszów (Poland)

Barbara Przywara***
University of Information Technology and Management in Rzeszów (Poland)

PARENTAL RESPONSIBILITY FOR MEDIA EDUCATION  
OF CHILDREN: TRENDS AND DIRECTIONS IN THE PASTORAL 

REFLECTION OF THE CHURCH’S MAGISTERIUM

Summary: The article analyses the Catholic Church’s teaching on media education, with particular 
emphasis on the responsibility of parents to prepare children and youth for conscious and critical 
media use. The goal of the study is to systematize systematise this teaching, identify dominant 
trends, and highlight existing research gaps.

The study employs the method of analysing official Church statements, as found in publicly 
available documents, including encyclicals, exhortations, and papal messages. The authors com-
piled a database of official Church statements. The research procedure involved selecting 104 ex-
cerpts from the Magisterium’s statements, followed by their categorisation based on tone (positive, 
negative, or neutral) and type (calls to action or descriptive statements).

The findings indicate that the emphases in the discussed Church teaching are unevenly distribut-
ed. The most frequent themes include calling parents to screen media content, fostering critical think-
ing in children, and collaborating with secular institutions to promote responsible media use. The Pope 
who placed the greatest emphasis on parents’ roles in children’s media education was John Paul II.

This study offers scientific value by systematically presenting the Church’s documents on me-
dia education in the context of parental responsibility and highlights the need for further interdisci-
plinary research combining media theology, family studies, and media studies.

Keywords: 	children and youth, family, social communication and media, media and communica-
tion theology, family studies.

* Address: dr. habil. Andrzej Adamski; aadamski@wsiz.edu.pl; ORCID: 0000-0002-4075-4224.
** Address: dr. Tomasz Bierzyński; tbierzynski@pzpw.pl; ORCID: 0000-0002-8153-0833.
*** Address: dr. Barbara Przywara; bprzywara@wsiz.edu.pl; ORCID: 0000-0003-0674-1080.



Andrzej Adamski, Tomasz Bierzyński, Barbara Przywara188

Introduction

The current teaching of the Catholic Church on media education derives from 
the complex relationship between successive technological innovations and their 
societal impact, alongside the gradual crystallization of Catholic media doctrine 
as a specific form of social responsibility doctrine (Bierzyński, 2023, p. 89–95). 
Katarzyna Pokorna-Ignatowicz (2002, p. 9–13) notes that over nearly two mil-
lennia, the Catholic Church’s approach to media has evolved from the pre-mass-
media period through a defensive stage to a gradual affirmation and active use of 
social communication tools as a means of evangelization and communication. In 
other words, from a cautious and defensive stance towards new technologies to 
full affirmation of their potential as tools for evangelization and dialogue. 

This is particularly important in view of the fact that the media promote 
certain behaviours, models of communities and relationships, including fami-
ly relationships, and popularises social patterns and attitudes (Wedziuk, 2013). 
Numerous studies show that children learn behaviour and form their value sys-
tems under the influence of this media (Villiani, 2001, p. 392–401). Nowadays, 
with the development of digital media, the risk of excessive use of electronic 
media is increasing, which in turn has many health, psychological and social 
consequences (Wojtkowska et al., 2023).

Before the invention of the printing press, the Church relied on the spoken 
and handwritten word (CCC, n. 76)1. The Word of God was transmitted oral-
ly and later written down by the apostles and early disciples of Jesus (CCC,  
n. 81). After antiquity, the medieval Church emphasized education and spiritual 
formation by establishing schools and universities. This preserved and devel-
oped the cultural heritage of antiquity in many ways, especially in terms of new 
forms of communication like manuscripts and rhetoric. The Church became  
a patron of science and art, viewing them as tools to deepen understanding of 
the world, which was defined as God’s creation ex nihilo (Thomas Aquinas, 
1978, p. 10–11). A key aspect of religious communication was the belief that 
faith comes from hearing (Rom 10:10), underscoring the importance of the spo-
ken word as the primary medium of communication.

The introduction of the printing press in 15th-century Europe caused con-
cern within the Church due to the increased possibility of uncontrolled dissemi-
nation of content hostile to Catholicism. The Church’s acquisition of large-scale 
printing capabilities allowed for the distribution of the Bible and other religious 
works. However, it also saw the proliferation of texts contrary to Catholic doc-
trine. Consequently, the Church implemented strict censorship and created the 

1 Catechism of the Catholic Church (Polish edition), 2002, Pallotinum, Poznań [= CCC].



Parental Responsibility for Media Education of Children... 189

Index of Forbidden Books (Lenard, 2008, p. 51–63). Books without Church per-
mission were burned, and individuals involved in their creation or distribution 
faced severe penalties, including excommunication (Sobczak, 2017, p. 284). 
In the 19th century, with the development of the press, the Church’s approach 
began to shift. The idea of the “good press” emerged, supporting the develop-
ment of Catholic media (Pius IX, 1849, n. 15). Examples include publications 
such as La Civiltà Cattolica and L’Osservatore Romano. Pope Leo XIII (1882, 
n. 17–18) introduced a more balanced approach, recognizing that properly pre-
pared and educated believers could independently choose media content.

Innovations such as radio and television prompted the Church to reflect on 
their potential. Pius XI opened Vatican Radio in 1931 and actively supported 
Catholic media organizations like the Catholic International Film Office. Encyc-
licals such as Divini Illius Magistri (1929) and Vigilanti cura (1936) emphasized 
the need to shape young audiences in a Christian spirit. Pius XII, an advocate of 
television, highlighted its possibilities in education, apologetics, and evangeliza-
tion while promoting ethical standards in communication (Pokorna-Ignatowicz, 
1992, p. 75–87). During this period, the Church deepened its reflection on the 
media and media education, analysing their impact on society and culture.

The Second Vatican Council marked a turning point in the Church’s teach-
ing on media. The decree Inter mirifica recognised media as a significant tool 
for proclaiming the Gospel. The document emphasized the necessity of respon-
sible media use by both creators and audiences (Bierzyński, 2012, p. 69–72). 
The 1971 instruction Communio et progressio elaborated on these ideas, stress-
ing the importance of ethical values in mass communication (Pokorna-Ignato-
wicz, 2000, p. 159–171).

Post-Vatican II, the Church moved towards full affirmation of media as  
a tool for evangelization. Paul VI introduced the World Communications Day 
in 1967, and his 1975 exhortation Evangelii nuntiandi (n. 45) described media 
as the “modern pulpit”. John Paul II, known as the “media Pope”, used new 
technologies to spread the Good News (Lewek, 2010, p. 16). He emphasized 
protecting families from negative media influences and promoted media educa-
tion. Benedict XVI, often referred to as the “theologian of digital communica-
tion”, emphasized the role of media in globalization and the creation of culture 
(Adamski, 2016, p. 143–155). He highlighted the moral dimension of commu-
nication and expanded the reflection on the digital reality. Pope Francis, in turn, 
promoted “merciful communication” and recognized the need for the Church’s 
presence on the peripheries, including digital ones (Nęcek, 2019, p. 143–155).

This suggests that the contemporary approach of the Church institution to 
the digital reality reflects not only a historically challenging path towards ac-
cepting social communication tools but also a multidimensional reflection on 



Andrzej Adamski, Tomasz Bierzyński, Barbara Przywara190

the world of media, which, on one hand, appear to be helpful in spreading Cath-
olic doctrine, but on the other, they pose challenges related to ethics, culture, 
and social impact. One of these challenges is media education, understood as 
the upbringing for conscious and responsible media use. This theme is strong-
ly present in the official teaching of the Catholic Church, with the dominant 
concept being responsibility (Bierzyński, 2023). The Church’s position on this 
matter aligns with the stance of international organizations, such as UNESCO 
and the European Union (Gosek, Adamski, 2023). Nevertheless, the number of 
official statements from the Church on topics related to communication and me-
dia education leaves a wide area of research gaps. There is a lack of cross-sec-
tional studies analysing not only the content but also the formal and quantitative 
aspects of the issue. The authors of this article aim to answer the following 
research questions:
1.	 Which Magisterium documents contain the most references to the connec-

tion between children, youth, and family with the use of media? 
2.	 Which popes have most frequently addressed the family as a place for edu-

cating children and youth to use media? What are the current trends in papal 
teaching on this matter?

3.	 What actions does the Magisterium of the Church most frequently call for 
from parents regarding their children’s media use, and what solutions does 
it propose?
The scope of the research sits at the intersection of theological sciences, 

communication and media studies, and family sciences. It can be attributed to 
media theology and communication, which combine the areas of theology and 
media studies (Adamski, Łęcicki, 2016), also referred to as the theology of so-
cial communication tools. This field is defined as interdisciplinary reflection on 
the influence of media and fits both within the paradigm of “social communica-
tion and media sciences” and theological sciences (Hofman, 2018, p. 196–197). 
It also falls within the scope of the “family studies” paradigm.

Methodology

To conduct the research, a database of statements from the Magisterium of 
the Church (popes and institutions of the Roman Curia) on media education in 
the context of children and highlighting the family as a place for media educa-
tion (the duties of parents in educating their children in the field of media) was 
created. The base for this database was the website Chiesa et Comunicazione 
(https://www.chiesaecomunicazione.com). This is an online digital library ded-
icated to Magisterium documents concerning communication. It contains se-



Parental Responsibility for Media Education of Children... 191

lected excerpts from 1,300 documents, ranging from the first to the twenty-first 
century, with multilingual translations. Its “patron” is the Jesuit, Father Enrico 
Baragli, recognized as a pioneer in research on social communication tools in 
the Italian Church.

After analysing the excerpts contained in the Chiesa et Comunicazione da-
tabase, the fragments referring to children and youth were selected, but only in 
the context of media and media education. A total of 104 excerpts were found 
containing these references. They were analysed and categorized from a formal 
perspective. The first category was the tone of the statement regarding the role of 
media and their impact on children and youth. Four subcategories were adopted: 
a.	 Excerpts containing a clearly positive evaluation of media and their impact 

on children and families;
b.	 Excerpts containing a clearly negative evaluation of media and their impact 

on children and families;
c.	 Excerpts containing a neutral evaluation or no evaluation;
d.	 Excerpts containing both positive and negative evaluations of media and 

their impact on children and families.

The next category concerned the nature of the statements, with a division 
into three groups:
a.	 a. Calls to action aimed at protecting children and youth from the harmful 

effects of media, addressed to various entities (parents, the Church, media 
broadcasters, associations, institutions);

b.	 b. Descriptive fragments or general statements that do not contain a call to 
take any action;

c.	 c. Calls encouraging children and youth to take self-educational actions in 
the area of media education (i.e., empowering children and youth in this 
regard).



Andrzej Adamski, Tomasz Bierzyński, Barbara Przywara192

Table 1. Documents of the Magisterium of the Church Addressing Children/Youth in 
the Context of Media Education  
Pope Number of mentions Type of excerpt

C
learly positive evaluation of m

edia

C
learly negative evaluation of m

edia

N
eutral evaluation of m

edia or no evaluation

Both positive and negative evaluations of m
edia

C
alls to action aim

ed at protecting children

D
escriptive fragm

ents or general statem
ents

C
alls to children and youth to take self-educa-

tional actions in the area of m
edia education

Leo XIII 0 1 0 0 1 0 0
Pius XI 0 1 0 1 1 1 0
Pius XII 4 9 5 1 7 12 0
John XXIII 0 2 2 1 3 2 0
Paul VI 0 3 8 4 12 3 2
John Paul II 2 11 14 17 29 13 4
Benedict XVI 0 0 4 5 6 2 1
Francis 2 1 2 4 3 6 0

Source: Own study2

2 List of documents that formed the basis for this table (without including in bibliography) – Leo 
XIII: speech Nobili e generosi (1885), Letter from the Secretariat of State to the director of children’s 
magazine “Il corrierino” (1923); Pius XII: Message En couronnant (1948); Exhortation I rapidi pro-
gressi to Italian bishops on television, [AAS 46, (1954)]; Speech Votre visite (1956), encyclical Miranda 
prorsus (1957), Letter from the Secretariat of State to Jean Bernard, president OCIC (1956); John XXIII: 
First Roman Synod (1960), speech Il nous est bien (1961); Second Vatican Council: decree Inter mirifica 
(1963); Paul VI: Message To the 10th session of the international film market (1964), Message to direc-
tors, officials and technicians of Italian radio and television (1964), Messages for World Communication 
Days (1967, 1969, 1978), Letter from the Secretariat of State to Manzini, president UCSI (1968); John 
Paul II: Messages for World Communication Days (1979–1982; 1994, 1997, 2004), exhortation Familiaris 
consortio (1979), speech to media people in Madrid (1982); Television in the service of truth and human 
good (on the 30th anniversary of Italian Television) (1984); Social communications in the service of the 
family – International symposium dedicated to the family (1993); Jubilee Year 2000 speech to journalists 
(2000), Message to the International Catholic Organization for Audiovisual Media (SIGNIS) (2001), To 
the Catholic Union of the Italian Press (2002), Before the Angelus prayer (May 23, 2004); Benedict XVI: 



Parental Responsibility for Media Education of Children... 193

As seen in the table above, the first reference of this kind appears during the 
pontificate of Pope Leo XIII in the speech Nobili e generosi, delivered on 6 Jan-
uary, 1885, to representatives of the Association of Italian Catholic Youth (Leo 
XIII, 1885). A somewhat larger number of statements of interest appear during the 
pontificate of Pius XII. Although the fragments containing criticism of the media 
dominate, it is noteworthy that among the statements of this pope, four fragments 
can be identified that express an unequivocally positive assessment of the me-
dia’s influence. Other popes were relatively reserved in presenting an unequiv-
ocally positive impact on the media regarding children and youth. Their teach-
ings predominantly exhibit a balanced approach – containing either statements of  
a neutral tone or simultaneously showing both positive and negative aspects of the 
media’s influence on children and youth. Pope Benedict XVI seems to show the 
greatest restraint in this regard. He clearly distances himself from explicitly posi-
tive or explicitly negative assessments of the role of the media and its influence on 
children. His statements are either purely neutral in nature or combine affirmation 
and criticism of the media. In this sense, the Church’s teaching can be described 
as realistic – acknowledging the benefits of the presence of media in the world as 
well as the dangers it brings (Adamski, 2012).

A fairly large percentage of the statements include an appeal or call to  
action to protect children and youth from the harmful effects of the media. These 
appeals are directed at various entities: parents, Church shepherds, secular in-
stitutions, media broadcasters, people of goodwill, and associations. However, 
it is noteworthy that appeals addressed directly to children or youth themselves 
appear infrequently. Significantly, the first such statement is included in the de-
cree Inter mirifica of the Second Vatican Council: ”Those who make use of 
the media of communications, especially the young, should take steps to ac-
custom themselves to [sic!] moderation and self-control in their regard. They 
should, moreover, endeavour to deepen their understanding of what they see, 
hear or read. They should discuss these matters with their teachers and experts, 
and learn to pass sound judgements on them” (Second Vatican Council, 1963, 
10). In total, only seven such statements were identified. Besides the already 
mentioned conciliar document, an appeal to young people appears in the first 
message of Pope Paul VI for World Communication Days. This appeal is part of 

Messages for World Communication Days (2006, 2007), Speeches to participants in the plenary assembly 
of the Pontifical Council for Social Communications (2006, 2007); Francis: Message for World Com-
munication Days (2015, 2019), exhortations Amoris laetitia (2016) and Christus vivit (2019), Journey to 
Ireland for the World Meeting of Families – Speech at Dublin’s Croke Park stadium (2018); Documents 
of the Pontifical Council for Social Communications: Communio et Progressio (1971), Pornography and 
violence in communications media: a pastoral response (1989), 100 years of cinema (1995), Ethics in 
Communications (2000), Ethics in the Internet (2002), Church and the Internet (2002). The article reflects 
the state as of the end of 2024.



Andrzej Adamski, Tomasz Bierzyński, Barbara Przywara194

a series of calls directed at other social groups and is oriented towards coopera-
tion in the responsible use of media (Paul VI, 1967). In his 1985 message, Pope 
John Paul II directly addresses young people, emphasizing that their critical 
abilities will determine, ”...whether these instruments are going to serve your 
human and Christian formation, whether, on the contrary, they are going to be 
turned against you, suffocating your liberty and putting an end to your thirst 
for authenticity” (John Paul II, 1985). Particularly noteworthy are two appeals 
directed at young people, focused on the use of digital media. One is found 
in the 2002 document by the Pontifical Council for Social Communications, 
The Church and the Internet, which calls for responsible and good use of the 
internet. From a moral standpoint, this is described as a duty towards oneself, 
parents, teachers, and ultimately towards God (Pontifical Council, 2002, 11).

More frequently, documents contain calls addressed to various entities, 
aimed at protecting children and youth from inappropriate content and edu-
cating the younger generation to use media responsibly. Besides parents, these 
calls are directed at broadcasters (journalists and media owners), associations, 
secular authorities, schools, and finally all media consumers (Paul VI, 1969; 
Benedict XVI, 2007).

Frequency of Magisterium Statements on Media and Family  
– General Trends

The next aspect of the analysis focuses on the frequency of Magisterium 
statements related to media education within the family. The quantitative sum-
mary is presented in Table 2, which includes popes from Pius X to Francis. Giv-
en the varying lengths of the pontificates of different popes, the authors deemed 
it appropriate to calculate a frequency coefficient. This coefficient represents the 
number of relevant statements in documents issued during a pope’s pontificate, 
divided by the number of full years of the pontificate. The coefficient was cal-
culated based on the number of mentions (or excerpts) addressing the topic of 
interest. It was assumed that a single document could contain multiple mentions 
or excerpts.



Parental Responsibility for Media Education of Children... 195

Table 2. Documents of the Magisterium of the Church Addressing Media Education 
in the Family and the Responsibilities of Parents Towards Children

Pope Number 
of mentions

Length of pontificate 
(full years) Rate Number of documents 

(pope/dicasteries/total)

Pius X 1 11 0,09 1 0 1
Benedict XV 0 7 0 0 0 0
Pius XI 4 17 0,23 2 2 4
Pius XII 17 19 0,89 8 3 11
John XXIII 9 4 2,25 5 1 6
Paul VI 21 15 1,4 5 4* 9
John Paul I 0 0 0 0 0 0
John Paul II 66 26 2,54 25 8 33
Benedict XVI 7 7 1 4 0 4
Francis 15 11 1,36 8 1 9
TOTAL 140

* including the Second Vatican Council’s decree Inter mirifica. Source: Own study3

The summary reveals that the topic of the role of parents and families in 
media education for children and youth was most frequently addressed by John 
Paul II and John XXIII. In contrast, Benedict XVI and Francis have discussed 
this subject less frequently. A cursory analysis of Pope Francis’ documents sug-
gests the hypothesis that he places slightly greater emphasis on institutional 
efforts in the field of media education for children and youth, relying on collab-

3 The table includes, in addition to the documents already mentioned in footnote 1, the following 
– Pius X: Letter Quod hierarchia (1911); Pius XI: encyclical Divini illus magistri (1929), encyclical Vigi-
lanti cura (1936); Pius XII: speeches Sommamente gradita (1942), E uno spettacolo (1942), Il santo tem-
po quadragesimale (1949), En vous souhaitant (1955), to Jeunesse Indépendante Catholique Féminine 
(1955); John XXIII: speeches Siamo particolarmente (1959), Con profonda gioia (1959), to journalists 
(1959), Allocution Bene ominata (1962); Paul VI: Regina coeli (18.05.1969); John Paul II: Speeches – to 
artists and journalists (1980), to the Italian Association of Radio Listeners and Television Viewers (1982), 
Helping families in fruitful use of social communications (1987), to participants in the plenary assembly 
of the Pontifical Council for Social Communications (1994, 1996), to Polish bishops who came ad limina 
(1998), On the 35th anniversary of the Catholic Union of Cinema Workers, May 24, 1984; Francis: speech 
to participants in the congress The dignity of the child in the digital world (2019), General Audience 
November 11, 2015, Greeting to representatives of ACEC-SDC on the occasion of 70 years of commu-
nity (Dec. 7, 2019), Interview Cinema: a look at memory and contemplation (2021). Letters from the 
Secretariat of State to: Abel Brohée, president OCIC (1947); Jean Bernard, president OCIC (1955, 1960); 
Charles Flory, president of the Social Weeks of France (1955), Dalla Zuanna, president ACEC (1969), 
Messages for World Communication Days (1970, 1984, 1985, 1993, 1996); documents of the Dicastery 
for Communication: Towards Full Presence. A Pastoral Reflection on Engagement with Social Media 
(2023); Congregation for Catholic Education Guidelines for the Training of Future Priests Concerning the 
Instruments of Social Communication (1986), Charter of the Rights of the Family (1983).



Andrzej Adamski, Tomasz Bierzyński, Barbara Przywara196

oration with broadcasters, secular authorities, and other institutions. However, 
this hypothesis requires thorough verification. 

In the last three columns, the table compares the number of documents 
issued by each pope, dividing them into documents directly signed by the pope 
and those issued by dicasteries of the Roman Curia. This raises the question: 
which Magisterium documents contain the highest number of references to me-
dia education for children and youth within the family? A detailed comparison 
can be found in Table 3.

Table 3. Leading Documents on the Role of the Family in Educating Children and 
Youth in Media Use  

The Author Document Number of 
mentions

John Paul II 38th World Communications Day Message, 2004 – The 
Media and the Family: A Risk and a Richness 8

Pius XII Encyclical letter ”Miranda prorsus”, 1957 6
Pontifical Council for 
Social Communica-
tions (Paul VI)

Pastoral instruction “Communio et progressio” on the 
means of social communication (1971) 6

John Paul II 28th World Communications Day Message, 1994 – Tele-
vision and Family: Guidelines for Good Viewing 6

Paul VI 3rd World Communications Day Message, 1969, Social 
Communications and the Family 5

John Paul II adhortation Familiaris consortio (22listopada 1979) 4
Pontifical Council for 
Social Communica-
tions (John Paul II)

Pornography and violence in the communications media: 
a pastoral response (1989) 4

Benedict XVI 41st World Communications Day, 2007 – Children and 
the Media: A Challenge for Education 4

John XXIII Primo Sinodo Romano (The First Roman Synod) 3

John Paul II 14th World Communications Day Message, 1980 – Social 
Communications and Family 3

John Paul II 19th World Communications Day Message, 1985 – Social 
Communications for a Christian Promotion of Youth 3

John Paul II
To the participants in the conference on The Rights of the 
Family and the Means of Social Communication (June 4, 
1993)

3

Pontifical Council for 
Social Communica-
tions (John Paul II)

Ethics in Communications (2000) 3

Pontifical Council for 
Social Communica-
tions (John Paul II)

The Church and Internet (2002) 3

Francis
XLIX World Communications Day, 2015 – Communicat-
ing the Family: A Privileged Place of Encounter with the 
Gift of Love

3

Francis “Amoris laetitia”: Post-Synodal Apostolic Exhortation on 
love in the family (19 March 2016) 3

Source: Own study



Parental Responsibility for Media Education of Children... 197

As can be seen, the table illustrates the predominance of papal messages for 
the World Communications Day among the documents analysed. Papal messag-
es are considered lower-ranking documents, typically composed in modern lan-
guages, unlike higher-ranking documents (encyclicals, apostolic constitutions, 
decrees, bulls, apostolic letters, motu proprio), which are originally written in 
Latin and later translated into modern languages (Gacia, 2022, p. 440). The 
creation of messages is often associated with religious feasts and celebrations 
observed by the Church or various occasions deemed significant enough by the 
Pope to present the Church’s perspective on a particular issue (Pamuła, 1988,  
p. 481). Such messages usually serve a pastoral purpose, focusing on illuminat-
ing a specific issue and calling the faithful to adopt particular actions, attitudes, 
or behaviours. However, they should not be equated with ex cathedra teachings; 
they lack the characteristics of papal infallibility. Instead, they offer pastoral 
guidance to communities, clergy, or individuals seeking support or inspiration 
from the Church’s voice (Gaweł et al., 2021).
Some messages refer to the family, children, and youth even in their titles:

	− 1969 – Paul VI – Social Communications and the Family
	− 1970 – Paul VI – Social Communications and Youth
	− 1979 – John Paul II – Social Communications for the Development of the 

Child
	− 1980 – John Paul II – Social Communications and Family
	− 1985 – John Paul II – Social Communications for a Christian Promotion of 

Youth
	− 1994 – John Paul II – Television and Family: Guidelines for Good Viewing
	− 2004 – John Paul II – The Media and the Family: A Risk and a Richness
	− 2007 – Benedict XVI – Children and the Media: A Challenge for Education
	− 2015 – Francis – Communicating the Family: A Privileged Place of  

Encounter with the Gift of Love.

In addition, the topic of media and family is addressed in other documents 
and occasional papal statements. Notably, the encyclical Miranda prorsus by 
Pius XII and the pastoral instruction Communio et progressio from 1971 by the 
Pontifical Council for Social Communications are of particular importance. 

Miranda prorsus is the first encyclical-level document that extensively and 
systematically addresses the Church’s stance on media. Regarding statements 
about the family and media, six excerpts contain relevant reflections. According to 
the encyclical, modern technologies in education offer new opportunities but must 
respect the rights of both the Church and the family. Television, while bringing 
the family together, can strengthen bonds, but only if it avoids content contrary 
to love and fidelity. Parents are therefore urged to use television prudently and 



Andrzej Adamski, Tomasz Bierzyński, Barbara Przywara198

vigilantly, selecting programs suitable for their children’s age and avoiding less 
modest ones. Effective upbringing demands significant sacrifices from parents, 
including refraining from watching appealing programs for the benefit of their 
children. Similarly, radio listeners are encouraged to carefully choose broadcasts 
that promote truth, goodness, and social responsibility, ensuring they do not harm 
children and young people (Pius XII, 1957, 49, 125, 156-157, 164-165).

The instruction Communio et progressio emphasizes that parents should 
prepare young people to distinguish and select appropriate media content while 
retaining the right to make the final decision. If their judgment differs from 
their children’s opinions, parents are encouraged to clearly articulate and ex-
plain their stance. The instruction also highlights the psychological differences 
between children and adults, suggesting that programs deemed uninteresting 
or unnecessary by parents might be highly suitable for the young (Pontifical 
Council for Social Communications, 1971, n. 67). Additionally, the instruction 
advises parents to familiarize themselves with the media content that most inter-
ests their children and young people. This familiarity allows for discussions that 
help develop critical thinking skills (Pontifical Council for Social Communica-
tions, 1971, n. 68). To achieve this, parents must be capable of properly evaluat-
ing media, even if they harbour some distrust towards it (Pontifical Council for 
Social Communications, 1971, n. 70).

It is worth noting the inclusion of two post-synodal exhortations dedicated 
to the family: Familiaris consortio by John Paul II and Amoris laetitia by Pope 
Francis.

The analysis of the above documents allowed for the identification of six 
key issues that define the parents’ duties regarding children in the context of 
media education:

1.	 Media consumption as a help/opportunity in building family unity (12 doc-
uments).

2.	 The duty of educating children in critical media consumption (27 documents).
3.	 Education through good example of responsibility in using media (self-dis-

cipline of parents) – (11 documents).
4.	 Shared reading/watching of good, positive content (5 documents, 3 of 

which were issued by Pius XII and refer to watching television programs 
together. The next document is the Communio et progressio instruction, and 
then Benedict XVI returns to this proposal in 2007).

5.	 Influence on one’s family/children in abstaining from bad publications/con-
tent (30 documents). This is one of the most frequently cited ways by the 
Magisterium of the Church for practically realizing the responsibility of 



Parental Responsibility for Media Education of Children... 199

parents in educating their children to consume media. These sections usual-
ly include criticism of the media and the content they transmit. 

6.	 Appeals to civil authorities/cooperation with secular institutions in media 
education (21 documents) – this is also a frequently repeated and current 
proposal. The first fragment comes from the teaching of Pius XII, and the 
most recent from a speech by the pope to participants of the congress Dig-
nity of the child in the digital world (November 14, 2019).

Conclusion

The Church maintains that the family plays an important role in educating 
children to receive and use media. Numerous Church documents indicate that 
the family is a space for shaping Christian conscience and values, especially in 
the context of protecting children from demoralizing content in the media (Pius 
X, 1911; Pius XII, 1954, n. 24; John XXIII, 1962). Catholic doctrine empha-
sizes the role of parents in educating children to assess media and protect them 
from its negative influence (John Paul II, 1981, n. 76). According to this, parents 
should develop a critical approach to media and teach children how to wisely 
choose content. This requires an active stance, selection of materials, and limit-
ing screen time. Popes have repeatedly called for parental responsibility in this 
area (Pius XII, 1955; Paul VI, 1969; Benedict XVI, 2007, n. 2). The necessity of 
teaching children how to distinguish valuable content from harmful content is 
highlighted. The family should be the place where children acquire these skills 
(Francis, 2016, n. 274). 

Media can be a tool for spreading the Gospel, and the family is encouraged 
to cooperate in this process through conscious and valuable use of media tools 
(John Paul II, 1985, n. 6). Documents emphasize the need for dialogue between 
parents and content producers, as well as their influence on legal regulations 
regarding media to protect morality and family values (Pontifical Council for 
Social Communications, 1992). The Catholic Church clearly emphasizes the 
role of the family as an educational environment where children learn to use 
media responsibly and valuably. Thus, the family, in light of the Church’s teach-
ing, is the guardian of values in the media context. It is within this structure that 
the ability of the younger generation to critically engage with and use media in 
accordance with Christian principles is shaped.

Limitations and future research:
This study has some limitations. First, Popes’ statements on media and pa-

rental responsibility were made over many years. Media and communication 
technologies have undergone fundamental changes during this time: from print 



Andrzej Adamski, Tomasz Bierzyński, Barbara Przywara200

media, radio and television, to digital media and artificial intelligence. This 
technological evolution has had an impact on the form and content of the Mag-
isterium’s statements. 

Second, the current digital revolution brings completely new challenges in 
the field of media education. They were not present in the first decades of the 
Church’s teachings on media. Today, new problems such as digital media ad-
diction, cybercrime, privacy violations, and fake news require new responses. 
At the same time, we must note that many of the Church’s recommendations on 
responsible media use are universal and remain relevant regardless of chang-
ing technologies—this is especially true for critical thinking, selective content 
choice, and an active role for parents in shaping their children’s media habits.

Future research could focus on several important topics:
	− Comparing the teachings of the Catholic Church with the perspectives of 

other religious communities;
	− Comparing Church documents with recommendations from international 

media education organizations;
	− Analysing the Church’s teachings in the context of challenges associated 

with the development of artificial intelligence.
A key challenge for contemporary Christian media education is to find  

a balance between recognizing the potential of the media as tools for education 
and evangelization and awareness of the dangers associated with new technol-
ogies. The Church’s teachings consistently emphasize the need to foster a re-
sponsible and critical attitude towards the media and respect for human dignity.

Bibliography

A: The Church documents

Benedict XVI, 2007, 41st World Communications Day Message “Children and the Media: A Chal-
lenge for Education”, Libreria Editrice Vaticana, Rome.

Catechism of the Catholic Church (Polish edition), 2002, Pallotinum, Poznań. 
Francis, 2016, Amoris aetitia, Libreria Editrice Vaticana, Rome. 
John Paul II, 1981, Familiaris consortio, Libreria Editrice Vaticana, Rome. 
John Paul II, 1985, 19th World Communications Day Message „Social Communications for a Chri-

stian Promotion of Youth”, Libreria Editrice Vaticana, Rome.
John XXXIII, 1962, Bene ominata, Libreria Editrice Vaticana, Rome. 
Leo XIII, 1882, Etsi Nos, Libreria Editrice Vaticana, Rome.
Leo XIII, 1885, La Gioventu Cattolica italiana ai piedi del S.P. Leone XIII, La Civiltà Cattolica 

(Anno trigesimosesto), vol. 9, serie 12, fasc. 831, p. 257–272, [online], access: 11.10.2024, 
<https://books.google.it/books?id=i3kRAAAAYAAJ&pg=PA267#v=onepage&q&f=fals>.

Paul VI, 1967, 1st World Communications Day Message “Church and Social Communication: First 
World Communication Day”, Libreria Editrice Vaticana, Rome.



Parental Responsibility for Media Education of Children... 201

Paul VI, 1969, 3rd World Communications Day Message „Social Communications and the Family”, 
Libreria Editrice Vaticana, Rome.

Paul VI, 1976, Evangelii nuntiandi, Libreria Editrice Vaticana, Rome.
Pius IX, 1849, Nostris et nobiscum, Libreria Editrice Vaticana, Rome. 
Pius X, 1911, Quod hierarchia, Libreria Editrice Vaticana, Rome. 
Pius XI, 1929, Divini Illius Magistri, Libreria Editrice Vaticana, Rome.
Pius XI, 1936, Vigilanti Cura, Libreria Editrice Vaticana, Rome.
Pius XII, 1954, I rapidi progressi, Libreria Editrice Vaticana, Rome. 
Pius XII, 1955, Discorso ad un gruppo Della «Jeunesse Indépendente Catholique Féminine» del 

Belgio, Libreria Editrice Vaticana, Rome.
Pius XII, 1957, Miranda prorsus, Libreria Editrice Vaticana, Rome.
Pontifical Council for Social Communications, 1992, Aetatis novae, Libreria Editrice Vaticana, 

Rome. 
Second Vatican Council, 1963, Inter mirifica, Libreria Editrice Vaticana, Rome. 

B: Studies

Adamski Andrzej, Łęcicki Grzegorz, 2016, Teologia mediów i komunikacji–na styku nauk o me-
diach oraz nauk teologicznych, Studia Medioznawcze, vol. 2, p. 11–20.

Adamski Andrzej, 2012, Rodzina jako miejsce wychowania do korzystania z mediów w świetle na-
uczania Kościoła Katolickiego, in: Kapłan i rodzina w mediach, Andrzej Adamski, Kamila 
Kwasik, Grzegorz Łęcicki (eds.), Elipsa, Warszawa.

Adamski Andrzej, 2016, Benedykt XVI jako „teolog komunikacji cyfrowej” w świetle jego orędzi na 
Światowe Dni Środków Społecznego Przekazu, Biuletyn Edukacji Medialnej, no. 1, p. 143–155.

Bierzyński Tomasz, 2012, Kompendium Dokumentów Soboru Watykańskiego II, Biblos, Tarnów.
Bierzyński Tomasz, 2023, Katolicka edukacja medialna. Odpowiedzialność jako pojęcie kluczowe 

w oficjalnym nauczaniu Kościoła katolickiego na temat edukacji medialnej, Biblos, Tarnów.
Gacia Tadeusz, 2022, Latinitas curialis na przykładzie Epistulae gratulatoriae Benedicta XVI. Przy-

bliżenia leksykalne i stylistyczne, Vox Patrum, vol. 83, p. 439–456, DOI: 10.31743/vp.13418.
Gaweł Arkadiusz, Marzena Mańdziuk, Marek Żmudziński, Małgorzata Gosek, Marlena Krawczyk-

-Suszek, Mariusz Pisarski, Andrzej Adamski, Weronika Cyganik, 2021, Effects of Pope Fran-
cis’ Religious Authority and Media Coverage on Twitter User’s Attitudes toward COVID-19 
Vaccination, Vaccines, vol. 9, no. 12, p. 1487, DOI: 10.3390/vaccines9121487.

Gosek Małgorzata, Andrzej Adamski, 2023, Edukacja Medialna w polityce oświatowej instytucji 
państwowych oraz działaniach organizacji pozarządowych w Polsce, Społeczeństwo i Polity-
ka, vol. 76 (3), p. 81–98, DOI: 10.34765/sp.0323.a05.

Hofman Iwona, 2018, Teologia środków społecznego przekazu a paradygmat nauki o mediach, in: 
Teologia środków społecznego przekazu w naukach o mediach, Jerzy Olędzki (ed.), Wydaw-
nictwo UKSW, Warszawa, p. 195–208.

Lenard Max, 2008, On the Origin, Development and Demise of the Index Librorum Prohibitorum, 
Journal of Access Services, vol. 3, no. 4, p. 51–63, DOI:10.1300/J204v03n04_05.

Lewek Antoni, 2010, Informacja w nauce Kościoła o mediach, Kultura – Media – Teologia, no. 
2(2), p. 8–23.

Nęcek Robert, 2019, Miłosierny wymiar komunikacji w świetle nauczania papieża Franciszka, in: 
Papież Franciszek i współczesność: z refleksji nad fenomenem komunikowania się, Wojciech 
Misztal, Robert Nęcek, Maciej Radej (eds.), Wydawnictwo Naukowe UPJPII w Krakowie, 
Kraków, p. 143–155. 

Pamuła Stanisław, 1988, Polskie wydanie „Osservatore Romano” 1980–1984, Analecta Cracovien-
sia, vol. 20, p. 469–489.



Andrzej Adamski, Tomasz Bierzyński, Barbara Przywara202

Pokorna-Ignatowicz Katarzyna, 1992, Media masowe i opinia publiczna w wypowiedziach Piusa 
XII, Zeszyty Prasoznawcze, vol. 33, no. 1-2/129, p. 75–87.

Pokorna-Ignatowicz Katarzyna, 2000, Instrukcja duszpasterska Communio et progressio o środkach 
społecznego przekazu: Refleksje w trzydziestą rocznicę jej przyjęcia, Zeszyty Prasoznawcze, 
no. 3–4/163–164, p. 159–171.

Pokorna-Ignatowicz Katarzyna, 2002, Kościół w świecie mediów. Historia – dokumenty – dylematy, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków.

Pontifical Council for Social Communications, 1971, Communio et progressio, Libreria Editrice 
Vaticana, Rome.

Sobczak Jacek, 2017, Cenzura polityczna wobec karykatury. Doświadczenia francuskie II połowy 
XVIII i pierwszej połowy XIX wieku. Przyczynek do walki o wolność słowa, Czasopismo Praw-
no-Historyczne, vol. 69, no. 2, p. 284.

Tomasz z Akwinu, 1978, Suma teologiczna, vol. 4, Veritas, Londyn.
Villani Susan, 2001, Impact of media on children and adolescents: A 10-year review of the research. 

Journal of the American Academy of Child & Adolescent Psychiatry, no. 40(4), p. 392–401.
Wedziuk Mariusz, 2013, Kościół, Rodzina, Media, Wydawnictwo Sióstr Loretanek, Warszawa.
Wojtkowska Anna, Hewiak Ewa, Gąsiorowska Agata, 2023, Nadużywanie mediów elektronicznych 

przez dzieci i młodzież: badanie rozpowszechnienia problemu, jego determinantów i nowej in-
terwencji profilaktycznej redukującej skalę problemu. Fundacja Badań Społecznych, Szczecin.

Odpowiedzialność rodziców za edukację medialną dzieci: 
trendy i kierunki refleksji duszpasterskiej Magisterium Kościoła

Streszczenie: Artykuł analizuje nauczanie Kościoła katolickiego na temat edukacji medialnej, ze 
szczególnym uwzględnieniem odpowiedzialności rodziców za przygotowanie dzieci i młodzieży 
do świadomego i krytycznego korzystania z mediów. Celem pracy jest usystematyzowanie tego 
nauczania, zidentyfikowanie dominujących trendów oraz wskazanie istniejących luk badawczych. 
W badaniu wykorzystano metodę analizy oficjalnych wypowiedzi kościelnych, które są zawarte  
w ogólnodostępnych dokumentach, w tym encyklik, adhortacji i orędzi papieskich. Autorzy sporzą-
dzili bazę oficjalnych wypowiedzi Kościoła. Procedura badawcza obejmowała selekcję 104 frag-
mentów wypowiedzi Magisterium, a następnie ich kategoryzację według wydźwięku (pozytywny, 
negatywny, neutralny) i rodzaju (wezwania do działania, stwierdzenia opisowe).

Wyniki badań wskazują, że akcenty w omawianym nauczaniu kościelnym rozkładają się nie-
równomiernie. Najczęściej obejmują wezwanie rodziców do selekcji treści medialnych, rozwija-
nia krytycznego myślenia u dzieci oraz współpracy z instytucjami świeckimi na rzecz odpowie-
dzialnego korzystania z mediów. Papieżem, który przywiązywał największą wagę do roli rodziców  
w edukacji medialnej dzieci był Jan Paweł II. Opracowanie wnosi wartość naukową poprzez syste-
matyczne przedstawienie dokumentów Kościoła dotyczących edukacji medialnej w zakresie odpo-
wiedzialności rodziców oraz wskazuje na potrzebę dalszych badań w obszarze interdyscyplinarnym, 
łączącym teologię mediów, nauki o rodzinie i medioznawstwo.

Słowa kluczowe: 	dzieci i młodzież, rodzina, komunikacja społeczna i media, teologia mediów  
i komunikacji, nauki o rodzinie.



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11708

Iryna Betko*
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie (Polska)

„KOMPLEKS MATKI” W ŻYCIU I TWÓRCZOŚCI ŁESI  
UKRAINKI I MARINY CWIETAJEWEJ (PRÓBA  

PORÓWNAWCZEJ ANALIZY TYPOLOGICZNEJ)

Streszczenie: W artykule podjęto próbę analizy porównawczo-typologicznej różnych przejawów 
„kompleksu matki” w procesie kształtowania się osobowości Łesi Ukrainki i Mariny Cwietajewej,  
a także jego wpływu na niektóre aspekty ich twórczości literackiej. Matki obu pisarek odegrały w ich 
losach rolę ambiwalentną, zaś w charakterze przeżywania „kompleksu matki” przez każdą z nich, 
można zaobserwować pewne podobieństwa. I chociaż obie kochały swoje utalentowane matki i za-
chwycały się nimi, co zostało odzwierciedlone w młodzieńczej liryce poetek, osobisty wpływ Olhi 
Kosacz-Drahomanowej i Marii Cwietajewej-Mejn na własne córki miał również swoją ciemną stronę.

Słowa kluczowe: 	Łesia Ukrainka, Marina Cwietajewa, kompleks matki, życie i twórczość, analiza 
porównawczo-typologiczna.

W ukraińskim literaturoznawstwie problematyka badawcza, dotycząca po-
równania różnych aspektów życia i twórczości Łesi Ukrainki (właśc. Łarysy 
Kosacz-Kwitki, 1871–1913) i Mariny Cwietajewej (1892–1941), poruszana jest 
w publikacjach o charakterze ściśle naukowym (Zborovs’ka, 2002; Polyakova, 
2021), jak też popularnonaukowym (Zustrich u literaturniy kav’yarni, prysvyache-
na tvorchosti dvokh vidomykh poetes – Lesi Ukrayinky ta Maryny Tsvyetayevoyi, 
[b.r.]). Analiza komparatystyczna tych postaci nie została jeszcze opracowana  
w sposób wyczerpujący. Niniejszy artykuł stanowi próbę badania porównawczo-
-typologicznego różnych przejawów „kompleksu matki” (Yung, 1997a, s. 184–
198; Sharp, 1998, s. 88–91) w procesie kształtowania się osobowości obu pisarek.

Na początku warto zwrócić uwagę na kilka faktów. Obie pisarki urodziły 
się i wychowały w rodzinach należących do elity intelektualnej swoich cza-
sów i miały dość liczne rodzeństwo1. Ich ojcowie Piotr Kosacz (1842–1909) 

* Adres: prof. dr hab. Iryna Betko; iryna.betko@uwm.edu.pl; ORCID: 0000-0002-8930-7476.
1 Łesia miała dwóch braci: starszego Mychajłę (1869–1903) i młodszego Mykołę (1884–1937) oraz 

trzy młodsze siostry: Olhę Kosacz-Krywyniuk (1877–1945), Oksanę Kosacz-Shymanowską (1882–1975) 
i Izydorę Kosacz-Borysową (1888–1980). Marina miała przyrodnie starsze rodzeństwo – siostrę Walerię 
(1883–1966) i brata Andrieja (1890–1933) oraz młodszą rodzoną siostrę Anastazję (1894–1993).



Iryna Betko204

oraz Iwan Cwietajew (1847–1913) – to ponadprzeciętnie uzdolnieni mężczyź-
ni, którzy wspięli się na wysokie szczeble kariery, pełniąc służbę w instytu-
cjach cywilnych. Mogli też pochwalić się innymi zasługami2. W obu rodzinach 
główną rolę w opiece nad dziećmi tradycyjnie sprawowały matki – ukraińska 
pisarka, publicystka, etnografka i osoba publiczna Ołena Pchiłka (właśc. Olha 
Kosach, z domu Drahomanowa, 1849–1930) i pianistka Maria Cwietajewa  
(z domu Meyn, 1868–1930; powodowana szlachetnymi pobudkami, została ona 
drugą żoną znacznie starszego od siebie wdowca, który miał ośmioletnią córkę  
i rocznego syna z pierwszego małżeństwa). Warto w tym miejscu zwrócić uwa-
gę na pewien szczegół: Kosacz i Cwietajew kochali wszystkich swoich potom-
ków mocno i – co bardzo istotne – jednakowo3. Inaczej było w przypadku ich 
żon, które, niestety, miały tendencję do faworyzowania jednych dzieci kosztem 
innych, co nie zapewniało tym ostatnim komfortu psychicznego w rodzinie. 
Szczególnie zaś w życiu swoich genialnych starszych córek, Łesi i Mariny, obie 
utalentowane kobiety odegrały rolę ambiwalentną. Z tego względu obie pisarki 
zmagały się z „kompleksem matki”, a w ich doświadczeniach można doszukać 
się szeregu psychologicznych podobieństw.

Analizę porównawczą należałoby zacząć od tego, że zarówno Łesia, jak 
i Marina z oddaniem kochały swoje ekscentryczne matki i je podziwiały.  
W oparciu o koncepcję jungowskiej psychologii analitycznej, można powie-
dzieć, że obie kobiety budziły u swoich córek doświadczenia o charakterze 
numinotycznym (Sharp, 1998, s. 116). Przejawiały się one poprzez wyolbrzy-
mianie obrazu rodzicielki, który urastał do skali tzw. „osobowości manicznej 
– Wielkiej Matki” (Yung, 1996, s. 299–315; Yung, 1997a, s. 326–337; Sharp, 
1998, s. 121–122, 154; Piróg, 1999, s. 73–74). Co więcej, postać matki stanowi-
ła dla obu pisarek obiekt nieświadomej projekcji (Sharp, 1998, s. 135) najskryt-
szych archetypowych motywów jaźni4.

2 Piotr Kosacz to ukraiński prawnik, osoba publiczna, nauczyciel, radca stanu, filantrop, członek „Sta-
rej Wspólnoty” (ukr. Stara hromada), aktywny działacz kijowskiego oddziału Towarzystwa Geograficzne-
go; Iwan Cwietajew to rosyjski naukowiec–historyk, archeolog i krytyk sztuki, członek–korespondent pe-
tersburskiej Akademii Nauk, profesor Uniwersytetu Moskiewskiego, tajny radca, twórca i pierwszy dyrektor 
Muzeum Sztuk Pięknych (obecnie Państwowe Muzeum Sztuk Pięknych im. Puszkina w Moskwie). Obaj 
umarli mniej więcej w tym samym wieku: Kosacz dożył 67 lat, natomiast Cwietajew 66 lat.

3 Olha Kosacz-Krywyniuk, siostra i biografka Łesi Ukrainki, zaświadcza, że ojciec bardzo kochał 
Miszę, przy czym wszystkie swoje dzieci kochal mniej więcej tak samo. Łesię zaś darzył szczególną 
miłością, nigdy nie sprawił jej bólu (Kosach-Kryvynyuk, 1970). Z kolei w liście do Wasilija Rozanowa 
(1856–1919) z 8 kwietnia 1914 r. Cwietajewa pisała: „Papa nas ochen’ lyubil” [Tata bardzo nas kochał] 
(Tsvetaeva, 1994–1995, t. 6, s. 124). Tu i dalej streszczenia i tłumaczenia z języków ukraińskiego i rosyj-
skiego dokonała autorka artykułu.

4 Pod pojęciem jaźni w tym kontekście należy rozumieć te najlepsze cechy i właściwości ludzkiej 
osobowości, których człowiek zazwyczaj nie jest świadomy, dostrzegając je – za sprawą nieświadomego 
mechanizmu psychologicznej projekcji – w innych ludziach. Bardziej szczegółowe informacje na temat 



„Kompleks matki” w życiu i twórczości Łesi Ukrainki i Mariny Cwietajewej... 205

Według Kosacz-Krywyniuk, ich matka, Olha Petriwna, stała się dla wszyst-
kich sześciorga dzieci niemal bóstwem, zaś Łesia darzyła ją bezgraniczną miło-
ścią i przez całe życie, wysoko ceniła (Kosach-Kryvynyuk, 1970). 

Pozytywną rolę, jaką matka odegrała w losach Łesi, naprawdę trudno prze-
cenić. Pomimo licznych problemów, jakie od najmłodszych lat dotykały jej naj-
starszą córkę, wychowała ją na silną, twórczą, aktywną osobę, wspierała na 
każdym etapie walki z nieuleczalną chorobą, zapewniała konsultacje i lecze-
nie u najlepszych specjalistów, m.in. w klinikach europejskich, a także organi-
zowała podróże zagraniczne. Robiła wszystko, co mogła, by Lesia otrzymała  
w domu wszechstronne wykształcenie i rozwijała talent literacki. Oprócz tego, 
pomogła w publikacji jej pierwszych prób poetyckich. To z inicjatywy matki 
pod koniec 1884 r. w galicyjskim czasopiśmie „Zorya”5 ukazały się pierwsze 
utwory poetki. Właśnie wtedy matka nadała córce pseudonim „Łesia Ukrain-
ka”, który na zawsze przylgnął do pisarki.

W przeciwieństwie do Olhi Kosacz-Drahomanowej, która przeżyła Łesję 
Ukrainkę o 17 lat, Maria Cwietajewa-Mein zmarła w wieku 37 lat i dość wcze-
śnie osierociła najstarszą córkę – dziewczynka miała wówczas 13 lat. Niemniej 
jednak, dzięki swojej bogatej artystycznej osobowości i szerokim horyzontom 
myślowym, odcisnęła ona głęboki ślad w sercu i umyśle Mariny6. „Mat’ – sama 
liricheskaya stichiya” [Matka jest czystym żywiołem lirycznym] (Tsvetaeva, 
1940) – pisała Cwietajewa w styczniu 1940 r., a kilka lat wcześniej w autobio-
graficznym eseju „Mat’ i muzyka” [Matka i muzyka] (1934) z głębokim prze-
konaniem stwierdziła, że wszystko, co w niej najlepsze, zawdzięcza jej (Tsveta-
eva, 1979, t. 2, s. 175–176).

To ostatnie zdanie można odnieść także do Łesi Ukrainki. W jej wczesnej 
poezji, obok alegorycznych postaci „macierzyńskich” ucieleśnionych w obrazie 
Ukrainy (tekst II. „Ukrayino! Plachu sliz’my nad toboyu…” [Ukraino! Wyle-
wam łzy za ciebie…] z cyklu „Sl’ozy-perly” [Łzy-perły], pierwsza publikacja: 
1891) i przyrody („Do Natury” [Do przyrody], pierwsza publikacja: 1889) po-
jawia się całkowicie realistyczny obraz matki, który znalazł odzwierciedlenie  
w pierwszym zbiorze „Na krylakh pisen’” [Na skrzydłach pieśni] (Lwów, 1893). 
W tym miejscu warto przyjrzeć się bliżej czterem wierszom z cyklu „Dytyachi” 
[Dziecięce]7, który rozpoczyna miniatura „Na zelenomu horbochky…” [Na zie-

specyfiki archetypu jaźni zob. w źródłach i opracowaniach (Yung, 1997b, s. 35–49; Yung, 1997c, s. 53–
120; Samuels, 1997, s. 150–216; Sharp, 1998, s. 82–83; Piróg, 1999, s. 74–78).

5 W 22 numerze ukazał się wiersz Konwalia, a w numerze 23 – Safona.
6 W liście do Rozanowa z 8 kwietnia 1914 r. Cwietajewa krótko charakteryzuje solidny krąg lektur 

swojej matki, a także jej niepowtarzalne walory duchowe (ogronmy talent muzyczny, nieprzeciętne zdol-
ności językowe i literackie, fenomenalna pamięć i in.) (Tsvetaeva, 1994–1995, t. 6, s. 123). 

7 W wydaniu z 1904 r. cykl nosi tytuł „V dytyachomu kruzi” [W dziecięcym kręgu].



Iryna Betko206

lonym pagórku…] (1885). Utwór o nieskomplikowanej, na pierwszy rzut oka, 
treści i formie, stanowi w rzeczywistości rozbudowaną / rozszerzoną metaforę, 
kryjącą głęboki sugestywny podtekst mitologiczno-poetycki. Skąpana w słońcu 
biała chatka, umieszczona w wyidealizowanej przestrzeni, z dala od zgiełku 
świata, porównywana jest do spokojnego, zadbanego dziecka, które wyszło  
z domu na spotkanie ze swoją ukochaną i kochającą matką.

Para matki z dzieckiem pojawia się także w trzecim wierszu analizowanego 
cyklu „Mamo, ide vzhe zyma…” [Mamo, już zima nadchodzi…] (1891). Stano-
wiąc przykład liryki roli, utwór przedstawia scenę z życia, w której dociekliwy 
chłopiec, patrząc przez okno, zadaje dziecinnie proste pytania dotyczące tego, 
co widzi, a matka szczegółowo i cierpliwie odpowiada mu. W pozostałych tek-
stach obecność matki daje się zidentyfikować tylko hipotetycznie: nie została 
bowiem ona określona w sposób jednoznaczny. Wiersz drugi („Lito krasneye 
mynulo…” [Piękne lato już minęło…], 1887), podobnie jak trzeci, zawiera dia-
log. Rozmowa toczy się między matką (lub osobą równie mądrą i życzliwą jak 
ona) a dziećmi, które narzekają na srogą zimę. Ostatni tekst cyklu „Tishsya, 
dytyno, poky shche malen’ka…” [Ciesz się, dziecinko, że jesteś maleńka…] 
(1891) można odczytać jako liryczny monolog skierowany do dziecka. Boga-
te osobiste doświadczenia wrażliwej autorki, prowadzącej nasycone życie we-
wnętrzne – emocjonalne, duchowe i twórcze, są przekazywane w, przystępnej 
wyobraźni dziecka, formie bajki.

Obraz matki został zarysowany także w dwóch innych utworach ze zbioru 
„Na skrzydłach pieśni”, gdzie pojawiają się bezpośrednie dedykacje dla Olhi Pie-
triwny. W końcowej zwrotce wiersza „Vechirnya hodyna. Kochaniy mami” [Go-
dzina wieczorna. Ukochanej mamie] (1889), podobnie jak w miniaturze „Na zie-
lonym pagórku…”, posłużono się podobną mitologiczno-poetycką metaforą: noc 
spowijająca białe chatki i powiew wiosennego wiatru porównuje się do matki otu-
lającej małe dzieci do snu. Natomiast w poemacie „Misyachna lehenda. Posvyata 
moyiy mami” [Księżycowa legenda. Dedykacja dla mojej mamy] (1891–1892) 
obraz matki głównego bohatera – poety i piewcy – zostaje wykreowany poprzez 
jej pieśni, które śpiewała nad kołyską syna, a które pokochał on na całe życie.

Dedykując własne utwory matce, Łesia podtrzymywała z nią aktywny 
twórczy dialog, zainicjowany przez samą Ołenę Pchiłkę. Bowiem to ona jako 
pierwsza zadedykowała swojej młodej córce drugi rozdział tomiku poetyckiego 
„Dumky-merezhanky” [Koronkowe myśli] (Kijów, 1886), w którym znalazły się 
m.in. takie wiersze jak „Kalyna” [Kalina], „Spivec'” [Piewca] i „Prorok”8. Łesia 

8 Zob.: ІІ. „Perespivy. Posvyata Lesi Ukrayintsi” [Naśladowania. Dedykacja Łesi Ukraince]. Dedy-
kowanie swoich utworów Łesi przez matkę–poetkę w istocie modeluje określoną sytuację dialogową, czyli 
pobudza twórczy impuls u córki. Jednocześnie jej artystyczny zamysł ujawnia się w ideowo-estetycznym wy-
pełnieniu tekstów poetyckich, wyznaczających krąg zadanych tematów (Danylyuk-Tereshchuk, 2019, s. 85).



„Kompleks matki” w życiu i twórczości Łesi Ukrainki i Mariny Cwietajewej... 207

odezwała się na to lirycznymi refleksjami, nadając im te same tytuły oraz rozwi-
jając i pogłębiając tematy poruszone przez matkę. Dotyczyły one ważnej społecz-
nej misji sztuki9, służby proroka swemu narodowi10, czy ofiarnej miłości, która 
zwycięża śmierć11. Warto dodać, że wczesny poemat Łesi „Samson”, również 
stanowił twórczą odpowiedź na dwa patriotyczne poematy matki – „Judyta”  
i „Debora”12 (one także zostały zadedykowane córce). Nieprzypadkowo zatem bo-
haterami wszystkich trzech dzieł uczyniono postacie z ksiąg Starego Testamentu.

Jak słusznie zauważa Piotr Odarczenko (1903–2006), we wczesnych utwo-
rach poetyckich Łesi Ukrainki można dostrzec wyraźny wpływ jej matki Ołeny 
Pcziłky, ale później Łesia odnajduje własną drogę (Odarchenko, [b.r.]). Z bie-
giem czasu obraz matki pojawia się w jej wierszach coraz rzadziej. W drugim 
zbiorze poetyckim „Dumy i mriyi” [Myśli i marzenia] (Lwów, 1899) pełni on 
funkcje pomocnicze i znajdziemy go jedynie w trzech tekstach13, zaś w zbiorze 
trzecim „Vidhuky” [Echa] (Czerniowce, 1902) jest całkowicie nieobecny.

O wiele częściej niż u Łesi Ukrainki obraz matki pojawia się w młodzień-
czych tekstach Cwietajewej. Nikołaj Gumilow (1886–1921) trafnie zauważył, że 
w debiutanckim zbiorze 18-letniej poetki „Vecherniy albom” [Album wieczorny] 
(Moskwa, 1910) „slovo mama pochti ne skhodit so stranitc” [słowo mama pra-
wie nigdy nie schodzi ze stron] (Gumilev, 1990, s. 121). Kolejna różnica wynika  
z faktu, że Olha Pietriwna jest bezpośrednio wspominana jedynie w dwóch dedy-
kacjach, a nie w samych tekstach Łesi, gdzie obraz matki z reguły przyjmuje po-
stać uogólnioną i nieskonkretyzowaną. Tymczasem w młodzieńczych wierszach 
Mariny, obok wspomnień o „cudzych matkach” i matce jako symbolicznej posta-

9 Zob.: „Spivetsʹ” (marzec – kwiecień 1889); wiersz ten znajduje się w zbiorze „Na skrzydłach pie-
śni“. Temat ważnej misji, jaką pełni sztuka wybrzmiewa także w poemacie „Księżycowa legenda“ i wielu 
innych dziełach Łesi Ukrainki. Stanowi on jeden z centralnych tematów jej twórczości.

10 Zob: „Prorok. (Z biblijnykh motyviv)” [Prorok. Z motywów biblijnych], 11.11.1906. Wyrazi-
ste obrazy proroków, genetycznie nawiązujące do Starego Testamentu, Łesia Ukrainka stworzyła rów-
nież w oryginalnym tematycznym dyptyku poematów dramatycznych „U poloni (Vavilons’kyy polon)“  
[W niewoli (Babilońska niewola], 15.02.1903 oraz „Na ruyinakh” [Na ruinach], 11.09.1904.

11 Zob.: „Kalyna” (20.06.1901). Rozwój fabuły pieśni ludowej zawartej w tym wierszu osiąga swój 
punkt kulminacyjny w najsłynniejszym dziele Łesi Ukrainki – dramacie feerycznym „Lisova pisnya” 
[Pieśń lasu] (1911).

12 Poemat „Samson“ został po raz pierwszy opublikowany w 1892 r., a rok później wszedł do zbioru 
„Na skrzydłach pieśni“. Samson to sędzia-bohater Księgi Sędziów (Sdz 13–16). Poemat „Judyta“ (por. 
Księga Judyty) został włączony do zadedykowanego Łesi rozdziału II. „Perespivy” w zbiorze „Dumky-
-merezhanky“. Poemat „Deborа. Bibleys’kyy obraz (Posvyata Lesi Ukrayintsi)“ [Debora. Biblijny obraz. 
(Dedykacja Łesi Ukraince)] po raz pierwszy ukazał się w kobiecym almanachu „Pershyy vinok” [Pierw-
szy wianek] (Lwów, 1887). Debora to bohaterka Księgi Sędziów (Sdz. 4–5), czwarta z kolei to sędzia 
izraelitów i prorokini.

13 Zob. wiersze z cyklu „Nevil’nychi pisni“ [Pieśni niewolników]: „Maty-nevil’nytsya“ [Niewol-
nica-matka] (1895), „Poet pid chas oblohy“ [Poeta w czasie oblężenia] (12.04.1896), „Hrishnytsia“ 
[Grzesznica] (15.09.1896).



Iryna Betko208

ci poetyckiej14, ukazane zostały również rzeczywiste cechy Marii Aleksandrow-
ny, zachowane w pamięci córki, a także zdarzenia z ich wspólnego życia itp.15. 
To właśnie ta specyfika jest jednym ze źródeł głębokiego liryzmu i nowatorstwa 
zbioru Cwietajewej, które decydują o jego odważnej, czasem do przesady, in-
tymności, bezpośrednim, impulsywnym podziwie dla drobnostek życia, tj. o tym 
wszystkim, co czyni „Album wieczorny” nie tylko sympatyczną książką dziew-
częcych wyznań, ale i pięknych wierszy (Gumilev, 1990, s. 121).

W drugiej książce „Volshebnyy fonar’” [Magiczna latarnia] (Moskwa, 1912) 
20-letnia już poetka w dalszym ciągu odczuwa „smutek z powodu śmierci matki” 
(Saakyants, 1999, s. 24), o czym świadczy jej pierwszy tematyczny cykl „Deto-
chki” [Dziąteczki]. „Mame” [Dla mamy] – taki tytuł nosi wiersz, który otwiera 
cykl, a w jego strofach pojawiają się słowa: „pechal’naya mama” [smutna matka]  
(„V subbotu” [W sobotę]), „mama […] milaya” [mama […] kochana] („Za kniga-
mi” [Przy książkach]), „mama […] tsaritsa” [mama […] caryca] („Mama na da-
che” [Mama na daczy]), „mamochka” [mamusia] („V skvere” [W skwerze]). Ma-
rina nieustannie kreuje cechy wyglądu i sposób zachowania swojej matki – ‘bujne 
kosmyki włosów, powolne westchnienie, twarz’ uśmiechająca się do dziecka ‘nad 
przytulnym łóżeczkiem’ („Dla mamy”), ‘niebieskie przezroczyste żyły na małych 
rączkach’, blade ‘zimne policzki’ („Posle prazdnika” [Po świętach]) etc. Szcze-
gólnie podkreśla ‘młodzieńczy smutek’ Marii Aleksandrowny: jej ‘smutne usta’, 
‘kropelki łez na rzęsach’ („Dla mamy”), ‘smutne oczy’ („Po świętach”), ‘smutne 
łzy’ („Sovet” [Narada]) (Tsvetaeva, 1912).

U Mariny obraz matki nierozerwalnie łączy się z przedmiotami, które do 
niej należały. Każdy z nich tworzy własny, szczególny liryczno-psychologiczny 
mini-wątek. W porównaniu do „Albumu wieczornego”, w „Magicznej latar-
ni” przedmioty te pojawiają się znacznie częściej. O ile w pierwszym zbiorze 
wspomniano jedynie o ‘matczynym szalu’, owiniętym wokół małych sióstr–

14 Zob. wiersze z cyklów: „Detstvo” [Dzieciństwo] (XI. „V Lyuksemburgskom sadu“ [W Ogro-
dzie Luksemburskim], XXXI. „Mama v sadu” [Mama w ogrodzie], XXXII. „Mama na lugu” [Mama na 
łące], XXXIV. „U krovatki” [Przy łóżeczku] i in.), „Lyubov'” [Miłość] (28. „Raznyye deti“ [Różne dzie-
ci“)], „Tol’ko teni” [Tylko cienie] (II. „U grobika” [Przy trumience], XXXII. „Mama za knigoy” [Mama  
z książką], XXXIV. „Utomlenye“ [Zmęczenie], XXXV. „Balovstvo“ [Psoty] i in.).

15 Zob. fragmenty utworów z cyklu „Dzieciństwo“: „Ukutany maminoy shal’yu [Musia i Asia – 
przyp. I. B.], / … / Bledneyem, ne smeem vzdochnut’“ (II. „V zale”); „Derzhala mama nashi ruki, / K nam 
zaglyanuv na dno dushi. / О, etot chas, kanun razluki, / О predzakatnyy chas v Ouchy!“ (ХХ. „V Ouchy”); 
„My v trave, vokrug sineyut slivy, / Mama Lichtenstein chitaet vslukh“ (ХХIII. „Kak my chitali »Lichten-
stein«”); »My k mame zhmemsya […] Khlopochet mama« (ХХV. „Ot’’ezd“); »– Uzh pozdno! – Mama, 
desyat’ strok!… / No k schast’ju mama zabyvala« (ХХVI. „Knigi v krasnom pereplete“, 1910); „Vidno 
grust’ ostavila w nasledstvo / Ty, o mama, devochkam svoim!“ (ХХVII. „Mame“), a także z cyklów „Mi-
łość“: „Mne tikhon’ko shepnula vechernyaya zala / […] / Vse skazhi mne, kak vse rasskazala odnazhdy / 
Mne tvoya odinokaya mama“ (29. „Nasha zala“) i „Tylko cienie“: „V zale – drozhashchiye zvuki… / Eto 
tuchon’ko royal’ / Tronuli maminy ruki” (XXXIII. „Probuzhdeny“) (Tsvetaeva, 1910).



„Kompleks matki” w życiu i twórczości Łesi Ukrainki i Mariny Cwietajewej... 209

marzycielek (wiersz II. „V zale” [W salonie] z cyklu „Dzieciństwo”), to w dru-
gim jest już cała kolekcja przedmiotów należących do mamy, czyli ‘pierścionek  
z jasnych rubinów’ („Dla mamy”); futro matki, w którym „drzemie Asia” pod-
czas słuchania strasznej bajki („W sobotę”); misterny łańcuszek na szyi mat-
ki, którym bawi się córka, wtulona w jej ramiona („Zhivaja tsepochka” [Żywy 
łańcuszek]); oświetlony złotymi promieniami słońca ‘wianek błękitny’ z cha-
brów ‘na głowie matki-carycy’, którym ozdobiły ją córki („Mama na daczy”); 
‘kolczyki’ i ‘bransoletki’, które mama ‘zdjęła’ i ‘odpięła – dlaczego?’ („Posle 
gostey” [Gdy goście odeszli]) (Tsvetaeva, 1912).

W obu tomikach pojawia się oczywiście fortepian – główny atrybut Marii 
Aleksandrowny. Ale na razie jest tylko wzmiankowany. Jego spersonifikowa-
ny, złożony pod względem archetypowym obraz, odzwierciedlający pełen za-
kres doświadczeń z dzieciństwa i młodości Cwietajewej, jej ‘stłumione afekty’ 
i ‘wyparte konflikty’ wewnętrzne, ‘nie kompensowane’ (Sharp, 1998, s. 127, 
38–41, 23, 154–155, 93–95, 86) również w wieku dojrzałym, zostanie wykre-
owany dwie dekady później w autobiograficznym eseju „Matka i muzyka”.

*
Idealizowanie obrazu rodzicielki w młodzieńczych tekstach Łesi Ukrainki 

i Cwietajewej odsłania bardzo istotne, lecz nie wszystkie aspekty przebiegu 
„kompleksu matki” u ich autorek. W obu przypadkach oddziaływanie osobowo-
ści Olhi Pietriwny i Marii Aleksandrownej miało również ciemną stronę. Z tego 
powodu w rodzinach, gdzie dorastały przyszłe pisarki, panowała co najmniej 
dwuznaczna, a nawet neurotyczna (Sharp, 1998, s. 43–46, 106–110) atmosfera, 
wywołująca liczne napięcia o charakterze psychologiczno-emocjonalnym.

We wspomnieniach zatytułowanych „Istoriya odnogo posvyashcheniya” 
[Historia jednej dedykacji] (1931) Cwietajewa mimochodem dokonuje znamien-
nego wyznania, że jej wiersze są zainspirowane przez matkę, dodając, że podob-
nie jak i pozostałe nieszczęścia (Tsvetaeva, 1979, t. 1, s. 349). Coś podobnego 
konstatuje także Kosacz-Krywyniuk twierdząc, że ‘w naturze’ Olhi Pietriwny, 
obok niewątpliwie pięknych rysów, znaleźć można było też takie, które bardzo 
boleśnie raniły bliskich, przede wszystkim jej dzieci. I dlatego swoimi pozy-
tywnymi i negatywnymi cechami charakteru pozostawiła ona głęboką bliznę  
w duszy Łesi (Kosach-Kryvynyuk, 1970). Próbę analizy tej dwoistości, która 
ukorzeniła się w nieświadomych sferach psychiki matki i wywarła traumatyczny 
(Sharp, 1998, s. 160) wpływ na psychiczne samopoczucie Łesi, podjęła Niła 
Zborowska (1962–2011). Zdaniem autorki, ambiwalentne zachowania matki 
uwarunkowały jej specyficzną rolę w życiu Łesi. Matka obdarzyła ją zarówno 
talentami, jak też chorobami, była dla córki jakimś nieokiełznanym bóstwem, 
które wszystko daje, a chwilę później może odebrać (Zborovs’ka, 2002, s. 28).



Iryna Betko210

Paradoksalnie, obie pisarki doświadczyły w dzieciństwie dość mocnego 
deficytu matczynej miłości. Jak wynika z obserwacji Kosacz-Krywyniuk, Łesia 
była najpierw zupełnie niekochana przez matkę, a potem zdecydowanie mniej 
kochana niż uwielbiany przez nią pierworodny syn Misza i inne dzieci (Ko-
sach-Kryvynyuk, 1970). Z kolei ‘niekochaną’16 Marinę od najmłodszych lat 
bolał fakt, że jej matka wyraźnie nie wiedziała, jak dzielić miłość równo między 
swoje dzieci (nie tylko te przybrane, ale także rodzone). Na krótko przed śmier-
cią wypowiada te bolesne, na wskroś wycierpiane słowa: „Ya u swoyey materi 
starshaya doch’, no lyubimaya – ne ya. Mnoyu ona gorditsya, vtoruyu – lyubit. 
Rannyaya obida na niedostatochnost’ lyubvi” [Jestem starszą córką mojej mat-
ki, ale kocha ona – nie mnie. Ze mnie jest dumna, drugą – kocha. Dziecięca ura-
za z powodu niedostatku miłości] (Tsvetaeva, 1940). Motyw wczesnej „lichnoy 
obidy detstva” [osobistej urazy dzieciństwa] (Tsvetaeva, 1979, t. 1, s. 345) jest 
tym ważniejszy, że według głębokiego przekonania Cwietajewej, wyrażone-
go w liście do Wiery Buniny-Muromcewej (1881–1961) z 19 sierpnia 1933 r., 
„detstvo sil’nej vsego” [nie ma nic równie silnego, jak dzieciństwo] (Tsvetaeva, 
1994–1995, t. 7, s. 243). A w szczególności dzieciństwo, naznaczone potężną 
presją psychologiczną ze strony archetypowego obrazu matki. 

Kolejny zbieg okoliczności, pełen szczególnego wydźwięku psychologicz-
nego, egzystencjalnego i symbolicznego, wiąże się z uniwersalnym problemem 
niedoboru matczynej miłości: ze względów zdrowotnych Maria Aleksandrow-
na nie mogła karmić Mariny piersią, podobnie jak Olha Pietriwna nie mogła 
karmić piersią Łesi. Kosacz-Krywyniuk pisze, że jej siostra omal nie przypła-
ciła sztucznego karmienia życiem. I tylko dzięki troskom ojca i skrupulatnemu 
przestrzeganiu zaleceń lekarskich Łesia przeżyła17 (Kosach-Kryvynyuk, 1970).

Analiza przytoczonych faktów daje podstawy do wysunięcia hipotezy o ich 
powiązaniach z motywem mimowolnej matczynej „winy”, wybrzmiewającym 
w dramacie poetyckim Łesi Ukrainki „Adwokat Martian” (1911). Jego prawdzi-
we źródło najwyraźniej pozostało na zawsze w sferze nieświadomości (Sharp, 
1998, s. 110–112) pisarki, natomiast sam motyw został przez nią nagłośniony 
za pośrednictwem dość egzotycznej treści artystycznej. Tym samym jedna z ko-
lizji wspomnianego dzieła, którego akcja rozgrywa się w czasie prześladowań 

16 „Nielyubimitsa” – tak sama siebie nazywa Cwietajewa w „Historii jednej dedykacji“ (Tsvetaeva, 
1979, t. 1, s. 344).

17 Przytoczone fakty przywodzą na myśl swoisty psychofizjologiczny aspekt „mitologizacji” biogra-
fii pisarki. Na przykład historia matczynej „winy“, prowokująca do odczytywania choroby Łesi Ukrainki 
przez pryzmat różnych spekulacji, sprowadza się między innymi do tego, że chorobę prawdopodobnie 
wywołał prątek gruźlicy, który mógł dostać się do organizmu dziecka podczas sztucznego karmienia 
wskutek spożywania produktów pochodzących od zwierząt chorych na gruźlicę. Infekcja mogła długo tlić 
się i dojrzewać w dziecięcym organizmie i ujawnić się pod wpływem określonego czynnika chorobotwór-
czego, np. silnego przeziębienia (Hundorova, 2022, s. 17–18).



„Kompleks matki” w życiu i twórczości Łesi Ukrainki i Mariny Cwietajewej... 211

chrześcijan w III wieku, wiąże się z tragiczną historią siostry tytułowego boha-
tera, wdowy Albiny, ukrywającej się w jego domu przed prześladowaniami ze 
strony władz rzymskich. Kobieta opiekuje się córką Lucillą, która od siedmiu 
lat po męczeńskiej śmierci ojca Festusa znajduje się w stanie ciężkiej nerwicy 
(Sharp, 1998, s. 106–110). Albinę dręczą wyrzuty sumienia, gdyż nie potrafiła 
połączyć gorliwej służby Bogu z wypełnianiem macierzyńskiego obowiązku. 
W szczególności bohaterka zarzuca sobie, że kiedyś prowadziła burzliwe życie 
religijne, przez co za mało angażowała się w macierzyństwo. Ostatecznie Al-
bina odstawia wiarę, aby całkowicie poświęcić się na wpół osieroconej Lucil-
li. Jednak w konsekwencji nie była ona w stanie zaspokajać własnych potrzeb 
duchowych, bowiem przeszkadzała w tym jej miłość do dziecka. „Wina” roz-
dartej wewnętrznie matki zostaje zobrazowana za pośrednictwem wyrazistego 
symbolicznego obrazu: już będąc w ciąży Albina „zatruła” córkę własną krwią, 
płonącą żarem religijnego uniesienia, dlatego dziewczynka urodziła się chora  
i słaba. A po urodzeniu była dalej „truta” jej „przypalonym” mlekiem.

Refleksję nad globalnym problemem matczynej „winy”, odwołującą się do 
symboliki karmienia piersią, znajdziemy również w autobiograficznej noweli 
Cwietajewej „Skazka materii” [Matczyna bajka] (1934). W tym utworze roz-
wój narracji skupia się wokół przypowieści o ontologicznej (nie)możności wy-
znaczania priorytetów w matczynej miłości do dzieci. Równolegle jakby przez 
przypadek pojawia się informacja, że młodszą córkę Asię, ulubienicę matki, 
ona sama karmiła piersią, natomiast starsza Musia była karmiona przez mamkę. 
Na dziecinnie naiwne pytanie Asi: „ile miały mamek” dziewczynki, w opowia-
danej bajce pada odpowiedź, że żadnej, bowiem ich matka sama je karmiła,  
i chyba dlatego kochała obie tak samo mocno i nie potrafiła wybrać tej jednej, 
którą byłaby w stanie oddać w ręce rozbójnika (Tsvetaeva, 1979, t. 2, s. 169).

W „Matczynej bajce” Cwietajewa poruszyła nie tylko problem deficytu mi-
łości Marii Aleksandrowny w stosunku do niej. Tutaj pisarka, w formie parabo-
licznej, wysublimowała także własne matczyne uczucia, nagromadzone w ciągu 
wieloletniej niesłabnącej rozpaczy i poczucia winy. Było to związane z faktem, 
że jej młodsza córka Irina (Efron, 1917–1920) przed ukończeniem trzeciego roku 
życia umarła z głodu i zaniedbania w sierocińcu w Kuncewie. O tych przeżyciach 
po raz pierwszy napisała Cwietajewa w połowie kwietnia 1920 r. w jednym ze 
swoich najtragiczniejszych wierszy „Dve ruki, legko opushchennye na mladen-
cheskie golovy…” [Dwie dłonie, czule otulające dziecięce główki…]. Ten nie-
zwykle sugestywny tekst, otwierający szerokie pole do interpretacji, najwyraźniej 
pełnił określone funkcje psychoterapeutyczne. W przeciwieństwie do prawdziwe-
go życia, „Matczyna bajka” ma szczęśliwe zakończenie (bez ofiar w dzieciach), 
zaś narratorka w zupełności utożsamia się z moralną postawą matki, która po 
trudnym przemyśleniu uświadomiła sobie, że kocha obie córki tak samo mocno.



Iryna Betko212

Złożony problem feralnego wyboru matki w krytycznej sytuacji, od któ-
rego zależy życie jej dziecka (wyłoniony jednak przez zdarzenie rzeczywiste 
i inne niż w przypadku Cwietajewej realia społeczno-historyczne), był także 
poruszany swego czasu w liście Ołeny Pchiłky do Iwana Franki (1856–1916)  
z września 1891 r.18. We współczesnym literaturoznawstwie ukraińskim list ten 
jest dość często cytowany; przytacza się go głównie jako dowód na oziębłość 
Olhi Pietriwny wobec najstarszej córki (Hundorova, 2022, s. 25; Zabuzhko, 
2007, s. 435). Z kolei w apologetycznym dyskursie wokół postaci Ołeny Pcził-
ky jej refleksje epistolarne, utrzymane w spartańskim duchu, są interpretowane 
jako „krzyk duszy wynikający z nadmiaru miłości – w chwili rozpaczy”, jako 
przejaw niepospolitego charakteru Drahomanowów, w którym łączyła się po-
zorna twardość z ukrytą delikatnością, zimna teoria z serdeczną pasją (Deny-
syuk, Skrypka, 1999). Tymczasem treść samego listu jest ambiwalentna. Nie 
sposób nie zauważyć, że Olha Pietriwna mimowolnie przeciwstawia swoim 
bezlitosnym racjonalnym postulatom na temat chorowitych dzieci (do których 
grona należy również jej 20-letnia córka Łesia), uczucia rodzicielskiego mi-
łosierdzia, którymi (podobnie jak matka z opowiadania Cwietajewej) kieruje 
się jej adresat oraz ona sama. Stąd tekst listu można uznać za dość charaktery-
styczny przejaw zjawiska psychologicznego, określanego mianem coincidentia 
oppositorum (Sharp, 1998, s. 46), czyli jedności przeciwieństw.

Dodać trzeba, że sama Łesia Ukrainka, będąc ciężko doświadczona przez 
wieloletnią walkę z nieuleczalną chorobą, podzielała pogląd o dopuszczalności 
przerywania dotkliwych cierpień fizycznych bliźniego w obliczu jego 
nieuniknionej śmierci, widząc w tym przejaw swego rodzaju człowieczeństwa, 
o czym świadczy jej list z dnia 28 maja (10 czerwca) 1901 r. Napisała go  
w jednym z najtrudniejszych okresów swego życia, gdy od przedwczesnej 
śmierci zmarłego na jej rękach Siergieja Mierżyńskiego (1870–1901) minęły 
niecałe trzy miesiące. Ów list, w którym Łesia opowiada o ostatnich dniach 
Siergieja, został zaadresowany do Wiery Kryżanowskiej-Tuchapskiej (1866–?), 
w której Mierżyński był bezgranicznie zakochany. Wyznaje, iż stan chorego był 
tak ciężki, że w ostatnim dniu nie starałaby się utrzymać go przy życiu, nawet 
gdyby miała taką moc, a gdyby nie obecność krewnych umierającego, zadałaby 
mu Gnadenstoss19 (Lysty Lesi Ukrayinky, 1876–1913).

Kosacz-Krywyniuk stara się w sposób racjonalny znaleźć przyczyny, które 
legły u podstaw trudnych relacji pomiędzy Łesią i jej matką, doszukując się ich 
w sferze somatycznej. Otóż, starszy brat Misza był dla rodziców pierwszym, 

18 Zob.: Viddil rukopysiv i tekstologiyi Instytutu literatury im. T.G. Shevchenka NANU: fond Oleny 
Pchilky (nr 28).

19 Gnadenstoss – ten niemiecki wyraz oznacza „cios łaski” lub „cios miłosierdzia” (zwykle odnosi 
się do eutanazji).



„Kompleks matki” w życiu i twórczości Łesi Ukrainki i Mariny Cwietajewej... 213

upragnionym, z radością oczekiwanym dzieckiem. Gdy się urodził, byli po pro-
stu szczęśliwi. Spośród wszystkich sześciorga dzieci matka kochała Miszę bar-
dziej niż pozostałych. Tylko jego karmiła piersią, zaś innych dzieci już nie była 
w stanie wykarmić. Troska o najstarszego syna wyczerpała ją nie tylko fizycznie, 
ale też emocjonalnie, stąd kolejna ciąża w tak krótkim czasie stała się dla niej 
wielkim ciężarem: gdy urodziła się Łesia, Misza miał zaledwie 1,5 roku. Mama 
była wtedy bardzo młoda, wyczerpana po porodzie i karmieniu Miszy, nie chciała 
tak szybko kolejnego dziecka, stąd Łesia była dla niej dzieckiem niepożądanym, 
nieoczekiwanym z radością, jak Misza (Kosach-Kryvynyuk, 1970).

Z nieco podobną sytuacją mamy do czynienia w przypadku Mariny, jed-
nak u podłoża tego stanu rzeczy leżały zupełnie inne przyczyny. Jedna z nich 
wynikała z tego, że zamiast upragnionego przez matkę syna urodziła się córka 
(Tsvetaeva, 1979, t. 2, s. 172, 176, 172). Ta przyczyna mogłaby wydawać się 
ekscentryczną, a nawet kuriozalną. Tym niemniej stał za nią nieprzepracowany 
przez samą matkę „kompleks ojca” (Sharp, 1998, s. 86, 92), którego korze-
nie były głębokie, a konsekwencje dramatyczne. Maria Aleksandrowna zawsze  
i we wszystkim była posłuszna swojemu kochającemu, ale despotycznemu ojcu 
(Saakyants, 1999, s. 3–4), który owdowiał, gdy ona, jego jedyna córka, miała 
zaledwie trzy tygodnie, i który bez reszty poświęcił się jej wychowaniu (przy 
wsparciu jedynie szwajcarskiej guwernantki). W wieku 17 lat matka pisarki 
namiętnie, z wzajemnością i na całe życie zakochała się w żonatym mężczyź-
nie, który miał zamiar rozwieść się z żoną, by połączyć z nią swój los. Kiedy 
jednak ojciec, wyznający stanowisko maksymalizmu moralnego, nie zgodził się 
na rozwód i postawił młodą córkę przed wyborem: albo on, albo jej ukochany, 
wybrała ojca. Później wyszła za mąż za innego mężczyznę, za wdowca dwa 
razy starszego od niej z dwójką dzieci, zakochanego w zmarłej żonie. I chociaż 
dalej kochała tego poprzedniego, unikała jakichkolwiek kontaktów z nim. Pew-
nego razu, gdy spotkała go przypadkiem na wykładzie męża, zapytana o życie  
i szczęście, odpowiedziała, że jej córka ma rok, jest bardzo duża i mądra, zaś ona 
sama – całkowicie szczęśliwa. Opisując w autobiograficznej opowieści „Mój 
Puszkin” (1936) te trudne wydarzenia, które w sposób pośredni ukształtowały 
również jej los (przyczyniając się do niedostatku matczynej miłości), Cwietaje-
wa dochodzi do bezkompromisowej i gorzkiej konkluzji: w chwili, gdy powie-
działa zakazanemu ukochanemu te słowa, matka naprawdę miała nienawidzić 
ją, mądrą i dużą, za to, że nie była jego córką (Tsvetaeva, 1979, t. 2, s. 263).

Zborowska przenosi cytowaną narrację Cwietajewej bezpośrednio na rela-
cję małżeńską rodziców Łesi Ukrainki, stawiając tezę, iż Kosaczowie nie byli 
szczęśliwą parą, upatrując właśnie tutaj źródła konfliktu na linii matka – córka 
(wrogie macierzyństwo). Badaczka podejmuje próbę interpretacji tego antago-
nizmu za pośrednictwem konfliktu żona – mąż, gdzie córka przejawia cechy 



Iryna Betko214

charakterystyczne dla męża, które wywołują irytację. W jej ocenie, niezwy-
kle utalentowana, narcystyczna, przepełniona pychą matka dużej rodziny, Olha 
Kosacz-Drahomanowa, nie darzyła swojego męża zbyt wielkim szacunkiem.  
A Łesia we wszystkim przypominała ojca – zarówno z twarzy, jak i z charakte-
ru, podczas gdy Misza był ucieleśnieniem samej Olhi Kosacz. Ojciec Łesi wy-
raźnie irytował Olhę: twarz Łesi wydawała jej się brzydka, poniewż dostrzegała 
w niej rysy niekochanego małżonka (Zborovs’ka, 2002, s. 25).

Przejawy nietolerancji ze strony matek przybierały z reguły formę agresji 
słownej, boleśnie raniąc przyszłe pisarki. W przeciwieństwie do Marii Alek-
sandrowny, która przynajmniej była dumna z Musi – mądrej i dużej, Olha 
Pietriwna nie zauważała pozytywnych cech dyskretnej, powściągliwej, cichej  
i czułej Łesi, m.in. jej wcześnie przejawiającej się introwertycznej głębi, wraż-
liwości, duchowej subtelności etc. Matka – zarówno w sposób nieświadomy, 
jak też nieuzasadniony – na każdym kroku faworyzowała najstarszego syna, 
który był całkowitym przeciwieństwem jej córki: ‘zuch chłopak – przystojny, 
błyskotliwy, niezwykły’. Jak pisze Kosacz-Krywyniuk ze słów samej siostry, 
różnice w wyglądzie i temperamencie prowokowały najbliższe otoczenie do 
czynienia porównań lub analogii między nią a Miszą. Szczególnie bolało ją to, 
że takich zachowań, nieostrożnych, a wręcz okrutnych, dopuszczała się mat-
ka, którą Łesia, jako dziecko, po prostu ubóstwiała, uważając ją za osobę ide-
alną pod każdym względem. Jej dobre słowo było dla Łesi niezwykle cenne,  
a złe – niezwykle bolesne. Porównując Miszę z Łesią, mama mówiła, że Mi-
sza jest ‘ładny, mądry, zdolny, interesujący, dojrzały, a Łesia brzydka, głupia, 
niezdarna, nudna, niedojrzała’ (Kosach-Kryvynyuk, 1970).

Wymienione różnice między Łesią a Miszą, o których siostra Olha mówi 
na stronach swojej hagiograficznej kroniki, służą jako środek heroizacji, czy-
li przemiany Łarysy z brzydkiej i niekochanej dziewczynki w symboliczną 
postać Łesi Ukrainki (Hundorova, 2022, s. 112). Jeśli chodzi o kompleks 
bezwartościowej dziewczyny, która nie umie pisać listów i logicznie myśleć 
(Zborovs’ka, 2002, s. 14, 30), narzucony przez matkę, to wyraźnie stoi on  
w sprzeczności z faktem, że Łesia jako mała dziewczynka była bardzo aktyw-
na – uwielbiała tańczyć, pływać, gimnastykować się, biegać, wspinać się po 
drzewach, preferowała różne zabawy na świeżym powietrzu, a później, mimo 
chorej ręki i nogi, przez całe życie dobrze pływała. W wieku czterech lat za-
częła samodzielnie czytać; w wieku pięciu lat nauczyła się pisać – nie dla 
zabawy, ale po to, by korespondować z członkami przebywającej na emigracji 
rodziny Drahomanowów; w wieku sześciu lat – nauczyła się haftować, czemu 
poświęcała sporo czasu, potrafiła nawet wyhaftować koszulę dla ojca. Igielnik 
i nożyczki, które dostała w prezencie, ceniła bardziej niż jakiekolwiek zabawki 
(Kosach-Kryvynyuk, 1970).



„Kompleks matki” w życiu i twórczości Łesi Ukrainki i Mariny Cwietajewej... 215

Ostry deficyt matczynej miłości, którego w dzieciństwie doświadczyła Łe-
sia, Zborowska tłumaczy m.in. tym faktem, że Olha Pietriwna, była powściągli-
wa w wyrażaniu uczuć i stanowiła całkowite przeciwieństwo swojej niezwykle 
emocjonalnej córki, ponieważ miała zupełnie inny – „zimny” charakter (Zboro-
vs’ka, 2002, s. 17–18). Maria Aleksandrowna, przeciwnie, była kobietą niezwy-
kle żywiołową i tę żywiołowość przekazała Marinie. Niestety, podobna struk-
tura psychiczna, zamiast przełożyć się na wzrost empatii, skutkowała eskalacją 
roszczeń wobec najstarszego dziecka. „Mat’ ne vospityvala – ispytyvala: silu 
soprotivleniya – poddastsya li grudnaya kletka? […] Vinoy, vernej prichinoy, 
było izlishnee userdiye moey materii, trebovavshey s menya ne v meru moich 
sil i sposobnostey […] S menya trebovavshey – sebya!” [Matka nie wychowy-
wała – tylko sprawdzała. Testowała siłę oporu – czy wytrzyma klatka piersiowa? 
[…] Winą, a właściwie przyczyną tego, było nadmierne zaangażowanie mojej 
matki, która wymagała ode mnie więcej, niż pozwalały moje siły i zdolności [...] 
Chciała – bym stała się jej kopią!] (Tsvetaeva, 1979, t. 2, s. 175, 178–179) – tak 
Cwietajewa wyraziła swoją wizję problemu w eseju „Matka i muzyka”.

Nadmierna surowość matki w istocie tłumiła indywidualność małej dziew-
czynki, bezlitośnie ograniczając jej psychologiczną i emocjonalną przestrzeń 
ekspresji uczuć i myśli. W opowieści „Mój Puszkin” Cwietajewa przytacza  
z pamięci pewną rozmowę z dzieciństwa, która jest pod tym względem bardzo 
symptomatyczna. Zapytana, dlaczego bardziej lubi jedną lalkę niż drugą, przy-
szła pisarka wyznała: „– Potomu chto u nee glaza strastnye. Mat’ ugrozhay-
ushche: – Chto-o-o? – Ya, spokhvatyvayas’: – Ya chotela skazat’: strashnye. 
Mat’ yeshcho bolee ugrozhayushche: – To-to zhe!” [– Bo ona ma oczy takie na-
miętne. Na to matka rzuciła groźnie: – Co-o?! Szybko się poprawiłam: – Chcia-
łam powiedzieć: mętne. Matka jeszcze groźniej: – No właśnie!] (Tsvetaeva, 
1979, t. 2, s. 260). Choć Maria Aleksandrowna szczyciła się ponadprzeciętnymi 
zdolnościami Mariny, niezwykle rzadko chwaliła dziewczynkę. Nawet gdy była 
z niej zadowolona, nie omieszkała po każdym „dobrze!” wtrącić jakąś krytycz-
ną uwagę (Tsvetaeva, 1979, t. 2, s. 172).

Nieuświadomiona pretensja wobec własnego dziecka o to, że było dziew-
czynką, a nie upragnionym chłopcem, prawdopodobnie wyjaśnia to poczucie 
trudnej do okiełznania i regularnie eskalującej irytacji, obiektem której stawała 
się Marina. W prozie Cwietajewej odpowiednie konteksty, rozpatrywane łącz-
nie, tworzą swoistą antologię dziecięcych traum, kreujących i podtrzymujących 
negatywny biegun „kompleksu matki”.

Aby wyładować na najstarszej córce frustracje, roszczenia i inne destruk-
tywne emocje, każdy powód był dobry: „U tebya kakoy-to osobennyy dar smo-
tret’ ne tuda i ne na to…” [Masz jakiś szczególny dar patrzeć tam, gdzie nie trze-
ba…]; „I pochemu eto vsegda ty vse znaesh’, kogda ya vsem chitayu?!” [Czemu 



Iryna Betko216

to ty zawsze wszystko wiesz, kiedy ja czytam wam wszystkim?!] (Tsvetaeva, 
1979, t. 2, s. 255, 156). Krytyka matki nie ograniczała się bynajmniej do sfery 
intelektualnej, lecz w sposób irracjonalny rozciągała się nawet na aspekty cie-
lesne i fizjologiczne, które pozostają całkowicie poza kontrolą ludzkiej woli. 
Marina musiała wysłuchiwać wyrzutów z powodu swoich dużych nóg i dużej 
głowy, czy też z powodu choroby lokomocyjnej, na jaką cierpiała, choć była sil-
nym i zdrowym dzieckiem. W tym drugim przypadku warto zastanowić się nad 
psychosomatycznymi przejawami wypartego problemu wewnętrznego, praw-
dopodobnie związanego z absolutnym brakiem zgody na pewne wymagania 
narzucane z zewnątrz.

Bezpodstawnej krytyce poddawano także inne przeżycia dziewczynki. 
Pewnego razu Marina ujrzała tajemniczy sen, przepełniony motywami mi-
tyczno-archetypowymi. Postanowiła opowiedzieć o tym matce i spotkała się 
z rażącym niezrozumieniem. Maria Aleksandrowna nie kryła swojego skrajne-
go zmieszania i konsternacji, wywołanego barwnymi wizjami Mariny. Warto  
w tym miejscu dodać, że w momencie doznania wizji, dziecko chorowało na 
zapalenie płuc, miało wysoką gorączkę i majaczyło: „Kakoy u tebya dazhe bred 
strannyy! – govorila mat’. – […] Razve eto bred devyatiletney devochki? [Co 
za nonsens! – powiedziała matka. – […] Czy takie brednie przystają dziewię-
cioletniej dziewczynce?] (Tsvetaeva, 1979, t. 2, s. 164).

Nieustannie oceniając córkę przez pryzmat własnych stereotypów, Ma-
ria Aleksandrowna zupełnie przeoczyła fakt, że np. motywy dziwnych wizji 
Mariny nawiązywały do treści obrazu, który ona sama namalowała na płótnie  
i powiesiła w pokoju dziewczynki – tzn. obraz znajdował się w polu widzenia 
dziecka (Tsvetaeva, 1979, t. 2, s. 164). Kobieta nie dostrzegała własnej winy, 
gdy zarzucała córce coraz inne niedociągnięcia: „v tebe – ya uzhe davno vizhu 
– net ni iskry lyuboznatel’nosti, tebe sovershenno vse ravno, pochemu: solnce 
– vschodit, mesyac – ubyvaet […] ty sama priznaesh’, chto tebe vse ravno? 
A vse ravno – byt’ ne dolzhno” [W tobie – jak już dawno zauważyłam – nie 
ma nawet krzty ciekawości świata, zupełnie cię nie interesuje, dlaczego: słoń-
ce wschodzi, księżyc ubywa […] Przyznajesz się, że nic cię to nie obchodzi?  
A przecież tak nie powinno być] (Tsvetaeva, 1979, t. 2, s. 165). Tymczasem Ma-
rina zwyczajnie bała się o cokolwiek zapytać matkę, mając w pamięci pewien 
bardzo nieprzyjemny epizod. Wydarzenie miało miejsce podczas ich wspólnego 
spaceru. Dziewczynka podjęła wtedy pierwszą i ostatnią w ciągu całego dzie-
ciństwa próbę zadania pytania, otrzymując zamiast odpowiedzi reprymendę: 
„Kak? Ty ne znaesh’ […] Da ved’ eto zhe – v vozdukhe nositsya!” [Co? To ty 
nie wiesz […] Przecież o tym wie każdy!] Po tym spacerze na zawsze pozostało 
w niej uczucie katastrofalnej hańby: nie wiedziała tego, co wie każdy! (Tsveta-
eva, 1979, t. 2, s. 272).



„Kompleks matki” w życiu i twórczości Łesi Ukrainki i Mariny Cwietajewej... 217

Reakcja matki na niektóre działania i wyznania Mariny, dziecinne, spon-
taniczne i zupełnie niewinne, czasami przybierała ostrzejszą formę. Świadczą  
o tym choćby sceny z opowieści „Mój Puszkin”, towarzyszące wizycie w domu 
Cwietajewów Aleksandra Aleksandrowicza Puszkina (1833–1914), najstarsze-
go syna wielkiego poety oraz pierwszej publicznej wigilii Musi w szkole mu-
zycznej, kiedy jej matka dosłownie straciła panowanie nad sobą.

W przeciwieństwie do Ołeny Pchiłky, Maria Aleksandrowna, według Ma-
riny, nie okazywała jakiejkolwiek aprobaty dla jej talentu poetyckiego, który 
przebudził się dość wcześnie. W „Historii jednej dedykacji” pisarka wspomi-
na, jak bezlitośnie matka krytykowała jej wiersze, pisane w wieku sześciu lat. 
Któregoś dnia Musi podstępem skradziono zeszyt i wyśmiano zapisany w nim 
wiersz w kręgu rodzinnym. Niemniej jednak, mała poetka, poruszona do głębi 
serca, potraktowana w sposób sprzeczny z zasadami pedagogiki, a nawet nie-
ludzki, stanowczo sprzeciwiła się roli zawstydzonej ofiary, jaką próbowano jej 
narzucić. Desperacko broniła własnej postawy moralnej i prawa do swobody 
twórczej wypowiedzi poetyckiej (zob.: Tsvetaeva, 1979, t. 1, s. 342–343) przed 
matką–intelektualistką, która podczas sporu zabiegała o wsparcie innych człon-
ków rodziny, najwyraźniej popadając w stan obniżenia poziomu mentalnego 
– abaissement du niveau mental (Sharp, 1988, s. 21).

Co istotne, sześcioletna Łesia przeżyła podobne doświadczenie, które po-
kazało, że już wtedy była rozwinięta ponad swój wiek i potrafiła kwestionować 
obiegowe opinie. Gdy 15 marca 1877 r. przyszła na świat jej kuzynka Ariad-
na Drahomanowa (po mężu Trusz, zm. 1954), a babcia zaczęła narzekać, że 
urodziła się córka, zamiast syna, Łesia zauważyła: „А khiba zh divchyna ne 
lyudyna? Vony zh i narodzhuyut’sya vid lyudey. Divchata ne dlya krasy til’ky 
narodżuyut’sya. Buvayut’ khoch i nekrasyvi divchata, a rozumni y na vse zdat-
ni!” [A czy dziewczynka – to nie człowiek? Przecież one rodzą się z ludzi. I nie 
tylko po to, by ładnie wyglądać. Niektóre nie wyglądają ładnie, za to są mądre 
i bardzo zdolne!] (Kosach-Kryvynyuk, 1970).

*
Charakterystyczne przejawy „kompleksu matki” w życiu i twórczości Łesi 

Ukrainki i Mariny Cwietajewej, których analiza porównawczo-typologiczna 
stała się przedmiotem niniejszego artykułu, niewątpliwie wynikały z przyczyn 
indywidualnych, mających swoje źródło w konkretnym środowisku rodzinnym 
i społecznym. Tym bardziej ciekawe z komparatystycznego punktu widzenia 
wydają się zaobserwowane podobieństwa w doświadczeniach wewnętrznych 
obu pisarek, które wyłaniają się zarówno na poziomie egzystencjalnym, jak też 
na płaszczyźnie psychologii twórczości. Na kształtowanie się osobowości Łesi 
i Mariny mocny wpływ wywarły ich utalentowane matki. I chociaż rodzinne 



Iryna Betko218

wychowanie Ołeny Pchiłky i Marii Cwietajewej-Meyn zdecydowanie pomogło 
ich córkom wyrosnąć na wybitne literatki, relacje osobiste w każdym przypadku 
miały również swoją ciemną stronę. W dzieciństwie obie pisarki, które wręcz 
uwielbiały swoje rodzicielki, dotkliwie odczuwały deficyt matczynej miłości.  
Z kolei stopniowe przezwyciężenie tak pozytywnych, jak i negatywnych aspek-
tów „kompleksu matki” przez każdą z nich w dużej mierze ziściło się dzięki ich 
aktywnej postawie życiowej, ściśle związanej z twórczą samorealizacją.

W trakcie dokonanego badania szczególnie przydatna okazała się metoda 
komparatystyczna. Pozwoliła m.in. prześledzić pewną prawidłowość typolo-
giczną, polegającą na tym, że genetycznie odmienne przyczyny czasami mogą 
doprowadzać do analogicznych skutków. Oprócz tego, porównawcza kontek-
stualizacja faktów nie tylko podobnych, lecz także pozornie rozbieżnych, które 
tym niemniej nawzajem uwypuklają swoją specyfikę, umożliwia, jak się wy-
daje, bardziej adekwatne zgłębianie poszczególnych aspektów rzeczywistości 
literackiej oraz indywidualno-psychologicznej. To wszystko pomaga ujawnić 
ukryte powiązania między tymi faktami, składające się na precyzyjny model 
poznawczy zagadnień przytoczonych do analizy.

Bibliografia

Danylyuk-Tereshchuk Tetyana, 2019, Poetychni prysvyaty Oleny Pchilky, Volyn’ filologichna: Tekst 
i kontekst, nr 28: Olena Pchilka v literaturnomu procesi porubizhzhya, s. 76–88.

Denysyuk Ivan, Skrypka Tamara, 1999, Dvoryans’ke gnizdo Kosachiv, Akademichnyy ekspres, 
L’viv, [online], dostęp: 10.08.2024, <https://www.tskrypka.name/LUkrainka/Gnizdo/Figures/
OPchilka/Care.html>. 

Gumilev Nikolay, 1990, Pis’ma o russkoy poezii, sostavitel’ G. Fridlender (pri uchastii R. Timen-
chika), vstupitel’naja stat’ya G. Fridlender, kommentariy i podgotovka teksta R. Timenchik, 
Sovremennik, Moskva.

Hundorova Tamara, 2022, Knygy Syvilly, Vivat, Kharkiv.
Kosach-Kryvynyuk Olga, 1970, Lesya Ukrayinka: khronologiya zhyttya i tvorchosti, Petro Odar-

chenko (wstęp i red.), Ukrayins’ka Vil’na Akademiya Nauk, vydavnycha Spilka Gomin 
Ukrayiny, N’yu-York, [online], dostęp: 10.07.2023, <https://www.l-ukrainka.name/uk/Stu-
dies/Kryvynjuk/Chronology/1872.html>.

Lysty Lesi Ukrayinky, 1876–1913, [online], dostęp: 16.04.2024, <https://www.l-ukrainka.name/uk/
Corresp.html>.

Odarchenko Petro, [b.r.], Maty Lesi Ukrayinky, [online], dostęp: 03.08.2024, <https://www.l-ukra-
inka.name/uk/Studies/Kryvynjuk/MatyLesiUkrajinky.html>. 

Piróg Мirosław, 1999, Psyche i Symbol. Teoria symbolu Carla Gustawa Junga na tle ujęć porów-
nawczych rzeczywistości symbolicznej, NOMOS, Kraków.

Polyakova Yuliana, 2021, Problema stsenichnosti dramaturgiyi Lesi Ukrayinky ta Maryny Tsvyetay-
evoyi: literaturoznavchyy aspect, Kreatyvnyy Prostir: Elektronnyy Naukovyy Zhurnal, nr 5, 
s. 19–21.

Saakyants Anna, 1999, Marina Tsvetaeva. Zhizn’ i tvorchestvo, Ellips Lak, Moskva.

https://www.tskrypka.name/LUkrainka/Gnizdo/Figures/OPchilka/Care.html
https://www.tskrypka.name/LUkrainka/Gnizdo/Figures/OPchilka/Care.html
https://www.tskrypka.name/LUkrainka/Gnizdo/Figures/OPchilka/Care.html
https://www.tskrypka.name/LUkrainka/Gnizdo/Figures/OPchilka/Care.html
https://www.tskrypka.name/LUkrainka/Gnizdo/Figures/OPchilka/Care.html
https://www.tskrypka.name/LUkrainka/Gnizdo/Figures/OPchilka/Care.html
https://www.tskrypka.name/LUkrainka/Gnizdo/Figures/OPchilka/Care.html
https://www.tskrypka.name/LUkrainka/Gnizdo/Figures/OPchilka/Care.html


„Kompleks matki” w życiu i twórczości Łesi Ukrainki i Mariny Cwietajewej... 219

Samuels Endryu, 1997, Yung i post’’yungiantsy. Kurs yungianskogo psikhoanaliza, V[?]. Zelenskiy 
(tłum. z j. ang.), S[?]. Rayevskiy (wstęp i red.), CheRo, Moskva.

Sharp Daryl, 1998, Leksykon pojęć i idei C.G. Junga, tłumaczenie i wstęp J. Prokopiuk, Wydawnic-
two Wrocławskie, Wrocław.

Tsvetaeva Marina, 1979, Izbrannaja proza v 2 tomakh. 1917–1937, t. 1–2, Russica Publishers, INC., 
New York. 

Tsvetaeva Marina, 1994–1995, Sobraniye sochineniy v 7 tomakh, sostavleniye, podgotovka teksta, 
kommentariy A. Saakyats, L. Mnukhin, t. 6-7, Ellis Lak, Moskva.

Tsvetaeva Marina, 1940, Avtobiografiуa [online], dostęp: 27.11.2019, <https://traumlibrary.ru/book/
cvetaeva-ss07-051/cvetaeva-ss07-051.html#work002>. 

Tsetaeva Marina, 1910, Vecherniy al’bom [online], dostęp: 19.08.2024, <https://www.tsvetayeva.
com/by/kn_vech_albom>. 

Tsetaeva Marina, 1912, Vоlshebnyy fonar’: Vtoraya kniga stihov [online], dostęp: 19.08.2024, <https://
www.tsvetayeva.com/by/kn_volsh_fonar>.

Yung Karl Gustav, 1996, Sobraniye sochinenij. Psikhologiya bessoznatel’nogo, Vadim Bakusev, 
Andey Krichevskiy (tłum. z j. niem.), M[?]. Kovalyova (red.), Kanon, Moskva.

Yung Karl Gustav, 1997a, Alkhimiya snov, SEMIRA (tłum. z j. ang., wstęp i posłowie), Timothy, 
Sankt-Peterburg.

Yung Karl Gustav, 1997b, Аіоп. Issledovaniye fenomenologii samosti, przekład z angielskiego  
i łacińskiego: M[?]. Sobutskiy, Sergey Udovik (red.), Refl-buk, Kiyev, Vakler, Moskva.

Yung Karl Gustav, 1997c, Sinkhronistichnost’: Sbornik, Oleg Chistyakov, Gleb Butuzov, Sergey 
Udovik, konsul’tant N[?]. Musina (tłum. z j. ang.), Sergey Udovik (red.), Refl-buk, Kiyev, 
Vakler, Moskva.

Zabuzhko Oksana, 2007, Notre Dame d’Ukraine: Ukrayinka v konflikti mifologiy, Fakt, Kyyiv.
Zborovs’ka Nila, 2002, Moya Lesya Ukrayinka: Esey, Dzhura, Ternopil’.
Zustrich u literaturniy kav’yarni, prysvyachena tvorchosti dvokh vidomykh poetes – Lesi Ukrayin-

ky ta Maryny Tsvyetayevoyi, [b.r.], dostęp: 21.06.2024, <https://naurok.com.ua/zustrich-u-li-
teraturniy-kav-yarni-prisvyachena-tvorchosti-dvoh-vidomih-poetes-lesi-ukra-nki-ta-marini-
-cvetaevoy-usi-zhinki---ptahi-53019.html>. 

“Mother complex” in the life and work of Lesia Ukrainka and 
Marina Tsvetaeva (an attempt of comparativetypological analysis)

Summary: The article is devoted to a comparative typological analysis of various manifestations of 
the mother complex in the process of personal development of Lesia Ukrainka and Marina Tsvetae-
va, as well as its influence on some aspects of their literary work. The mothers of both writers played 
a deeply ambivalent role in their destinies. Also, in the nature of the experience of the mother com-
plex of each of them, there is much in common. Both loved and admired their extraordinary mothers, 
as evidenced by their early lyrics. Nevertheless, the influence of Olga Kosach-Dragomanova and 
Maria Tsvetaeva-Mejn on their daughters also had its dark side.

Keywords: 	Lesia Ukrainka, Marina Tsvetaeva, mother complex, life and work, comparative typo-
logical analysis.



Iryna Betko220



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11709

Krzysztof M. Kiełpiński*
Akademia Jagiellońska w Toruniu (Polska)

DZIAŁALNOŚĆ PAPIEŻA BENEDYKTA XVI NA RZECZ  
OCHRONY MAŁOLETNICH I OSÓB SKRZYWDZONYCH  

ORAZ JEGO REAKCJA NA UJAWNIENIE NOWYCH PRZYPADKÓW 
WYKORZYSTANIA SEKSUALNEGO W WYBRANYCH KRAJACH 

W LATACH 2005–2013. ANALIZA HISTORYCZNO-PRAWNA 

Streszczenie: Papież Benedykt XVI, którego pontyfikat trwał w latach 2005–2013, zapewniał 
ochronę i bezpieczeństwo osób małoletnich i bezradnych w Kościele katolickim. Celem opracowa-
nia jest ukazanie działalności papieża Benedykta XVI w obszarze ochrony małoletnich. Realizacja 
tego celu została oparta na analizie wypowiedzi źródłowych, aby zaprezentować jakość i zakres 
ochrony, której domagał się papież. Przedmiotem analizy były dokumenty papieskie, homilie, prze-
mówienia, a także akty prawne wydane przez poszczególne dykasterie Kurii Rzymskiej. Powyż-
sze dokumenty stanowiły reakcję na przestępstwa popełnione na małoletnich przez duchownych,  
w okresie 2005–2013 w wybranych krajach europejskich. W opracowaniu źródeł wykorzystano 
metodę: dogmatyczno-prawną, historyczno-prawną, filologiczną oraz analityczną. Metody histo-
ryczno-prawna oraz dogmatyczno-prawna wykorzystano podczas prezentacji materiałów źródło-
wych oraz różnych przedziałów czasowych, natomiast metody filologiczna i analityczna podczas 
ukazywania skali problemów, reakcji papieża oraz schematów prawnych. Badania doprowadziły do 
wielu wniosków, zostały one umieszczone w zakończeniu artykułu. 

Słowa kluczowe: 	pedofilia, kraje europejskie, papież, Stolica Apostolska, Benedykt XVI, ochrona 
małoletnich.

Wstęp

Interesująca jest działalność papieża Benedykta XVI (2005–2013) w obsza-
rze ochrony małoletnich. W tym celu przeprowadzono analizę wybranych doku-
mentów papieskich i dokumentów poszczególnych Dykasterii Kurii Rzymskiej. 
Główna część narracji jest poświęcona reakcji papieża na ujawnione skandale  
w wybranych krajach, w większości europejskich, w okresie 2005–2013. Obec-
nie w polskim i międzynarodowym stanie badań brakuje tego rodzaju opraco-

* Adres: ks. dr Krzysztof M. Kiełpiński; k.kielpinski28@gmail.com; ORCID: 0000-0001-8168-2514.



Krzysztof M. Kiełpiński222

wań. Stworzone studium uzupełni lukę badawczą w tym obszarze. Zanim roz-
pocznie się prezentacja działalności papieża Benedykta XVI, warto wyjaśnić 
pojęcie „ochrona”. W Słowniku Języka Polskiego PWN „ochronić” oznacza za-
bezpieczyć lub ustrzec kogoś lub coś przed czymś złym, niekorzystnym lub nie-
bezpiecznym (Słownik PWN, 2024). Mając na uwadze powyższe warto jeszcze 
raz zaznaczyć, że studium będzie prezentowało działalność papieża Benedykta 
XVI jako ochronę małoletnich oraz reakcję na ujawniane skandale związane  
z wykorzystaniem seksualnym małoletnich w Kościele katolickim.

1. Działania Stolicy Apostolskiej w latach 2001–2009

Przystępując do zaprezentowania narracji należy wskazać, że w tej czę-
ści artykułu użyto metody historyczno-prawnej oraz dogmatyczno-prawnej. 
30 kwietnia 2001 roku papież Jan Paweł II opublikował list motu proprio Sa-
cramentorum sanctitatis tutela. Zawarł on w nim przesłanki do walki z nad-
użyciami, które zaliczył do ciężkich przestępstw kościelnych (Jan Paweł II, 
2001, s. 37–39). Ten rodzaj przestępstw w prawie kanonicznym był nazywany 
delicta graviora. Kompetencje w kwestii delicta graviora otrzymała Kongre-
gacja Nauki Wiary. Nie było to żadnym zaskoczeniem. Dotychczas obowią-
zująca instrukcja specjalna Crimen sollicitationis z 1922 roku wskazywała, 
że Święte Officjum było odpowiedzialne za orzekanie w tego typu sprawach. 
Spadkobiercą Świętego Officjum jest Kongregacja Nauki Wiary (Suprema Sa-
cra Congregatio Officii, 1962, s. 3072–3172). Zdaniem José Maríi Yanguasa 
instrukcja regulowała zachowania, określane mianem crimen pessimum. Autor 
zaliczył do tej kategorii następujące przestępstwa: homoseksualizm, konkubinat 
duchownych, udzielenie rozgrzeszenia wspólnikowi w grzechu przeciwko 
szóstemu przykazaniu, bestialitas oraz wykorzystanie seksualne małoletnie-
go przez osobę duchowną. Duchowny, który popełnił jedno z wymienionych 
przestępstw musiał być sądzony przez Świętą Kongregację Świętego Oficjum 
(Yanguas, 1946, s. 436–437). John Beal zauważył, że instrukcja wyposażyła 
biskupów w skuteczne narzędzie do walki z ciężkimi przestępstwami poprzez 
sformalizowane postępowanie karne oraz pośrednie określenie wiarygodności 
sprawcy (Beal, 2007, s. 200–202).

Dariusz Borek wskazuje, że Jan Paweł II upoważnił Kongregację Nauki 
Wiary do przygotowania szczególnych norm. Dnia 18 maja 2001 roku został 
opublikowany dokument, w którym zostały umieszczone przestępstwa w ra-
mach katalogu delicta graviora. Pod rządami wspomnianego aktu prawnego 
zgłoszono 3000 przypadków nadużyć seksualnych przez duchownych na ma-
łoletnich, w ostatnich pięćdziesięciu latach (Borek, 2019a, s. 31). Według sta-



Działalność papieża Benedykta XVI na rzecz ochrony małoletnich... 223

tystyk: 60% przypadków dotyczyło aktów związanych z efebofilią, osób tej sa-
mej płci, 30% kontaktów heteroseksualnych, natomiast 10% przypadków było 
związane z pedofilią (Scicluna, 2005, s. 283). 

Zdaniem Giovanniego Cucciego oraz Hansa Zollnera liczba przypadków 
pedofilii wynosiła w liczbach bezwzględnych 300 przypadków (Cuucci, Zoll-
ner, 2010, s. 23). Warto w tym miejscu przywołać opinię Dariusza Borka, który 
pokazuje, że w niedługim czasie okazało się konieczne dokonanie pewnych 
sprecyzowań w kwestii przestępstwa delicta contra mores – delicta graviora 
– przestępstwo dokonane przez duchownego przeciwko szóstemu przykazaniu 
Dekalogu z osobą małoletnią poniżej 18 roku życia. Interesujący nas przepis 
był sformułowany zbyt ogólnie. Powstały wątpliwości, czy niektóre konkretne 
czynności wyczerpywały znamiona wspomnianego przestępstwa. W związku 
z kanonem 18 KPK, który nakazuje ściśle intepretować przepisy karne do-
precyzowano wymiar przedmiotowy przestępstwa (Borek, 2019a, s. 31–34).  
W związku z tym przepisy penalizowały zachowania o charakterze pedofilskim 
oraz efebofilistycznym. W literaturze przedmiotu można znaleźć wypowiedzi 
Enrico Parolariego, Giuseppiego Versldiego oraz Tomasz Wytrwała, którzy 
wskazują kryteria zachowań o charakterze przestępczym wobec małoletnich. 
W ich rozumieniu zachowanie pedofilskie należy rozumieć jako nadużycie 
seksualne popełnione w stosunku do dzieci przed uzyskaniem 13 roku życia. 
Przypadki nadużyć seksualnych osób pomiędzy 14 a 17 rokiem życia uznaje 
się za efebofilię (Parolari, 2012, s. 69; Versaldi, 2002, s. 49–61; Wytrwał, 2009,  
s. 233–235). 

Zdaniem Charlesa Scicluny efebofilia może przybrać postać homoseksu-
alną lub heteroseksualną. W wymiarze przedmiotowym Kongregacja Nauki 
Wiary nie definiowała czynności molestowania seksualnego. Jednak dokonała 
jego rozróżnienia na bezpośrednie oraz pośrednie. W ramach bezpośredniego 
ujęto wszystkie zachowania o charakterze fizycznym, a więc kontakt fizycz-
ny, natomiast w drugim objęto inne czynności seksualne m.in. pokazywanie 
pornografii dziecięcej oraz obnażanie się przed małoletnim (Scicluna, 2005, 
s. 285). Według Charlesa Scicluny i Dariusza Borka, Kongregacja Nauki Wia-
ry, do wspomnianego przestępstwa, zaliczyła również nabywanie oraz prze-
chowanie pornografii dziecięcej przez duchownego. Tego typu zachowania są 
świadome oraz wiążą się wielokrotnie z płatną usługą (Scicluna, 2005, s. 289; 
Borek, 2019a, s. 97). 

Dnia 7 listopada 2002 roku Kongregacja Nauki Wiary uzyskała możliwość 
uchylenia terminu przedawnienia actio criminalis w przypadku przestępstw de-
licta graviora. W tym czasie aktywną rolę odegrał Prefekt Kongregacji Nauki 
Wiary kardynał Joseph Ratzinger. Dnia 7 lutego 2003 na specjalnej audiencji 
udzielonej kardynałowi Ratzingerowi papież zatwierdził uzupełnienie tekstu li-



Krzysztof M. Kiełpiński224

stu motu proprio Sacramentorum Sanctitatis tutela. Rozszerzono katalog prze-
stępstw delicta graviora oraz udzielono dyspens od kryteriów, które powinni 
posiadać osoby uczestniczące w postępowaniu karnym. Podczas tej samej au-
diencji papież przydzielił dwie kompetencje Kongregacji Nauki Wiary. Jedna  
z nich dotyczyła zatwierdzania dekretów karnych wydawanych przez ordynariu-
szy w postępowaniach delicta graviora, natomiast druga dotyczyła sanowania 
akt w sprawach przekazywanych jej zgodnie z przepisami prawa, jeśli zostały 
naruszone prawa procesowe trybunałów niższego rzędu (Borek, 2019a, s. 35).

Dnia 14 lutego 2003 odbyła się kolejna audiencja. W czasie jej trwania 
poruszono kwestie rekursów przeciwko decyzjom administracyjnym wydanym 
przez Kongregację Nauki Wiary w sprawach delicta graviora. Ustalono, że re-
kursy od decyzji Kongregacji należy składać do Feria IV, o której wspominają 
dwa dokumenty: Konstytucja Apostolska Pastor Bonus oraz Regulamin Ge-
neralny Kurii Rzymskiej. Po śmierci papieża Jana Pawła II powyższe decyzje 
zostały potwierdzone przez papieża Benedykta XVI – 6 maja 2005 roku (Borek, 
2019a, s. 36).

1.1. Instrukcja Kongregacji Edukacji Katolickiej In continuitá z 4.11.2005 roku

Benedykt XVI zatwierdził przygotowany dokument 31 sierpnia 2005 roku, 
który został opublikowany 4 listopada 2005 roku. Instrukcja określiła kryteria 
dla mężczyzn, którzy są przyjmowani do seminariów duchownych. Przypo-
mniano, że według Tradycji Kościoła katolickiego, święcenia ważnie przyjmuje 
mężczyzna ochrzczony. Przyjmując sakrament święceń kandydat upodobania 
się do Jezusa Chrystusa. Upodobnienie kapłana musi być darem całej osoby dla 
Kościoła. Przyjmując święcenia mężczyzna musi osiągnąć dojrzałość afektyw-
ną. Ten rodzaj dojrzałości pozwala właściwe odnosić się do mężczyzn, kobiet  
i dzieci rozwijając w kandydacie do święceń prawdziwy zmysł ojcostwa ducho-
wego w stosunku do wspólnoty Kościoła. Główna problematyka dokumentu 
dotyczy mężczyzn, którzy pragną wstąpić do seminarium duchownego, a prak-
tykują czyny homoseksualne, popierają kulturę gejowską lub mają skłonności 
do osób tej samej płci. Nauczanie Kościoła na temat homoseksualizmu zostało 
wyrażone w Magisterium Kościoła. Katechizm Kościoła Katolickiego rozróż-
nia akty homoseksualne od tendencji homoseksualnych. Pismo Święte przypo-
mina, że akty homoseksualne stanowią grzech ciężki, Tradycja Kościoła uznała 
je za wewnętrzne, niemoralne i sprzeczne zachowania z prawem naturalnym. 
W żadnych okolicznościach nie mogą one być zaakceptowane. W przypadku 
tendencji homoseksualnych można stwierdzić, że występują one u mężczyzn 
i kobiet. Są one obiektywnie nieuporządkowane oraz często stanowią próbę. 
Osoby posiadające je należy traktować z szacunkiem i delikatnością, unikając 



Działalność papieża Benedykta XVI na rzecz ochrony małoletnich... 225

wszelkiej niesprawiedliwej dyskryminacji w stosunku do nich. Na tej podstawie 
Kongregacja Edukacji Katolickiej, w porozumieniu z Kongregacją do spraw 
Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, uważa za konieczne oświadczyć, że 
nie może przyjmować do seminarium ani do święceń osób, które praktykują 
homoseksualizm, wykazują głęboko zakorzenione tendencje homoseksualne 
lub wspierają tak zwaną kulturę gejowską. Mężczyźni tacy nie powinni być 
przyjmowani do seminarium duchownego oraz nie powinni być promowani do 
święceń. Powyższe elementy uniemożliwiają poprawną relację do mężczyzn, 
kobiet, młodzieży i dzieci. Wyjątek stanowią osoby, które posiadają tendencje 
homoseksualne, które są jedynie wyrazem przejściowego problemu, do które-
go należy zaliczyć niezakończony okres dojrzewania. Kongregacja wskazała, 
że kandydat przygotowujący się do święceń musi pokonać tendencje przynaj-
mniej trzy lata przed święceniami diakonatu. W każdym powołaniu można wy-
szczególnić dwa elementy, które są nierozdzielne. Jednym z nich jest dar Boga,  
a drugim wolna odpowiedź człowieka na ten dar. Samo pragnienie bycia kapła-
nem nie wystarczy. Nie istnieje też żadne prawo do otrzymania święceń. Rolą  
i zadaniem Kościoła w ramach odpowiedzialności jest określenie niezbędnych 
wymogów do otrzymania sakramentów. Przejawem tego będzie rozeznanie zdat-
ności kandydata, towarzyszenie mu w trakcie jego formacji oraz dopuszczenie 
go do święceń. Formacja musi uwzględnić cztery wymiary: ludzki, duchowy, in-
telektualny i duszpasterski. Autor listu podkreśla, że formacja ludzka jest funda-
mentem dla pozostałych wymiarów. Osoby odpowiedzialne powinny mieć pew-
ność, że dopuszczony do święceń diakonatu kandydat cechuje się dojrzałością 
uczuciową. Bardzo ważnym czynnikiem w tym procesie jest uczciwość kandy-
data. Ukrywanie homoseksualizmu przez kandydata do święceń jest postawą nie-
szczerą oraz zaprzecza duchowi prawdy, lojalności i dyspozycyjności. Przypomi-
nano biskupom, wyższym przełożonym zakonnym i osobom odpowiedzialnym 
za formację kandydatów do święceń, aby dokonywały dogłębnego rozeznania 
zdatności kandydatów do święceń (Kongregacja Edukacji Wychowania, 2005).

1.2. List okólny do Kongregacji do spraw Duchowieństwa z 17.03.2009 roku

W 2009 roku papież Benedykt XVI udzielił nowych uprawnień Dykasterii Ku-
rii Rzymskiej „w zakresie przenoszenia do stanu świeckiego i zwolnienia z celibatu 
niektórych duchownych, którzy porzucili swą posługę i nie przestrzegają istotnych 
obowiązków, wynikających z sakramentu święceń”. Warto tutaj wspomnieć, że 
struktura i organizacja Kurii Rzymskiej wynikała z konstytucji apostolskiej o re-
formie Kurii Rzymskiej Pastor Bonus, którą ogłosił Jan Paweł II 28 czerwca 1988 
roku. W art. 52 przywołanego dokumentu stwierdza się, że sprawy dotyczące prze-
stępstwa przeciwko wierze, dyscyplinie sakramentalnej i obyczajom, wniesione do 



Krzysztof M. Kiełpiński226

Kongregacji Nauki Wiary, są rozpatrywane i karane zgodnie z przepisami prawa 
powszechnego i ius propria (Jan Paweł II, 1988, s. 1432–1433).

W dniu 30 kwietnia 2001 roku Jan Paweł II ogłosił list motu proprio Sa-
cramentorum sanctitatis tutela, w którym wskazał, że ciężkie przestępstwa ko-
ścielne (delicta graviora) będą rozstrzygane przez Kongregację Nauki Wiary. 
W tym celu Kongregacja wydała normy materialne i proceduralne, w których 
umieszczono katalog przestępstw delicta graviora oraz sposób procedowania 
postępowań karnych. Katalog składał się z ośmiu przestępstw, wśród nich było 
przestępstwo dokonane przeciwko szóstemu przykazaniu Dekalogu z osobą 
poniżej 18 roku życia. Wspomniane przestępstwo uzupełniało przepis karny 
zwarty w kan. 1395 § 1–2 KPK.

Przywołane fakty i okoliczności oraz praktyka Kongregacji Nauki Wiary 
przyczyniły się do wydania interesującego nas listu. Dokument papieża Benedykta 
XVI wyposażył w specjalne uprawnienia Kongregację do spraw Duchowieństwa. 
Zdaniem Marka Stokłosy uprawnienia udzielone Kongregacji nie tylko odnoszą 
się do rozpatrywania spraw osób duchownych, ale również obejmują przypadki 
zakonników (tylko duchownych Kościoła Rzymskokatolickiego) przynależących 
do instytutów życia konsekrowanego i stowarzyszeń życia apostolskiego. Upraw-
nienia zostały podzielone na trzy bloki. Pierwsze uprawnienie dotyczyło duchow-
nych, którzy usiłowali zawrzeć małżeństwo, choćby tylko cywilne i pomimo upo-
mnienia prowadzą grzeszne i niegodziwe życie oraz duchowni trwający w innym 
zewnętrznym grzechu ciężkim przeciwko szóstemu przykazaniu, wywołującym 
powszechne zgorszenie (Stokłosa, 2011, s. 45–46).

Pierwsze uprawnienie, w praktyce dotyczyło konkubinatu i zakazanych re-
lacji duchownych z kobietami. Pozostałe dwa uprawnienia, dotyczące ciężkiego 
naruszenia prawa Bożego i kanonicznego oraz porzucenia posługi wynikającej 
ze święceń, nie są związane z tematyką artykułu. Kongregacja ds. duchowień-
stwa (Dykasteria do spraw Duchowieństwa) w przypadku, gdyby duchowny 
zawarł małżeństwo cywilne z 16 letnią dziewczyną, która jest w ciąży, ponadto 
okoliczności wskazywałby, że jest on ojcem dziecka, a także gdy chodzi o prze-
stępstwa molestowania seksualnego osoby małoletniej, posiadanie, nabywanie 
i rozpowszechnianie pornografii dziecięcej przez duchownego – byłaby to sy-
tuacja in habilis, ponieważ kompetencje do osądzania tego typu przestępstw 
posiada Kongregacja Nauki Wiary. Należy zgodzić się ze Stokłosą, że w materii 
procesowej wymierzenie kary wydalenia ze stanu duchownego, w razie udo-
wodnienia przestępstwa, byłoby prerogatywą wspomnianej Kongregacji. Warto 
dodać za Dariuszem Borkiem, że list papieski z 2009 roku udzielał kompeten-
cji wydalenia ze stanu duchownego dwóm Kongregacjom – do spraw Ducho-
wieństwa oraz Ewangelizacji Narodów. Jednak przywołane powyżej przykłady 
przestępstw są związane z osobami małoletnimi. W związku z tym wspomniane 



Działalność papieża Benedykta XVI na rzecz ochrony małoletnich... 227

Kongregacje są in habilis. Potwierdzają taką tezę eksperci m.in. Stokłosa i Bo-
rek (Stokłosa, 2011, s. 43–45; Borek, 2019a, s. 37–40), a także Andrea D’Auria 
(D’Auria, 2014, s. 150–155).

2. Normy delictis reservatis wydane przez Kongregację Nauki Wiary  
z 21.05.2010 roku

Po dziewięciu latach od promulgacji dokumentu De gravioribus delictis 
z 2001 roku, Kongregacja Nauki Wiary dokonała modyfikacji przepisów, tak 
aby po aktualizacji i uproszczeniu stanowiły one jeszcze skuteczniejszą odpo-
wiedź na palące problemy. Znowelizowany dokument został podpisany przez 
papieża Benedykta XVI w dniu 21 maja 2010 roku. Dokument de delictis re-
servatis składa się z dwóch części. Pierwsza cześć to Normae substantiales, 
druga Normae processuales. W pierwszej części zostały określone przestępstwa 
przeciwko obyczajom (delicta contra mores). Przepisy regulują dwa przestęp-
stwa. Pierwsze z nich to molestowanie seksualne małoletnich przez duchowne-
go oraz przestępstwo pornografii dziecięcej (Kongregacja Nauki Wiary, 2010, 
s. 419–420). Zdaniem Johna Paula Kimesa przestępstwo przeciwko szóstemu 
przykazaniu dotyczy wszystkich czynów natury seksualnej. Począwszy od po-
kazywania materiałów pornograficznych i różnych niestosownych komentarzy, 
poprzez dotyki, pocałunki często powtarzalne (Kimes, 2014, s. 11–28). Claudio 
Papale doda, że molestowaniem jest każda czynność seksualna niezależnie od 
postawy osoby będącej jego przedmiotem (Papale, 2012, s. 57).

Zdaniem Borka przestępstwem będą działania poprzez kontakt cielesny, 
pełna penetracja seksualna oraz akty dokonywane na samym sobie przez du-
chownego w obecności osoby małoletniej. Claudio Papale oraz Dariusz Borek 
są zgodni, że w dobie współczesnych urządzeń teleinformatycznych obecność 
taka nie musi być rozumiana wyłącznie w sensie znajdowania się osób w tym 
samym kontekście fizyczno-przestrzennym. Autorzy wskazują, że do molesto-
wania może dojść z wykorzystaniem środków audiowizualnych, telefonów, 
chatów lub kamerek internetowych. W związku z tym nie będzie miało zna-
czenia czy osoba będąca przedmiotem przestępstwa wykroczenia przeciwko 
szóstemu przykazaniu Dekalogu dobrowolnie i spontanicznie zgadza się na 
czyn seksualny (Borek, 2019a, s. 112; Papale, 2014, s. 32). Dariusz Borek przy-
pomina, że dla zaistnienia przestępstwa nie ma znaczenia, czy będzie to czyn 
jednorazowy, czy zachowanie notoryjne (Borek, 2019, s. 111). David Albornz 
podkreśla, że nie ma znaczenia, czy nastąpił kontakt fizyczny, czy też do niego 
nie doszło, ponieważ wystarczy, że z działania podjętego przez sprawcę będzie 
wynikał zamiar wykorzystania seksualnego (Albornz, 2008, s. 713–715). Jose 



Krzysztof M. Kiełpiński228

Pascal Bernal, porównując dwa dokumenty z 2001 de delictis graviora oraz  
z 2010 roku de delictis reservatis, zauważył, że ustawodawca chce chronić ofia-
ry przestępstw przed każdym działaniem seksualnym. Ponadto bez znaczenia 
jest także płeć ofiary. Podniesienie wieku ofiary do 18 roku życia wskazuje 
zdecydowanie, że prawodawca uwzględnił w określonych normach przypadki 
pedofilii oraz efebofilii (Bernal, 2014, s. 173).

Analizując przepisy prawne można zaobserwować, że ustawodawca objął 
ochroną również dodatkową kategorię osób. Należą do niej osoby, które habi-
tualnie posiadają niepełne używanie rozumu (imperfecto rationis usu habitu 
pollet). Są one zrównane z osobami małoletnimi. To nowość w odniesieniu do 
poprzednich przepisów. W opinii Dariusza Borka delictum consumatum doko-
nuje się po spełnieniu dwóch przesłanek. Pierwsza nie wymaga, aby osoba była 
całkowicie pozbawiona używania rozumu. Wystarczy, że procesy intelektualne 
i wolitywne będą tylko częściowo naruszone. Druga dotyczy samego czynu za-
bronionego. Powinien być wykonany bezpośrednio lub pośrednio wobec takiej 
osoby z zamiarem jej wykorzystania seksualnego – cel lubieżny (Borek, 2019a, 
s. 114). Claudio Papale i Jose Pascal Bernal wskazują na czynniki, które mogą 
ograniczyć używanie rozumu. Zalicza do nich: demencję starczą, wylew, udar, 
chorobę psychiczną, nadużywanie alkoholu, zażywanie narkotyków. Przekonu-
je, że stan niepełnego używania rozumu nie może mieć charakteru przejściowe-
go. Stan przejściowy wywołują inne środki takie jak: tabletka pigułki gwałtu, 
niechroniczne upicie się alkoholem, jednorazowe zażycie narkotyku, wzburze-
nie emocjonalne. Warto więc podkreślić, że każde molestowanie seksualne jest 
ciężkim naruszeniem prawa. Przybiera ono szczególnie szkodliwą formę, po-
nieważ zostaje naruszona intymność osoby, która nie posiada wolności wyraże-
nia pełnej zgody. Osoby nieletnie i bezbronne ponoszą największy uszczerbek 
na zdrowiu psychicznym. W przypadku podmiotu aktywnego można mówić 
o delictum propria. Nazwa ta wskazuje, że przestępstwo to jest właściwe dla 
określonej kategorii osób. Sprawcą, na podstawie przepisów, może być jedy-
nie duchowny, który przyjął święcenia diakonatu, prezbiteratu lub episkopatu  
(Papale, 2012, s. 56–57; Bernal, 2014, s. 174). 

Przepisy określały drugi rodzaj przestępstwa – pornografię dziecięcą. Zo-
stał on umieszczony w dokumencie z 2010 roku jako skutek praktyki Kongre-
gacji Nauki Wiary. Obejmuje on następujące działania: posiadanie, nabywanie  
i rozpowszechnianie zdjęć lub filmów zawierające akty seksualne z małoletnimi 
poniżej 14 roku życia albo pomiędzy takimi małoletnimi, lub też zawierające 
obrazy małoletnich w pozycjach oraz zachowaniach zmierzających do wywo-
ływania zainteresowania seksualnego u osób oglądających tego typu obrazy. 
Przestępstwem według Claudio Papale oraz Dariusza Borka jest materiał por-
nograficzny, który musi dotyczyć dzieci poniżej 14 roku życia (Borek, 2019a,  



Działalność papieża Benedykta XVI na rzecz ochrony małoletnich... 229

s. 117; Papale, 2012, s. 59). Zdanie przeciwne wyraził Damian Guillerme Asti-
gueta. Wykazał on, że nie rozumie podstawy ustalenia górnej granicy wieku na 
14 rok życia, ponieważ jego zdaniem materiały pornograficzne dotyczące mało-
letnich w wieku 13 lub 15 lat są tak samo złe i szkodliwe. Proponuje zastosować 
to samo kryterium co w przypadku przestępstwa molestowania małoletniego, 
czyli zastosować 18 rok życia (Astigueta, 2011, s. 81). Postulat eksperta został 
uwzględniony dopiero w kolejnej nowelizacji dokumentu de delictis reservatis.

W części procesowej wskazano, że Kongregacja Nauki Wiary jest kompe-
tentna do rozstrzygania przestępstw delicta graviora. Kwestie karne w tym ob-
szarze rozstrzyga Najwyższy Trybunał Apostolski działający przy Kongregacji 
Nauki Wiary. Dokument przewidywał sądzenie na podstawie mandatu papie-
skiego kardynałów, patriarchów, biskupów i legatów papieskich, a także innych 
osób fizycznych. Ponadto dokument regulował inne kwestie m.in. sądzenie, 
kardynałów, patriarchów i legatów Stolicy Apostolskiej, biskupów oraz innych 
osób fizycznych; prawo do przedłużenia lub uchylenia okresu przedawnienia; 
upoważnienie do udzielenia trybunałowi, adwokatom i prokuratorom dyspensy 
od wymogu kapłaństwa i doktoratu z prawa kanonicznego; upoważnienie do sa-
nowania aktów naruszenia jedynie ustaw procesowych przez trybunały niższej 
instancji; upoważnienie do dyspensowania postępowania na drodze sądowej na 
rzecz postępowań administracyjnych i wiele innych. W świetle norm umiesz-
czonych w dokumencie widoczna jest kontynuacja inicjatywy papieskiej, której 
celem jest dostosowanie przepisów kościelnych do wyzwań, przed którymi sta-
je Kościół – szczególnie w materii nadużyć seksualnych, które stają się przed-
miotem szczególnej troski ze strony społeczności kościelnej (Kongregacja Na-
uki Wiary, 2010, s. 427–430).

3. Reakcja papieża Benedykta XVI na ujawnianie przypadków  
wykorzystania seksualnego w latach 2005–2013 

3.1. Ujawnienie nowych przypadków wykorzystania seksualnego  
w Kościele katolickim w Europie, w latach 2005–2013

Na wstępie tej części należy wskazać, że posłużono się metodą analityczną 
oraz filologiczną, dzięki której udało się zaprezentować poniższe zagadnienie. 
W czasie trwania pontyfikatu Benedykta XVI (2005–2013), w Europie ujawnia-
no nowe fakty i okoliczności dotyczące ofiar wykorzystania seksualnego w Ko-
ściele katolickim. Proces zainicjowały wydarzenia z USA. W 2002 roku dzien-
nik Boston Globe otrzymał pozwolenie na odtajnienie dokumentów śledztwa, 
które prowadzili dziennikarze w związku z przestępstwem pedofilii. W 2004 



Krzysztof M. Kiełpiński230

roku opublikowano raport przez Uniwersytet John Jay Colleage of Criminal 
Justice w Nowym Jorku. Wynikało z niego, że w okresie 1960–2002 o pedofi-
lię oskarżono 954 księży, z czego 54 zostało skazanych. Liczba ofiar oszaco-
wano na 10.000. W 2010 roku opublikowano kolejny raport. Był on owocem 
współpracy uniwersytetu z instytucją kościelną, która udostępniła dokumenta-
cję przypadków molestowania seksualnego w latach 1950–2010. W raporcie 
wykazano 16.000 ofiar i 6000 duchownych, którzy byli sprawcami przestępstw 
na małoletnich lub osobach bezbronnych (Płachecka, 2017, s. 303–304).

Na przełomie 2004/2005 roku, w Austrii zamknięto seminarium duchowne 
w Sankt Pölten. W wyniku przeprowadzenia kontroli udowodniono, że wie-
lu seminarzystów i wykładowców praktykowało zachowania homoseksualne, 
dodatkowo odkryto na komputerach 40.000 zdjęć pornograficznych oraz filmy  
o tematyce pornografii dziecięcej i zoofilistycznej. Biskup Klaus Küng na pole-
cenie Stolicy Apostolskiej zamknął to seminarium w trybie natychmiastowym 
(Piaseczny, 2016; Bruncz, 2016). 

Kolejnym krajem, w którym ujawniono dużą skalę popełnienia przestępstw 
na małoletnich była Irlandia. W 2005 roku ukazano skutki popełnionych prze-
stępstw z lat 80. i 90. XX wieku, w tym dwie najgłośniejsze sprawy księdza 
Billa Carney’a i Brendana Smytha. Pierwszemu z nich udowodniono popeł-
nienie dwóch przestępstw z 32 zarzucanych. Kapłan został skazany przez sąd 
państwowy, w postępowaniu kanonicznym duchownemu udowodniono winę 
oraz z wymierzono karę wydalenia ze stanu duchownego, ponadto na rzecz 
ofiar diecezja wypłaciła 30.000 funtów. W przypadku księdza Smytha sąd  
w Dublinie udowodnił przestępstwa przez niego popełnione. Duchowny wy-
korzystał aż 74 dzieci. W 2005 roku władze Irlandii ogłosiły pierwszy raport,  
w którym stwierdzono, że od 1940 roku działało 102 księży pedofilów, a liczba 
ofiar sięgała 400. W 2008 roku w Raporcie Rayana pokazano, że od 1936–1990 
roku, aż 800 duchownych, zakonników i zakonnic dopuszczało się wobec swo-
ich podopiecznych, przebywających w domach opieki i sierocińcach, przemocy 
fizycznej, psychicznej oraz aktów wykorzystania seksualnego (Pawlicki, 2016; 
McGarry, 2016; Zakrzewicz, 2013, s. 103–104).

Niemcy były kolejny krajem, w którym pokazano skalę wykorzystania sek-
sualnego małoletnich i osób bezbronnych. Zgromadzenie jezuitów przeprowa-
dziło postępowanie kanoniczne, które pokazało, że do molestowania seksual-
nego małoletnich dochodziło w gimnazjum im. Piotra Kanizjusza w Berlinie. 
Kolejnym miastem, w którym dopuszczano się przestępstw na małoletnich była 
Ratyzbona. W tym mieście działał chór chłopięcy, a do molestowań dochodziło 
w latach 1958–1959. Po ujawnieniu tych wydarzeń do Niemieckiego Episkopa-
tu wciągu pięciu lat zgłosiło 1500 ofiar. Warto podkreślić, że 95% przypadków 
to wyroki skazujące duchownych. W latach 2011–2013 wypłacono ofiarom 



Działalność papieża Benedykta XVI na rzecz ochrony małoletnich... 231

200.000 euro odszkodowań, obecnie wiele procesów jeszcze nie zostało zakoń-
czonych (Płachecka, 2017, s. 309).

Belgia i Holandia to kraje, w których również ujawniono nadużycia sek-
sualne duchownych wobec małoletnich. W 2010 roku w Belgii biskup Joseph 
Vangheluwe przyznał się do wykorzystania seksualnego chłopca ze swojego 
bliskiego otoczenia i płacenia rodzinie ofiary pieniędzy za milczenie. Obraz 
tragedii dopełnia wydarzenie, że ten sam biskup dopuścił się molestowania 
dwóch swoich siostrzeńców. W 2010 roku specjalna komisja opracowała raport. 
Wnioski były druzgocące. Komisja przeprowadziła badania przypadków z lat 
1950–1960. Według raportu najmłodsza ofiara miała 2 lata, 13 ofiar popełniło 
samobójstwo, 6 miało myśli samobójcze. W tym okresie wpłynęło 475 skarg,  
a 134 duchownych dopuściło się molestowania seksualnego. W tym samym 
roku, w Holandii Konferencja Biskupów Holenderskich i Holenderska Kon-
ferencja Religijna powołała sześcioosobową komisję, w której w skład weszli: 
minister edukacji, burmistrz Hagi, profesorowie uniwersyteccy, były sędzia  
i psycholog. Komisja przeanalizowała 1795 skarg, odnotowała 800 duchow-
nych jako sprawców nadużyć, badania objęły okres 1945–2010. Raport komisji 
zalecił Kościołowi w Holandii wypłatę odszkodowań od 5000 euro, 25 000 
euro, gdy ofiara była obiektem zgwałcenia do 100.000 euro za szczególnie cięż-
kie przypadki. Podkreślono, że ofiarom należą się przeprosiny, wsparcie oraz 
potwierdzenie ich cierpień (Walenciak, 2016).

W 2012 roku problem pedofilii został ujawniony we Włoszech. Episkopat 
Włoch zaprezentował wnioski z przeprowadzonych badań zjawiska pedofilii 
występujących w kościelnych strukturach. Biskup Mariano Crociata podkreślił, 
że na przestrzeni 10 lat, chodzi o okres 2002–2012, potwierdzono 135 przypad-
ków pedofilii wśród duchownych Kościoła katolickiego. Liczby te prezentu-
ją się w następujący sposób: 77 duchownych zostało skazanych przez włoskie 
sądy; 21 sprawców poddało się dobrowolnej karze; w 12 przypadkach sprawy 
się przedawniły. Przywołując dane, warto zaznaczyć, że Episkopat Włoch stwo-
rzył dokument, w którym zawarł wytyczne do walki z pedofilią. Hierarchowie 
nie mają obowiązku zgłaszania wymiarowi sprawiedliwości i przekazywania 
informacji związanych z wykorzystaniem seksualnym nieletnich. Zaznaczono, 
że linia postępowania wobec przypadków molestowania seksualnego musi być 
zgodna włoskim prawem (Płachecka, 2017, s. 311).

Przywołane treści stanowią najważniejsze wydarzenia, o których rozpisy-
wała się prasa światowa i fora internetowe. Warto tylko wspomnieć, że skan-
dale ujawniono również w Australii, Portugalii, Wielkiej Brytanii i Malcie oraz 
szczegółowo pokazano przestępczą działalność założyciela zgromadzenia za-
konnego Legionistów Chrystusa. W związku z tym poniżej zaprezentowana zo-
stanie reakcja Benedykta XVI na ujawnione skandale seksualne. 



Krzysztof M. Kiełpiński232

Jeśli chodzi o sytuację w Polsce, w lutym 2013 roku po raz pierwszy rozpo-
czął się proces o odszkodowanie za wykorzystanie seksualne 12-letniego chłop-
ca (DGP, 2013).

W 2015 roku skierowano kolejne pozwy przeciwko kościelnym osobom 
prawnym. W świecie mediów w 2019 roku wyemitowano programy braci Sekiel-
skich. W latach 2013–2015 Mirosław Nestorowicz, Ewa Łętowska, Aleksandra 
Głowacka opublikowali swoje artykuły w sprawie odpowiedzialności kościelnej 
osoby prawnej za wykorzystanie seksualne małoletnich przez duchownych. Wska-
zując na powyższe, powinno to stanowić osobny element analizy badawczej, który 
wykracza poza ramy czasowe pontyfikatu papieża Benedykta XVI (Nestorowicz, 
2014, s. 7-18; Głowacka, 2015, s. 137–156; Łętowska, 2015, s. 6–20).

3.2. Reakcja papieża Benedykta XVI 

Działania papieża Benedykta XVI przybrały różne formy. Stanowczą reak-
cję na skandale, które wybuchły w Kościele, najczęściej wyrażał w homiliach, 
listach i przemówieniach. To właśnie w nich papież brał odpowiedzialność 
na siebie za wyrządzone zło na małoletnich. W homilii wygłoszonej podczas 
podróży apostolskiej do USA pojawiły się charakterystyczne zwroty „ból”  
i „krzywda” oraz „wielkie cierpienie” zadane dzieciom, a spowodowane wy-
korzystaniem seksualnym (Benedykt XVI, 2006). Analizując inne wystąpienia 
Biskupa Rzymskiego natrafimy na określenia, które stanowią reakcję papieską 
na wyrządzone zło na małoletnich. W homiliach i przemówieniach podczas 
podróży apostolskiej do Wielkiej Brytanii i Irlandii padają określenia takie 
„wstyd”, „grzech, który nas zawstydza”, „wyrzuty sumienia”, „upokorzenie”, 
„rodzące się poczucie zdrady” oraz „prośba o przebaczenie od Boga i pokrzyw-
dzonych” (Benedykt XVI, 2010c, s. 209–220; Majer, 2023, s. 38–39). Na ich 
podstawie Benedykt XVI bierze odpowiedzialność za krzywdy wyrządzone 
dzieciom przez osoby duchowne i zakonne. Okazuje w ten sposób solidarność 
z pokrzywdzonymi i jako głowa Kościoła katolickiego prosi o przebaczenie 
za zachowania, które nigdy nie powinny mieć miejsca. Zdaniem Piotra Ma-
jera użyte zwroty przez Benedykta XVI, to w głównej mierze uznanie winy 
za brak należytej reakcji ze strony przełożonych Kościoła oraz niestosowanie 
odpowiednich narzędzi prawnych (Majer, 2023, s. 42–43). Warto zaznaczyć, że 
papież przyznaje, że model terapeutyczny, wobec tego typu spraw nie zdał eg-
zaminu. Ruch antyjurydyczny, który rozkwitł w Kościele po Soborze Watykań-
skim II twierdził, że za pomocą psychologii oraz innych metod duszpasterskich, 
a nie środków karnych, Kościół jest w stanie skutecznie walczyć z tego rodzaju 
nadużyciami i przestępstwami. Stworzono fałszywy obraz, który doprowadził  
w ostateczności do zaniechania skutecznego stosowania prawnych instrumen-



Działalność papieża Benedykta XVI na rzecz ochrony małoletnich... 233

tów, na które wskazywały przepisy kanonicznego prawa karnego (Arietta, 2010, 
s. 440). W rozmowie z Peterem Seeweldem papież Benedykt XVI zauważa, że  
w latach 1960–2001 kanoniczne prawo karne przestało funkcjonować. W tam-
tym okresie panowało przekonanie, że Kościół nie może być Kościołem prawa, 
ale miłości. Dlatego społeczność kościelna nie powinna stosować sankcji kar-
nych. Na tej podstawie wyrzucono ze świadomości wiernych przekonanie, że 
kara kanoniczna może być środkiem zbawczym. Ponadto zapomniano o trzech 
celach kary kanonicznej: poprawa sprawcy, naprawienie zgorszenia oraz przy-
wrócenie naruszonej sprawiedliwości (Benedykt XVI, Seeweld, 2011, s. 37–38).

Wypowiedzi Benedykta XVI dotyczyły również przełożonych kościelnych. 
Wiele razy stwierdził on, że można byłoby uniknąć niepotrzebnych dramatów, 
gdyby w odpowiednim czasie przełożeni kościelni właściwie zareagowali – po-
słuchali głosu ofiar. Podkreśla, że to ich działania lub zaniechania stanowią winę. 
W liście pasterskim do katolików Irlandii papież stanowczo stwierdził, że reakcja 
władz kościelnych była nieodpowiednia i niewłaściwa. Odnosząc się do ofiar i ich 
bliskich dodał, że zdaje sobie sprawę z tego, że niewłaściwe potraktowanie przez 
biskupów i przełożonych zakonnych wzbudziło rozczarowanie, gniew i wzbu-
rzenie. Papież przypomniał biskupom, że to oni i ich poprzednicy dopuścili się 
zaniedbań nie stosując przepisów prawa kanonicznego wobec przestępstw delic-
ta contra mores (Benedykt XVI, 2010a, s. 7–11). W innym dokumencie papież 
zauważył, że to brak właściwej i należytej czujności, sprawnego działania i lęk 
przed stosowaniem instrumentów prawnych negatywnie wpłynęły na zaufanie 
wiernych do władzy kościelnej (Benedykt XVI, 2010b, s. 35–37).

Kolejny temat, który podejmuje w swoich przemówieniach to dbanie o wize-
runek Kościoła, kosztem troski o pokrzywdzonych. Biorąc pod uwagę czynniki, 
które doprowadziły do przestępstw na małoletnich, na pierwszym miejscu papież 
wskazał troskę o dobry wizerunek Kościoła. Zaznaczył, że źle pojmowana troska 
o dobro Kościoła, przyczyniła się do braku ochrony godności małoletnich oraz 
braku szacunku do prawa. Brak szacunku do prawa objawił się niestosowaniem 
środków prawnych wobec podejrzanych i sprawców, co w konsekwencji dopro-
wadziło do upadku autorytetu moralnego Kościoła w danym państwie. Warto za-
znaczyć, że nie są to straty tylko wizerunkowe, ale dotyczą istoty misji Kościoła. 
Zdaniem Damiana Astiguety Benedykt XVI uważał, że fałszywa troska o wize-
runek Kościoła przysłoniła światło Ewangelii takim mrokiem, jakiego nie znały 
nawet wielkie prześladowania. Ukrywanie i tuszowanie wielu spraw pedofilskich 
przez biskupów lub innych przełożonych kościelnych oraz zasłanianie się dobrem 
Kościoła rzutuje negatywnie na misję kościelną, podważając jej wiarygodność 
oraz przyczynia się do nieufności względem ludzi Kościoła, co osłabia wszelkie 
wysiłki duszpasterskie. Fałszywa troska o dobro Kościoła partykularnego rani 
cały Kościół (Astigueta, 2013, s. 592).



Krzysztof M. Kiełpiński234

Ostatnim tematem poruszanym przez Benedykta XVI w jego wypowie-
dziach było potępienie sprawców molestowania małoletnich, a także wskazanie 
elementów, które zapobiegną na przyszłość popełniania przestępstw na mało-
letnich. Papież nazywał takie postępowanie zdradą. W czasie trwania Roku Ka-
płańskiego podkreślił, że kapłani działają w imię Boże sprawując sakramenty,  
a w ten sposób Bóg staje się bliski światu i człowiekowi, natomiast poprzez 
działania przestępcze pod osłoną sacrum wyrządzają osobistą szkodę małolet-
nim rzutującą na całe życie (Benedykt XVI, 2010b, s. 35–36). W przemówieniu 
na zakończenie Międzynarodowego Kongresu Eucharystycznego w Dublinie 
papież zaznaczył, że duchowni zamiast ukazywać drogę do Chrystusa oraz da-
wać świadectwo o Jego dobroci, dopuścili się nadużyć i podważyli wiarygod-
ność Kościoła (Benedykt XVI, 2012, s. 41–42). 

Zdaniem Piotra Majera wypowiedzi papieża Benedykta XVI dają nadzieję, 
że sprawcy przestępstw seksualnych zostaną sprawiedliwie osądzeni i ukara-
ni, a szkody wyrządzone na małoletnich właściwie naprawione (Majer, 2023,  
s. 45). Zdaniem Ángela Marzoa Rodrígueza można sprawiedliwie osądzić 
sprawcę tylko wtedy, gdy przeprowadzi się właściwie i zgodnie z prawem po-
stępowanie kanoniczne oraz wymierzy się sprawiedliwą karę. Zdaniem hisz-
pańskiego eksperta należy ukazywać karę nie tylko jako dolegliwość, ale rów-
nież jako środek zbawczy (Rodrigez, 1994, s. 263–293).

Potępiając sprawców przestępstw na małoletnich papież wzywał wiernych 
do odbudowy zaufania, do odnowy i wewnętrznego oczyszczenia, promowania 
pojednania. Duchowni powinni na nowo odkrywać ideał powołania kapłańskie-
go. Wiele razy z ust papieża płynęły słowa zachęty do kapłanów, aby dążyli do 
świętości. Ponadto wskazujące na to, że wierni mają prawo, aby ich kapłani nie 
tylko przestrzegali zasad moralnych, ale byli ludźmi zaufania oraz realizowa-
li wartości głoszone w katechezach, homiliach lub przemówieniach. Podjęty 
przez papieża wątek wiąże się bezpośrednio z odnową w Kościele. Zadaniem 
biskupów, duchownych i zakonników jest stworzenie bezpiecznego, zdrowego 
moralnie środowiska. Dokonuje się to poprzez właściwy wybór i wychowanie 
seminarzystów, aż do wykluczenia z seminariów niewłaściwych kandydatów. 
Piotr Majer zauważa, że Benedykt XVI w swoich wypowiedziach stawia tezę, 
że ważniejsze jest, aby mieć dobrych kapłanów, niż nie mieć ich wcale. W tym 
celu Stolica Apostolska za czasów pontyfikatu papieża Benedykta XVI wpro-
wadziła zasadę „zero tolerancji” dla przestępstw seksualnych na małoletnich 
(Majer, 2023, s. 47).

Reakcja papieża Benedykta XVI na przestępstwa wobec nieletnich nie 
ograniczała się tylko do wypowiedzi. Biskup Rzymu korzystał z wielu instru-
mentów prawnych. Gdy wybuchły skandale seksualne w Irlandii papież wysłał 
wizytatorów, aby zbadali sprawę na poziomie diecezji i seminarium duchowne-



Działalność papieża Benedykta XVI na rzecz ochrony małoletnich... 235

go. Jak zauważa Hanna Suchocka było to niezwykłe posunięcie. Wszechstronna 
lustracja zdarza się bardzo rzadko, a tego typu zachowanie świadczyło o tym, że 
papież Benedykt XVI przywiązywał wielką wagę do tego, aby oczyścić Kościół 
z działań pedofilskich (Suchocka, 2015, s. 183). 

Zasada „zero tolerancji” przyświecała papieżowi, gdy podejmował dzia-
łania w sprawie zgromadzenia Legionistów Chrystusa. W tym celu zostali po-
wołani wizytatorzy z pięciu krajów, gdy pojawiły się kolejne skandale wywo-
łane przez założyciela zgromadzenia Marciala Maciela Degollado. Wizytatorzy 
odwiedzili w ciągu ośmiu miesięcy 120 wspólnot i dzieł zgromadzenia. Na 
tej podstawie udowodniono przestępstwa popełnione przez założyciela zgro-
madzenia, ukarano go karą suspensy, a także nakazując mu całkowite wyco-
fanie się z życia publicznego. Podczas pielgrzymki na Maltę papież spotkał 
się przedstawicielami ofiar nadużyć seksualnych, dokonanych przed laty przez 
duchownych. Odwiedzając Portugalię, podczas rozmowy z dziennikarzami, za-
znaczył, że przebaczenie nigdy nie może zastąpić wymierzenia sprawiedliwości 
(Giansoldati, 2018, s. 43).

Działalność papieża przyczyniła się do organizacji wielu konferencji po-
święconych ochronie małoletnich. Stolica Apostolska w wielu przypadkach 
obejmowała patronat honorowy nad tymi wydarzeniami. Tematyka spotkań 
była różna, głównie dotyczyła zmiany przepisów prawa kanonicznego. Papież 
upoważnił prefekta Kongregacji Nauki Wiary, aby wystosował do Kościołów 
lokalnych specjalny dokument, na którego podstawie każda Konferencja Bisku-
pów w danym kraju przygotowała szczegółowe przepisy dotyczące dochodzenia 
wstępnego. Warto w tym miejscu wspomnieć m.in. konferencję naukową, która 
odbywała się na Uniwersytecie Gregoriańskim w Rzymie w lutym 2012 roku. 
Była zatytułowana: W kierunku uzdrowienia i odnowy (Verso la guarigione ed il 
rinnovamento). Zebrani na niej eksperci i naukowcy z różnych dziedzin nakre-
ślili następujące wnioski: nie można tuszować spraw, ponieważ dobro dzieci,  
a nie instytucji jest najważniejsze; nie można usprawiedliwiać przestępstw sek-
sualnych tym, że w rodzinach i innych zawodach i środowiskach odsetek tego 
jest większy niż w Kościele; nie wolno lekceważyć sygnałów ostrzegawczych; 
należy w każdej sytuacji wysłuchać pokrzywdzonych oraz należy odrzucić fał-
szywą solidarność środowiska. Na podstawie powyższych wniosków ukazano 
cel dalszych działań przedstawicieli Kościoła (kardynałów, biskupów, wyższych 
przełożonych zakonnych), aby w przyszłości skutecznie reagowali i nie dopusz-
czali do sytuacji, które będą źródłem nowych skandali seksualnych związanych 
z molestowaniem małoletnich w Kościele (Suchocka, 2015, s. 190).



Krzysztof M. Kiełpiński236

Zakończenie

Działalność papieża Benedykta XVI na rzecz ochrony małoletnich była wie-
loaspektowa. Papież jako najwyższy ustawodawca znowelizował przepisy prawa 
kanonicznego. Nowe przepisy skutecznie chroniły małoletnich i osoby bezradne. 
Określono nowe przestępstwo wobec małoletnich: posiadanie, nabywanie i roz-
powszechnianie pornografii z udziałem osoby małoletniej. W kwestiach formal-
nych znowelizowano przepisy dotyczące przedawnienia, a wszystkie kompeten-
cje przekazano Kongregacji Nauki Wiary. W obszarze prawa pojawiły się także 
inne normy, które zabraniały udzielać święceń kandydatom popierającym kulturę 
gejowską oraz praktykującym czynny homoseksualizm. Ponadto stworzono do-
kument, na podstawie którego Konferencje Biskupów opracowywały lokalnie 
szczegółowe rozwiązania prawne chroniące małoletnich i osoby bezradne.

W obszarze nauczania można dostrzec szczególną aktywność papieża Be-
nedykta XVI. Wiele miejsca w swoich przemówieniach, homiliach i listach po-
świecił on tematyce ochrony małoletnich. Jego reakcja na przestępstwa seksu-
alne była zdecydowana, potępiał sprawców, wziął odpowiedzialność za wiele 
przestępstw na siebie, krytykował przełożonych kościelnych za fałszywą troskę 
o dobro Kościoła oraz wskazywał na solidarność z pokrzywdzonymi. W wy-
powiedziach papieża można dostrzec fakt, że chciał on odbudować zaufanie 
członków wspólnoty Kościoła oraz innych instytucji. W tym celu odbył wiele 
pielgrzymek, spotykał się z ofiarami przestępstw. Należy podkreślić, że ponty-
fikat papieża Benedykta XVI był nastawiony na to, aby zapewnić ochronę oso-
bom małoletnim w Kościele, zwalczać przestępstwa seksualne oraz odbudować 
zaufanie i odnowić środowisko moralne Kościoła. 

Bibliografia

Albornz David, 2008, Norme e orientamenti della Chiesa cattolica dinanzi agli abusi sessuali di 
minori perpetrati da chierici, Salesianum, t. 70, s. 711–726.

Arrieta Juan, 2010, L’influsso del Cardinal Ratzinger nella revision del Sistema penale canonico, La 
Civilita Cattolica, t. 6, s. 425–530.

Astigueta Damian Guillermo, 2003, Lo scanadlo nel CIC: significato e portata giuridica, Periodica, 
t. 92, s. 589–651.

Astigueta Damian Guillermo, 2011, Ultime modifiche al motu proprio delicta graviora, w: Il quin-
dicesiomo anniversario dell istituto di diritto canonico, „Ad instar facultatis: dell Univesita 
Cattolica Poazmany Peter, Anzelm Szuromi (red.), Budapeszt, s. 69–87.

Beal John, 2007, The 1962 instruction Crimen sollicitationis caught red-handed or handed a red 
herring, Studia Canonica, nr 41, s. 199–236.

Benedykt XVI, 2006, Ai vescovi della conferenza episcopale di Irlandia in visita ad limina apostolo-
rum, w: The Holy See [online], dostęp: 28.10.2006, <https://www.vatican.va/content/benedict-x-
vi/en/speeches/2006/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20061028_ad-limina-ireland.html>.



Działalność papieża Benedykta XVI na rzecz ochrony małoletnich... 237

Benedykt XVI, 2010c, Litterae Pastorales ad chirsitifideles catholica in Hibernia (19.03. 2010), 
Acta Apostolicae Sedis, 102 (201), s. 209–220. 

Benedykt XVI, 2010a, List pasterski d katolików Irlandii po skandalach związanych z molestowaniem 
seksualnym przez duchownych, 19.03.2010, L’Osservatore Romano wyd. pol., t. 32, nr 2, s. 7–11.

Benedykt XVI, 2010b, Homilia podczas Mszy świętej na zakończenie Roku Kapłańskiego, 
11.06.2010, L’Osservatore Romano wyd. pol., t. 31, nr 8–9, s. 35–37.

Benedykt XVI, 2011, Przemówienie do Kurii Rzymskiej, 20.12.2010, L’Osservatore Romano wyd. 
pol., t. 32, nr 2, s. 35–38.

Benedykt XVI, 2012, Przesłanie na zakończenie 50 Międzynarodowego Kongresu Eucharystycz-
nego w Dublinie, 10-17.06. 2012, L’Osservatore Romano wyd. pol., t. 33, nr 7–8, s. 41–42.

Benedykt XVI, Seewald Peter, 2011, Światłość świata. Papież, Kościół i znaki czasu, tłum. P. Napi-
wodzki, Wydawnictwo Znak, Kraków.

Bernal Jóse Pascual, 2014, Cuestiones canónicas sobre los delitios más graves contra el sexto man-
damiento del Decàlogo, Ius Canonicum, t. 54, s. 357–368.

Borek Dariusz, 2015, Sextum Decalogi preaecptum w kanonicznym prawie karnym aktualnie obo-
wiązującym, Tarnów.

Borek Dariusz, 2019, Przestępstwa zastrzeżone dla Kongregacji nauki Wiary, Tarnów.
Bruncz Dariusz, Seminarium duchowne w Diecezji St Pölten zamknięte!, w: Ekumenizm.pl [online], 

dostęp: 02.06.2016, <http://www.ekumenizm.pl/koscioly/katolickie/seminarium-duchowne-
-w-diecezji-st-polten-zamknie>.

Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus, 1983, Acta Apostolicae Sedis, 
75/II, s. I–XXX, 1–324 (tekst polski: Kodeks Prawa Kanonicznego. Przekład polski zatwier-
dzony przez Konferencję Episkopatu, Warszawa 2021).

Congregatio pro Doctrina Fidei, 2010, Normae de delictis Congregationi pro Doctrina Fidei re-
servatis seu Normae de delictis contra fidem necon de gravioribus delictis, 21.05.2010, Acta 
Apostolicae Sedis, 102, s. 419–434.

Congregatio Sancti Offici, 1962, Instructio Crimen sollicitationis. Ad omnes Patriarchas, Archie-
piscopos aliosque locorum Ordinarios etiam Ritus Orientalis: De modo procedendi in causis 
sollicitationis, 16.03.1962, Typis Polyglotis Vaticanis 1962, w: Leges Ecclesiae, X. Ochoa, 
vol. III, Roma 1972, s. 3072–3172.

Congregazione per il Clero, 2010, Lettera circolare n. 2010 0823, 17.03, 2010, Revista Española de 
Derecho Canónico, t. 67, s. 391–400. 

Cucci Giovanniego, Zollner Hans, 2011, Kościół a pedofilia, Wydawnictwo WAM, Kraków. 
D’Auria Andrea, 2014, La procedura per l’irrogazione delle pene, w: Quaderni de Ius Missionale 

3, I delitti reservati alla Congrgazione per la Dottrina della Fede, Andrea D’Auria, Claudio 
Papale (red.), Roma, s. 129–155.

DGP, 2013, Proces o odszkodowanie za pedofilię: diecezja koszalińsko-kołobrzeska zapłaci 200 
tys. zł odszkodowania?, w: Gazeta Prawna [online], dostęp: 02.05.2025, <https://www.ga-
zetaprawna.pl/wiadomosci/artykuly/853334,proces-o-odszkodowanie-za-pedofilie-diece-
zja-koszalinsko-kolobrzeska-zaplaci-200-tys-zl-odszkodowania.html>.

Giansoldata Franca, 2018, Demon w Watykanie, Foksal, Warszawa.
Głowacka Aleksandra, 2015, Odpowiedzialność osób prawnych Kościoła katolickiego za czyny nie-

dozwolone, „Acta Erasmiana” nr 9, s. 139–156.
Ioannes Paulus II, 1988, Constitutio apostolica de Romana Curia Pastor Bonus, 28.06.1988, Acta 

Apostolicae Sedis t. 80, s. 841–912 (tekst polski: Jan Paweł II, Konstytucja apostolska Pastor 
Bonus o Kurii rzymskiej (28.06.1988), w: Codex Iuris Canonici. Kodeks Prawa Kanonicznego. 
Komentarz. Powszechne i partykularne ustawodawstwo Kościoła katolickiego. Podstawowe 
akty polskiego prawa wyznaniowego. Edycja polska na podstawie wydania hiszpańskiego, 
Wolters Kluwer Polska, Kraków 2011, s. 1397–1465.



Krzysztof M. Kiełpiński238

Joannes Paulus II, 2001, Litterae Apostolicae motu proprio datae quibus Normae de gravioribus 
delictis Congregationi pro Doctrina Fidei reservatis promulgatur, Sacramentorum Sanctitatis 
Tutela (30.04.2001), Acta Apostolicae Sedis, t. 93, s. 737–739.

Kimes John Paul, 2015, Simul et cura et solerita le essential norms della Conferenza Episcopale 
Statunitense, w: I delitti riservati alla Congregazione per la Dottrina Della Fede. Norme pras-
si obiezioni, Claudo Papale (red.), Roma, s. 25–44.

Łętowska Ewa, 2015, Odpowiedzialność za szkody wyrządzone przez księży, Państwo i Prawo,  
z. 3, s. 6–20.

Majer Piotr, 2023, Kanoniczna odpowiedzialność biskupa w związku z czynami podległych mu du-
chownych. Przestępstwa seksualne wobec małoletnich, Wydawnictwo UPJPII, Kraków.

Marzoa Rodríguez Ángel, 1994, El Derecho penal canónico al servicio de la misión santificadora 
de la Iglesia, w: Derecho canónico a los diez años de la promulgación del código: (aspectos 
de la función santificadora de la iglesia), coord. por Consolación Melero Moreno, s. 263–294. 

McGarry Patsy, 2024, Abuse in institutions amounted to ‚torture’, w: The Irish Times [online], do-
stęp: 30.11.2024, <https://www.irishtimes.com/news/abuse-in-institutions-amounted-to-tortu-
re-1.610157>.

Nestorowicz Mirosław, 2014, Odpowiedzialność cywilna Kościoła katolickiego za molestowanie 
małoletnich przez księży (prawo USA i prawo polskie), Przegląd Sądowy, t. 23, nr 1, s. 7–18.

Nuñez Gerardo, 2003, La competencia penal de la Congregacion para la Dotcrina de la Fe. Com-
mentario al m.p. Sacramentorum sanctitatis Tutela, Ius Canonicum, t. 53, s. 351–388.

Papale Claudio, 2014, I delitti contro la morale, w: Quaderni di Ius Missionale 3. I delitti riservati alla 
Congregazione per la Dottrina della Fede, Andrea D’Auria, Claudio Papale (red.), Roma, s. 29–46.

Papale Claudio, 2012, I delitti contro la morale, w: Studio Giuridici 96. Questioni attuali di diritto 
penale canonico, Libredia Editrice Vaticana, Rome, s. 55–65.

Parolari Enrico, 2012, Aspetti psicopatologici dei delitti canonici, w: Studia Giuridici 96. Questioni 
attuali di diritto penale canonico, Libredia Editrice Vaticana, Rome, s. 67–77.

Pawlicki Jacek, 2024, Irlandzcy księża: tysiąc gwałtów na dzieciach?, w: Gazeta Wyborcza [online], 
dostęp: 30.11.2024, <http://wyborcza.pl/1,752 48,3534888.html>.

Piaseczny Jan, 2024, Kościół austriacki stanął w obliczu seksualnego skandalu, w: Tygodnik Prze-
gląd [online], dostęp: 30.11.2024, <http://www.tygodnikprzeglad.pl/sodoma-seminarium>.

Płachecka Agata, 2017, Pedofilia w Kościele katolickim za pontyfikatów Benedykta XVI i papieża 
Franciszka, Świat Idei i Polityki, t. 16, s. 300–323.

Scicluna Charles, 2005, Procedura e prassi presso la Congregazione per la Dotrina della Fede 
riguardo ai delicta graviora, w: Processo penale e tutela dei diritti nell ordianmento canonico, 
Davide Cito (red.), Milano, s. 279–301.

Scicluna Charles, 2012, Delicta graviora ius processuale, w: Questioni attuali di diritto penale 
anonico, Studi Giuridici 96, Libreria Editrice Vaticana, Roma, s. 79–94. 

Słownik Języka Polskiego PWN [online], dostęp: 02.07.2025, <https://sjp.pwn.pl>.
Stokłosa Marek, 2011, Utrata przynależności do stanu duchownego na podstawie specjalnych 

uprawnień przyznanych Kongregacji ds., Duchowieństwa, Prawo Kanoniczne, t. 54, s. 43–75.
Suchocka Hanna, 2015, Działania papieży oraz Stolicy Apostolskiej na rzecz ochrony osób ma-

łoletnich, w: Prawa dziecka: perspektywa Kościoła, Piotr Kroczek (red.), Annales Ca-
nonici. Monographiae, nr 3, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie, s. 175–197, 
DOI:10.15633/9788374384353.10.

Versaldi Giuseppe, 2002, Aspetti psicologici degli abusi sessuali perpetratii d Chierici, Periodica, 
t. 91, s. 49–61.

Walencik Dorota, 2024, Kościół w Holandii zapłaci odszkodowania ofiarom pedofilów, w: Ekume-
nizm.pl [online], dostęp: 30.11.2024, <https://www.ekumenizm.pl/koscioly/kosciol-w-holandii-
-zaplaci-odszkodowania-ofiarom-pedofilow>.



Działalność papieża Benedykta XVI na rzecz ochrony małoletnich... 239

Wytrwał Tomasz, 2009, Kościelny modus procedendi w przypadku pedofilii, Prawo Kanoniczne,  
t. 52, s. 229–251.

Yanguas Jose, 1946, De crimine pessimo et de competenta S. Officii relate ad illud, Revista Española 
de Derecho Canónico, t. 2, s. 427–439.

Zakrzewicz Agnieszka, 2013, Głosy spoza chóru, Czarna Owca, Warszawa.

Pope Benedict XVI’s Activities for the Protection of Minors 
and Abused Persons and His Response to the Disclosure of New Cases 

of Sexual Abuse in Selected Countries Between 2005 and 2013. 
A historical and Legal Analysis

Summary: Pope Benedict XVI, whose pontificate lasted from 2005 to 2013, ensured the protection 
and security of minors and vulnerable persons in the Catholic Church. The aim of this study is to 
demonstrate the activities of Pope Benedict XVI in the area of the protection of minors. The reali-
sation of this objective was based on an analysis of source statements in order to present the quality 
and extent of the protection demanded by the Pope. The subjects of the analysis included papal 
documents, homilies, speeches, and acts issued by the various dicasteries of the Roman Curia. The 
above documents were responses to crimes committed against minors by clergy in the period 2005–
2013 in selected European countries. The following methods were employed in the compilation of 
the sources: dogmatic-legal, historical-legal, philological and analytical. The historical-legal and 
dogmatic-legal methods were used in presenting the source materials and the different time periods, 
while the philological and analytical methods were used to demonstrate the scale of the problems, 
the papal response and the legal patterns. The research led to several conclusions; these are included 
in the conclusion of the article.

Keywords: paedophilia, European countries, pope, Holy See, Benedict XVI, protection of minors.



Krzysztof M. Kiełpiński240



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.10696

Adam Jaszcz*
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II (Polska)

OCHRONA GODNOŚCI DZIECKA W ZNOWELIZOWANYM  
KANONICZNYM PRAWIE KARNYM

Streszczenie: Reforma kanonicznego prawa karnego wprowadziła wiele istotnych zmian, m.in. za-
kwalifikowanie czynów pedofilskich jako przestępstw przeciwko godności osoby. Po promulgacji 
KPK/1983 uwaga w tej materii skupiała się na duchownym, który, popełniając przestępstwo na 
szkodę dziecka, naruszył zobowiązanie dyscyplinarne. Tymczasem dzięki godności możliwy jest 
optymalny rozwój dziecka, a jej pomniejszenie na skutek przemocy seksualnej jest ciężkim prze-
stępstwem przeciwko osobie. Nowelizacja Księgi VI uwzględniła tę prawdę, przekładając ją na 
konkretne przepisy. Autor analizuje ochronę godności dziecka w kanonicznym prawie karnym, jej 
zakres, jak również godność dziecka jako wartość ontyczną na tle przepisów prawnokarnych. Dziec-
ko nie jest zdolne w pełni ochronić siebie. Szczególna odpowiedzialność spoczywa więc na wspól-
nocie Kościoła, w szczególności na przełożonych tworzących ustawy i wcielających je w życie.

Słowa kluczowe: 	godność dziecka, Księga VI KPK, przestępstwa contra sextum cum minore, prze-
moc seksualna. 

Wstęp

Znowelizowana Księga VI Kodeksu Prawa Kanonicznego (Codex, 1983, 
dalej: KPK/83) dotycząca sankcji karnych została promulgowana na mocy 
konstytucji apostolskiej Pascite Gregem Dei z 1 czerwca 2021 r. (Franciszek, 
2021, dalej: PGD). Wielowiekową doktrynę prawnokanoniczną o ciężkości 
wszystkich przestępstw contra sextum cum minore potwierdziła istotna zmia-
na: przeniesiono je z tytułu Przestępstwa przeciwko szczególnym obowiązkom 
do tytułu Przestępstwa przeciwko życiu, godności i wolności osoby (Bernal, 
2022, s. 775–777; Majer, 2023, s. 5). Tym samym ustawodawca rozstrzygnął, 
że na pierwszym planie znajduje się godność osoby skrzywdzonej, a nie nieza-
chowanie zobowiązania dyscyplinarnego przez duchownego. Ochroną prawną 
objęto wprost godność małoletniego, w tym dziecka, co oznacza ważny krok  

* Adres: ks. dr Adam Jaszcz; adam.jaszcz@kul.pl; ORCID: 0000-0003-2282-1523.



Adam Jaszcz242

w kierunku budowania skutecznego i profesjonalnego systemu przeciwdziała-
nia przemocy wobec najsłabszych. W przywołanym tytule nie chodzi o ochronę 
celibatu jako obowiązku duchownych – jest on regulowany innymi przepisami 
– ale o ochronę godności osobowej dzieci.

Ochrona godności dziecka w prawie kanonicznym nie wyczerpuje się  
w przepisach Księgi VI. Ta jednak część KPK/83 zawiera przepisy chroniące 
godność w jej konkretnym wymiarze, co wymaga zauważenia i omówienia. 
Problem postawiony w artykule dotyczy gwarancji ochrony godności dziecka  
w kanonicznym prawie karnym, jej zakresu, jak również analizy godności 
dziecka jako wartości ontycznej na tle przepisów prawnokarnych.

1. Dziecko – czyli kto?

W Księdze VI ustawodawca określił jako potencjalną ofiarę przestępstwa 
przeciwko szóstemu przykazaniu Dekalogu małoletniego (minor), czyli posłu-
żył się pojęciem technicznoprawnym zdefiniowanym w kan. 97 § 1 KPK/83. 
Zgodnie z powyższym za małoletniego – również w rozumieniu przepisów 
prawnokarnych – uważa się osobę poniżej 18. roku życia. Jednocześnie w kan. 
97 § 2 KPK/83 stwierdza się, że małoletniego „przed ukończeniem siódmego 
roku życia nazywa się dzieckiem”. Należy zauważyć, że w całej Księdze VI ani 
razu nie pojawia się słowo „dziecko”, a ustawodawca konsekwentnie posługuje 
się pojęciem „małoletni”. Czy nie byłoby zatem właściwie, aby obok terminu 
„małoletni” wprowadzić do Księgi VI termin „dziecko” występujące w innych 
miejscach KPK/83? 

Termin „dziecko” występuje powszechnie w aktach prawa międzynaro-
dowego, natomiast – jak zauważyły E. M. Guzik-Makaruk oraz E. Wojewoda 
(2015, s. 29) – w krajowych porządkach prawnych częściej używa się sfor-
malizowanych i precyzyjnych jurydycznie terminów: „małoletni”, „nieletni”, 
„młodociany”. Według J. Hervady (2007, s. 92) precyzyjne jurydycznie poję-
cia powinny w takiej samej mierze charakteryzować system prawa kanonicz-
nego. Uznany kanonista podkreślił, że dokładna analiza zakresu terminów, za 
pomocą których „ustawodawca wyraża samego siebie”, pozwala poznać jego 
zamysł i intencję zawartą w każdym z użytych pojęć technicznoprawnych. Jest 
to zasadnicze i priorytetowe zadanie w całym systemie. Mając wiedzę na temat 
obszernego nauczania Kościoła – szczególnie trzech ostatnich papieży – na te-
mat przeciwdziałania krzywdzie dzieci, pominięcie terminu dziecko, znanego 
i używanego w systemie, w księdze promulgowanej m.in. w celu zapobiegania 
nadużyciom wobec dzieci, należy ocenić krytycznie. Prawo to promulgowano 
w konkretnym kontekście społecznym, naznaczonym skandalami pedofilskimi, 



Ochrona godności dziecka w znowelizowanym kanonicznym prawie karnym 243

a precyzyjność jurydyczna powinna uwzględniać, z jednej strony regulowa-
ną rzeczywistość, z drugiej, pojęcia prawnokanoniczne przyjęte w systemie.  
P. Lombardía (1971, s. 27) wzywał ustawodawców, aby przyjmowali takie 
formuły prawne, które skutecznie przyczyniają się do „spójnego uporządko-
wania życia kościelnego we współczesnym świecie”. Pomimo wskazanego 
mankamentu nie budzi wątpliwości fakt, że idea ta przyświecała ustawodaw-
cy reformującemu Księgę VI. Papież Franciszek stwierdził, że w kontekście 
gwałtownych zmian społecznych, aby skutecznie odpowiedzieć na potrzeby 
Kościoła na całym świecie, konieczna stała się rewizja dyscypliny karnej (PGD, 
s. 534–535). Jej konsekwencją są m.in.: wskazanie konkretnych kar, którymi 
może posłużyć się przełożony oraz poszerzenie katalogu kar ekspiacyjnych, ich 
usystematyzowanie i uporządkowanie w kan. 1336 KPK/83. Pominięcie termi-
nu „dziecko” w Księdze VI nie powoduje niespójności natury legalistycznej: 
małoletniego przed ukończeniem siódmego roku życia nazywa się dzieckiem. 
Prawo kanoniczne to jednak nie tylko legalizm. Ustawy zawdzięczają swoje ist-
nienie woli ustawodawcy, lecz swój sens zyskują dzięki społeczności, dla której 
są nadawane. We wspólnocie Kościoła krzywdy doznały m.in. dzieci, a zgodnie 
z zasadą ius sequitur vitam, zmieniające się życie społeczności powinno być 
zawsze połączone ze zmianami w prawie. Z punktu widzenia precyzyjności 
jurydycznej, do Księgi VI należałoby wprowadzić termin „dziecko”, będące 
desygnatem uzasadnionym historycznie, doktrynalnie i społecznie.

Termin „małoletni” jest antonimem terminu „pełnoletni”. Określenie to 
wskazuje, że dana osoba nie osiągnęła jeszcze wieku pełnoletności. W wielu 
porządkach prawnych przypisuje się jej status dziecka. W prawie karnym mate-
rialnym używa się tego terminu na określenie ofiary przestępstwa (Guzik-Ma-
karuk, Wojewoda, 2015, s. 38, 40) i prawdopodobnie tą przesłanką kierował się 
ustawodawca, używając w Księdze VI pojęcia „małoletni” i nie posługując się 
konsekwentnie terminem „dziecko”. 

Wskutek nowelizacji norm De gravioribus delictis (2010, dalej: SST/2010, 
art. 6, § 1, n. 1) wprowadzono kategorię osoby dorosłej quae imperfecto ra-
tionis usu habitu pollet. W nowym kan. 1398 § 1, 1º KPK/83 nieco zmienione 
sformułowanie persona quae habitualiter usum imperfectum rationis habet zo-
stało przetłumaczone na język polski jako: osoba, „która na stałe używa rozu-
mu tylko w ograniczonym zakresie”. Właściwie wyrażono ideę niedoskonałego 
używania rozumu, ale nie jego całkowitego nieużywania, bowiem niektórzy 
kanoniści błędnie określali dziecko jako osobę „nieposiadającą używania rozu-
mu” (Sitarz, 2019, s. 96; Dullak, 2016, s. 102). W przywoływanym przez nich 
kan. 97 § 2 KPK/83 stwierdza się, że „małoletni przed ukończeniem siódmego 
roku życia […] uważany jest za niezdolnego do kierowania swoim postępowa-
niem”, a „po skończonym siódmym roku życia domniemywa się, że potrafi uży-



Adam Jaszcz244

wać rozumu”. Zawarte w drugiej części przepisu domniemanie prawne zwykłe, 
czyli wzruszalne, które może zostać obalone wprost lub pośrednio, nie oznacza 
całkowitego nieposiadania używania rozumu przed 7. rokiem życia jako zasady 
ogólnej. Tak samo nie stwierdza się tego w kan. 99 KPK/83, gdzie ma miejsce 
prawne zrównanie z dzieckiem każdego, kto „na stałe nie posiada używania 
rozumu”. Prawdą jest, że używanie rozumu w ograniczonym zakresie skutkuje 
niezdolnością do działań prawnych, jednak określanie dziecka a priori za osobę 
nieposiadającą używania rozumu jest sprzeczne ze stanem faktycznym bada-
nym przez nauki psychologiczne i pedagogiczne i może być słusznie uznane 
za obraźliwe. Ustawodawca również dostrzega u dziecka używanie rozumu, 
gdy dopuszczane jest ono do Komunii Świętej „po uprzedniej sakramentalnej 
spowiedzi” (kan. 914 KPK/83). Po przyjęciu tego sakramentu dziecko nabywa 
obowiązek przyjmowania Najświętszej Eucharystii przynajmniej raz w roku 
(kan. 920 § 1 KPK/83), a jego wypełnienie zakłada procesy poznawcze ade-
kwatne do wieku.

Zapis z kan. 1398 § 1, 1º KPK/83 …cum minore vel cum persona quae 
habitualiter usum imperfectum rationis habet pozwala na postawienie tezy, że 
o ile w przepisie wymieniono pełnoletniego na stałe używającego rozumu tylko 
w ograniczonym zakresie, o tyle za taką osobę należy też uznać małoletniego 
poniżej 7. roku życia (dziecko), chociaż nie jest to stwierdzone wprost. Ma to 
istotne konsekwencje przy wymierzaniu kary. Konieczne jest bowiem zacho-
wanie proporcji przy kwalifikowaniu ciężkości przestępstw, i tym samym przy 
wymierzaniu kary, jeśli przykładowo przestępstwo dotyka osobę małoletnią  
w wieku 17 lat, u której domniemywa się pełne używanie rozumu i która ma 
większe szanse na obronę, oraz dziecko. Obydwa czyny są ciężkimi przestęp-
stwami zarezerwowanymi dla Stolicy Apostolskiej, jednak w drugim przypadku 
należy wziąć pod uwagę poważne nadużycie władzy, a to domaga się surowsze-
go ukarania (kan. 1326 – § 1, 2º KPK/83). W przypadku przemocy seksualnej 
wobec osoby uważanej w prawie za używającą rozumu tylko w ograniczonym 
zakresie – dziecka i pełnoletniego – ma miejsce wyraźna asymetria sił. Sprawca 
ma przewagę nad ofiarą, co utrudnia lub uniemożliwia przeciwstawienie się 
przemocy (Świto, 2015, s. 62). Ponadto, w sytuacji dziecka dochodzi jeszcze 
aspekt destrukcyjnego wpływu przestępstwa na psychikę i życie w dorosłości. 

De lege ferenda należy rozważyć wprowadzenie do Księgi VI zapisu: infans 
et alii minores w miejsce terminu minor na oznaczenie podmiotu wykonaw-
czego przestępstwa. Taka zmiana wyraziłaby precyzyjnie powinność cięższego 
ukarania przestępcy, który dopuścił się czynności zakazanej wobec małoletnie-
go będącego dzieckiem, a także byłaby powrotem do źródeł prawa. Ciężkimi 
sankcjami karano w IV wieku „gwałcicieli dzieci” (stupratoribus puerorum) 
zgodnie z ustawami Synodu w Elwirze (kan. 71). 



Ochrona godności dziecka w znowelizowanym kanonicznym prawie karnym 245

2. Gwarancja ochrony i jej zakres (kan. 1398)

Ustawodawca kościelny opisał czyn zabroniony jako delictum committit 
contra sextum Decalogi praeceptum (kan. 1398 § 1, 1º KPK/83). W celu usta-
lenia zakresu ochrony dziecka, stosując zasady wykładni prawa, należałoby 
wziąć pod uwagę kan. 18 KPK/83, zgodnie z którym „ustawy, które ustana-
wiają kary albo ograniczają swobodne wykonywanie uprawnień, albo zawie-
rają wyjątek od ustawy, podlegają ścisłej interpretacji”. Ekskluzywna aplikacja 
takiej wykładni doprowadziłaby jednak do absurdalnych wniosków, bowiem 
naruszenie przykazania szóstego w świetle Pisma Świętego oznacza wyłącz-
nie niewierność małżeńską (Miragoli, 1991, s. 238–240). Konieczne jest więc 
podejście holistyczne, czyli wyprowadzanie wniosków z uwzględnieniem ca-
łościowej doktryny prawnokanonicznej w tej materii. Ta z kolei od początku 
łączyła z szóstym przykazaniem nie tylko cudzołóstwo, ale także inne czyny 
zabronione o charakterze seksualnym, na co wskazują chociażby przywołane 
już ustawy Synodu w Elwirze. 

W kan. 1398 § 1, 1º KPK/83 nie występuje klasyczne znamię czasownikowe 
opisujące zachowanie się sprawcy określonego typu przestępstwa i wskazujące 
precyzyjnie, jakich czynności konkretnie zabronił ustawodawca (Skonieczny, 
2017, s. 148). W Katechizmie Kościoła Katolickiego (1992, nr 2336) stwier-
dza się, że ​​„Tradycja Kościoła zawsze uważała, że szóste przykazanie obejmu-
je całość ludzkiej płciowości”. Za tak szerokim ujęciem czynu zabronionego  
w przywołanym przepisie opowiedzieli się uznani kanoniści. F. Aznar Gil (2005, 
s. 13nn) stwierdził, że materią przestępstwa przeciwko szóstemu przykazaniu 
Dekalogu są wszystkie ciężkie czyny zrealizowane z pożądliwością, iuxta lub 
contra naturam. „Wyjątkową pojemność znamienia czasownikowego przestęp-
stwa” dostrzegł H. Schmitz (2003, s. 387–388), który uznał ją za uargumento-
waną doktrynalnie i poprawną w interpretacji kanonu. Tego samego zdania był 
A. Borras (1990, s. 193), opowiadając się za uznaniem za przestępstwo każdego 
zewnętrznego naruszenia szóstego przykazania. Z kolei J. H. Provost (1995, s. 
662) podkreślił konieczność uznawania za czyn zabroniony nie tylko klasycznie 
rozumianych naruszeń sfery seksualnej, ale także szeroko rozumianego mole-
stowania seksualnego, manipulacji oraz oszustw na tle seksualnym. Za czyn-
ność wykonawczą przestępstwa należy więc uznać jakikolwiek czyn zewnętrz-
ny przeciwko szóstemu przykazaniu Dekalogu, a grzech ciężki, bez którego nie 
może być mowy o przestępstwie kanonicznym, determinuje znamię czasowni-
kowe komentowanego przestępstwa (por. kan. 1321 § 2 KPK/83). Znamię to zo-
stało wypełnione, jeśli doszło do czynności lubieżnej w obecności drugiej osoby, 
włącznie z szeroko rozumianym molestowaniem seksualnym, manipulowaniem 
lub oszukiwaniem na tle seksualnym. W ten typ przestępstw wpisuje się kan. 



Adam Jaszcz246

1398 § 1, 2º KPK/83, który penalizuje uwodzenie albo nakłanianie „małolet-
niego […] do ukazywania się w sposób pornograficzny lub do uczestniczenia  
w rzeczywistych bądź symulowanych przedstawieniach pornograficznych”.

Gwarancja ochrony dziecka obejmuje swoim zakresem czyny opisane  
w kan. 1398 § 1, 3º KPK/83. Ustawodawca stwierdza, że „…powinien być uka-
rany duchowny […] który, wbrew dobrym obyczajom, nabywa, przechowuje, 
prezentuje lub rozpowszechnia, w jakikolwiek sposób i przy użyciu jakiego-
kolwiek narzędzia, pornograficzne wizerunki małoletnich”. Warunkiem popeł-
nienia przestępstwa jest znany już z wcześniej przywołanego piśmiennictwa 
lubieżny charakter czynu (Borek, 2015, s. 119–120). Norma ta została wpro-
wadzona w 2010 r. Wtedy dotyczyła jednak nabywania, przechowywania lub 
rozpowszechniania materiałów pornograficznych przedstawiających nieletnich 
poniżej 14 roku życia (SST/2010, art. 6 § 1, 2°). 

Jeśli dzięki godności możliwy jest optymalny rozwój dziecka, to na dru-
gim biegunie znajduje się pomniejszenie oraz naruszenie tej godności na skutek 
przemocy (Helios, Jedlecka, 2023, s. 62). Powinno mieć to praktyczne przeło-
żenie na wolę ustawodawcy, czego najnowszym przykładem jest znowelizowa-
na Księga VI. Ustawodawca objął ochroną najsłabszych członków wspólno-
ty narażonych na przemoc seksualną. Tego typu przypadki należy uznać – za  
L. Świto (2015, s. 62–63) – za „jedną z najbardziej odrażających form przemo-
cy”. Narusza ona jedno z podstawowych praw człowieka – prawo do wolności  
i nietykalności cielesnej. Polega na wymuszaniu lub wykorzystaniu określo-
nych zachowań seksualnych ofiary – wbrew jej woli – w celu uzyskania poczu-
cia mocy, władzy, wartości, przyjemności seksualnej w różnorakich odmianach 
i formach. Prowadzi do naruszenia godności, poczucia wartości i mocy spraw-
czej człowieka, który jest poddawany takim aktom. 

Dziecko jako osoba ma swoją niezbywalną godność, która powinna być 
szanowana i promowana. Czy jednak w przypadku dzieci poniżej 7. roku ży-
cia można mówić o seksualności jako przedmiocie ochrony? Istnieją poglądy, 
według których dzieciom w tym wieku należy przyznać przymiot „niewinno-
ści”, rozumianej jako nieprzypisywanie im wymiaru seksualnego na tym eta-
pie rozwojowym (Bailey, 2011, s. 70). Wbrew takim głosom badacze opisują 
rozwój seksualny dziecka już w pierwszych latach życia (Piotrowska, 2020,  
s. 21–96). Człowiek od poczęcia jest więc istotą seksualną, a seksualność należy 
uznać za wrodzoną funkcję organizmu, uwarunkowaną działaniami czynników 
biologicznych, psychicznych, społecznych, światopoglądowych i religijnych. 
Przemoc seksualna wobec dziecka uderza zarówno w godność jego osoby, jak  
i niewinność. Rozwój seksualny w tej fazie życia charakteryzuje się utajeniem  
i wyciszeniem impulsów seksualnych. Nie oznacza to, że dziecko jest osobą 
niewrażliwą na bodźce zewnętrzne, szczególnie te natury psychoseksualnej. 



Ochrona godności dziecka w znowelizowanym kanonicznym prawie karnym 247

Zmiany ilościowe i jakościowe warunków, w jakich dokonuje się rozwój psy-
chiczny w pierwszej dekadzie życia, określają życie seksualne w dorosłości 
(Piskorz, 2016, s. 37–38, 41). 

Zakres ochrony w obowiązujących przepisach dotyczy godności dziecka  
w aspekcie intymnej i wrażliwej sfery ludzkiej seksualności. Wymierzenie słusz-
nej kary może pomóc w znalezieniu sensu cierpienia spowodowanego naduży-
ciem seksualnym, a sam fenomen poszukiwania tego sensu – w tym przypadku 
przy pomocy kościelnego wymiaru sprawiedliwości – ujawnia prawdę o tym, że 
człowiek jest osobą obdarzoną niezbywalną godnością (Jan Paweł II, 1984, n. 9). 

3. Godność dziecka jako wartość ontyczna na tle przepisów  
prawnokarnych

Właściwe rozumienie godności powinno przekładać się na sposób i metody 
realizowania misji Kościoła we współczesnym świecie i tym samym kształto-
wać system prawa. Kanoniczne prawo karne nie tylko przeżywa obecnie swój 
renesans, spowodowany poważnym kryzysem instytucjonalnym, ale zmierza 
też w jasno określonym kierunku wyznaczonym przez najwyższego ustawo-
dawcę. Za istotną charakterystykę znowelizowanych przepisów należy uznać 
ochronę godności dziecka jako wartości ontycznej.

Ontyczna godność dziecka jest tą samą wartością, która dotyczy człowieka 
jako takiego. Bycie dzieckiem jest bowiem etapem życia, a nie konstytutywnym 
komponentem ontologicznym osoby. Godność wpisana jest we właściwość 
osoby i konstytuuje się w istocie podmiotowości człowieka. Jako rozpoznana  
i uznana wartość ma charakter normatywny – jest stałym punktem odniesienia, 
stanowiąc ciągłe wezwanie do postrzegania jej w odniesieniu do rzeczywistości 
(Proniewski, 2021, s. 119–120). 

Aspekt ontyczny został dostrzeżony przez ustawodawcę reformującego 
Księgę VI. Zgodnie z kan. 1311 § 1 KPK/83 „Kościół posiada przyrodzone 
i własne prawo karcenia sankcjami karnymi wiernych, którzy popełnili prze-
stępstwo”. Dodano też nieistniejący wcześniej § 2, według którego przełożo-
ny „obowiązany jest strzec i promować dobro samej wspólnoty oraz poszcze-
gólnych wiernych przez miłość pasterską, przykład życia, radę i zachętę oraz,  
w razie potrzeby, także przez wymierzanie lub deklarowanie kar”. Prawo do ka-
rania jako nativum ius wynika z samej struktury Kościoła, będącego wspólnotą 
ludu Bożego, wyposażonego w organy hierarchiczne, mającego do dyspozycji 
to wszystko, co służy do zachowania jedności i tożsamości. Lud Boży two-
rzą wierni, którym przysługuje godność jako fundament wszystkich praw pod-
miotowych. Zagwarantowanie tych praw buduje jedność i tożsamość i jest ono 



Adam Jaszcz248

obowiązkiem organów hierarchicznych. Przełożeni powinni wymierzać kary 
zgodnie z kan. 1398 KPK/83, ale też promować godność dziecka przez miłość 
pasterską, przykład życia, radę i zachętę. 

Dziecko nie istnieje w relacji do abstrakcyjnego i bezimiennego świata, 
lecz w relacji do osób przyjmujących nową osobę oraz do Boga–Osoby. Według 
Ratzingera (2005, s. 33–48) przekroczenie liczby pojedynczej zawiera się z ko-
nieczności w pojęciu osoby. To personalistyczne podejście określa najgłębszy 
fundament godności dziecka. Decyzję najwyższego ustawodawcy o przenie-
sieniu przestępstw contra sextum cum minore z tytułu Przestępstwa przeciwko 
szczególnym obowiązkom do tytułu Przestępstwa przeciwko życiu, godności  
i wolności osoby należy uznać za realizację tej personalistycznej i uniwersalnej 
zasady. Ustawodawca nie odnosi bowiem osoby skrzywdzonej do abstrakcyj-
nie i ogólnie pojmowanego świata, ale do Boga–Osoby i do osób tworzących 
wspólnotę. Już w pierwszym zdaniu konstytucji reformującej Księgę VI papież 
Franciszek stwierdził, że obowiązkiem pasterzy jest „paść trzodę Bożą według 
Boga”, a w innym miejscu podkreślił, że „poszanowanie i przestrzeganie dys-
cypliny karnej jest obowiązkiem całego Ludu Bożego” (PGD, s. 534, tłum. 
własne), czyli wspólnoty osób wierzących prowadzonych przez hierarchię.  
W nowej optyce to nie abstrakcyjna instytucja wyposażona w prawo i orga-
ny hierarchiczne gwarantuje ochronę dziecka, ale osoby tworzące wspólnotę, 
każdy według swojego stanu i urzędu, przyjmują osobę i chronią jej godność. 
Ujęcie personalistyczne należy uznać za konieczny komponent skutecznego 
systemu ochrony dzieci i innych małoletnich.

Odniesienie dziecka do Boga–Osoby determinuje ukierunkowanie jego sa-
mego, w tym także intymności i seksualności, na życie nadprzyrodzone. Bóg tak 
stworzył człowieka, że od początku dał mu siebie samego za cel. Dlatego też 
celem prawa kanonicznego jest nie tylko to, co uznaje się za wspólne wszyst-
kim legislacjom, tzn. zachowanie należytego porządku społecznego oraz zagwa-
rantowanie praw subiektywnych, ale także ukierunkowanie na zbawienie dusz 
(Grocholewski, 2004, s. 26). Konsekwencją wykorzystania seksualnego bywa 
nierzadko odchodzenie od wiary i Kościoła. Kan. 1398 KPK/83 chroni życie 
dziecka w jego intymności i seksualności, i w tym konkretnym aspekcie powiela 
dyspozycję kan. 1752 KPK/83 obejmującego ochroną życie nadprzyrodzone.

Podsumowanie

W godność osobową dziecka uderza każde naruszenie jego integralności 
fizycznej, psychicznej oraz moralnej. Człowiek na tym etapie życia ma ograni-
czoną możliwość obrony lub też pozostaje całkowicie bezbronny, co w praktyce 



Ochrona godności dziecka w znowelizowanym kanonicznym prawie karnym 249

wiąże się z niezdolnością do wyrażenia pełnej zgody na działania ze strony 
osoby dorosłej, także w sensie prawnym. Ochrona godności dziecka w tej deli-
katnej i intymnej materii została zagwarantowana mi.in. w kan. 1398 KPK/83, 
w którym ustawodawca opisał czyny zabronione. Na podstawie tych przepisów 
kompetentna władza ma obowiązek pociągnięcia do odpowiedzialności karnej 
tych duchownych, którzy dopuścili się przestępstwa.

W przepisach należy dostrzec ochronę godności dziecka jako wartości on-
tycznej. Ujęcie personalistyczne pozwala na rozumienie Kościoła nie tyle jako 
instytucji wyposażonej w prawo i organy hierarchiczne, ale jako lud Boży – 
wspólnotę osób prowadzonych przez hierarchię, przyjmującą osobę dziecka  
i ochraniającą jego godność. Tak rozumiany Kościół może stworzyć skuteczny 
system ochrony dzieci i innych małoletnich.

Przepisy prawnokarne chronią godność dziecka w wymiarze jego seksu-
alności, jednak tylko wtedy, gdy jest ono zagrożone jako potencjalna ofiara 
przestępstwa. Penalizacja określonych czynów, wszelkie wytyczne dotyczą-
ce zadośćuczynienia i naprawienia szkody, mają działać prewencyjnie i nieść 
konkretną pomoc. Naruszenie integralności dziecka w sferze seksualnej może 
jednak zaistnieć w okolicznościach, gdy sprawca nie działa świadomie i w ce-
lach lubieżnych, co z kolei uznaje się za konieczne do stypizowania czynu jako 
przestępstwa. Jak potraktować przypadek, gdy sprawca co prawda przekra-
cza zewnętrznie ustawę karną, ale przekroczenie to nie jest ciężko poczytalne  
(imputabilitas moralis), np. na skutek choroby psychicznej? Czy to zwalnia 
osoby w Kościele z udzielenia konkretnej pomocy? Zwalnia bowiem przełożo-
nych z powinności ukarania sprawcy. 

Ochrona prawna to działania podejmowane w celu ochrony porządku praw-
nego i praw podmiotowych przyznanych i gwarantowanych wiernemu na dro-
dze normatywnej. Gdy jest to konieczne i możliwe, porządek prawny przywra-
ca się przy pomocy sankcji karnych. Kara ma na celu m.in. zadośćuczynienie  
i przywrócenie sprawiedliwości. Należy rozważyć de lege ferenda wprowadze-
nie gwarancji ochrony dla dziecka, którego godność osobowa w sferze seksu-
alnej została pogwałcona poprzez czyn podmiotu niepodlegającego przepisom 
prawnokarnym. Taki przepis mógłby znaleźć się jako § 3 w kan. 392 KPK/83 
jako jeden z obowiązków biskupa czuwającego nad utrzymywaniem jedności  
i karności kościelnej.



Adam Jaszcz250

Bibliografia

Aznar Gil Federico, 2005, Delitos de los clérigos contra el sexto mandamiento, Universidad Ponti-
ficia Salamanca, Salamanca.

Bailey Reg (red.), 2013, Pozwólmy dzieciom być dziećmi. Niezależny raport na temat komercjaliza-
cji i seksualizacji dzieciństwa, wyd. pol., tłum. Ewa Konofol, Stowarzyszenie Twoja Sprawa, 
Warszawa.

Bernal José, 2022, Noción de delito y delitos en el nuevo Libro VI reformado, Ius Canonicum,  
nr 124, s. 775–777. 

Borek Dariusz, 2015, Sextum Decalogi praeceptum w kanonicznym prawie karnym aktualnie obo-
wiązującym, Wydawnictwo Diecezji Tarnowskiej, Tarnów. 

Borras Alphonse, 1990, Les Sanctions dans l’Église: commentaire des canons 1311–1399, Tardy, 
Paris. 

Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus, 1983, Acta Apostolicae Sedis, 
nr 75, pars II: 1–317. Znowelizowana Księga VI: Acta Apostolicae Sedis, nr 113, s. 537–555, 
tłum. pol.: Kodeks Prawa Kanonicznego, przekład polski zatwierdzony przez Konferencję Epi-
skopatu, 2022, Pallottinum, Poznań.

Dullak Kazimierz, 2016, Praesumptio w Kodeksie Jana Pawła II z 1983 roku, Prawo Kanoniczne, 
nr 3, s. 97–121.

Franciszek, 2021, Constitutio Apostolica “Pascite gregem Dei” qua Liber VI Codicis Iuris Canonici 
reformatur, Acta Apostolicae Sedis, nr 113, s. 534–637.

Grocholewski Zenon, 2004, Specyfika prawa Kościoła katolickiego. Referat wygłoszony z okazji 
otrzymania tytułu doktora honoris causa Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, 
dnia 7 maja 2004, Poznańskie Studia Teologiczne, nr 17, s. 19–33.

Guzik-Makaruk Ewa M., Wojewoda Ewelina, 2015, Dziecko, nieletni, małoletni, młodociany, peł-
noletni – podstawowe zagadnienia terminologiczne na tle systemu prawa, wWybrane prawne 
i medyczne problemy ginekologii dziecięcej, : Ewa M. Guzik-Makaruk, Violetta Skrzypulec-
-Plinta, Jacek Szamatowicz (red.), Temida 2, Białystok, s. 29–49.

Helios Joanna, Jedlecka Wioletta, 2023, Kryterium godnościowe w ochronie pokrzywdzonych prze-
mocą seksualną w dzieciństwie – kilka uwag na kanwie instytucji przedawnienia, Dziecko 
Krzywdzone. Teoria, Badania, Praktyka, nr 22, s. 50–74.

Hervada Javier, 2007, Introducción al estudio del Derecho canónico, Ediciones Universidad de 
Navarra, Pamplona.

Jan Paweł II, 1984, List apostolski „Salvifici doloris”, Libreria Editrice Vaticana, Rome.
Katechizm Kościoła Katolickiego, 1992, Pallottinum, Poznań.
Kongregacja Nauki Wiary, 2010, Normae de gravioribus delictis, Acta Apostolicae Sedis, nr 102, 

s. 419–434; tekst polski w: Kongregacja Nauki Wiary, Modyfikacje wprowadzone do tekstu 
„Normae de gravioribus delictis”, „L’Osservatore Romano” 326 (2010), s. 53–56. 

Lombardía Pedro, 1971, Principios y técnicas del nuevo Derecho Canónico, Ius Canonicum, nr 21, 
s. 22–36.

Majer Piotr, 2023, Kanoniczna odpowiedzialność biskupa w związku z czynami podległych mu du-
chownych, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II. Wydawnictwo Naukowe, Kraków.

Miragoli Egidio, 1991, Il confessore e il „de sexto”. Prospettiva giudica, Quaderni di Diritto Eccle-
siale, nr 2, s. 238–258. 

Piotrowska Karolina, 2020, Rozwój seksualny dzieci, Natuli, Szczecin.
Piskorz Renata, 2016, Seksualność dziecka w wieku wczesnoszkolnym, Edukacja Elementarna  

w Teorii i Praktyce, nr 1(39), s. 37–48.
Proniewski Andrzej, 2021, Godność dziecka nieredukowalną wartością ontyczno-wychowawczą, 

w: Dziecko w historii – między godnością a zniewoleniem. Tom 1. Godność jako fundament 



Ochrona godności dziecka w znowelizowanym kanonicznym prawie karnym 251

praw człowieka, Elwira J. Kryńska, Łukasz Kalisz, Agnieszka Suplicka (red.), Wydawnictwo 
Uniwersytetu w Białymstoku, Białystok, s. 117–136.

Provost James H., 1995, Ofenses against the Sixth Commandment: toward a Canonical Analysis of 
Canon 1395, The Jurist, nr 2, s. 632–663.

Ratzinger Joseph, 2005, Znaczenie osoby w teologii, Personalizm, nr 8, s. 33–48.
Schmitz Heribert, 2003, Sexueller Mißbrauch durch Kleriker nach kanonischem Strafrecht, Archiv 

für Katholisches Kirchenrecht, nr 172, s. 380–391.
Sitarz Mirosław, 2019, Prawa dziecka w Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1983 roku. Wybrane 

zagadnienia, Kościół i Prawo, nr 1, s. 85–99.
Skonieczny Piotr, 2017, Przestępstwo cięższe przeciwko szóstemu przykazaniu Dekalogu z małolet-

nim – uwagi de lege lata i de lege ferenda, Prawo Kanoniczne: Kwartalnik Prawno-Historycz-
ny, nr 1, s. 135–175.

Synod w Elwirze, 1844-65, Canon 71, w: Jacques Paul Migne, Patrologiae cursus completus, series 
latina, Apud Garnieri Fratres, Paris, kol. 161.0686C.

Świto Lucjan, 2015, Penalizacja przemocy seksualnej w prawie polskim i w prawie kanonicznym, 
Forum Teologiczne, t. 16, s. 61–75.

Protection of the Dignity of the Child in the Amended 
Penal Canon Law

Summary: The reform of the penal canon law introduced many significant changes, including qual-
ifying paedophilic acts as crimes against the dignity of a person. After the promulgation of the 
CCL/1983, attention in this matter focused on a clergyman who, by committing a crime to the 
detriment of a child, violated a disciplinary obligation. Meanwhile, thanks to dignity, optimal devel-
opment of the child is possible, and its diminishment as a result of sexual violence is a most grave 
crime against a person. The amendment to Book VI took this truth into account, translating it into 
specific provisions. The author analyses the protection of the dignity of the child in penal canon law, 
its scope, as well as the dignity of the child as an ontic value against the background of penal law 
provisions. A child is not capable of fully protecting itself. A special responsibility, therefore, rests 
on the community of the Church, in particular on the superiors who create laws and implement them.

Keywords: child dignity, Book VI CCL, crimes contra sextum cum minore, sexual violence. 



Adam Jaszcz252



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836 

DOI: 10.31648/ft.10796

Dawid Mielnik*
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II (Polska)

NORMY KANONICZNE I LITURGICZNE JAKO WYRAZ  
PRZESŁANIA TEOLOGICZNEGO NA PRZYKŁADZIE  

KANONÓW 11 KPK Z 1983 ORAZ 12 KPK Z 1917 ROKU

Streszczenie: Celem artykułu jest próba pokazania, jak założenia teologiczne wpłynęły na kształ-
towanie normy prawnej kanonów 11 Kodeksu z 1983 roku oraz kanonu 12 Kodeksu Pio-Bene-
dyktyńskiego. Równolegle analizy były prowadzone w zakresie ustalenia, jak norma prawna tych 
kanonów pośrednio realizowana była w obrębie liturgii Kościoła w obrzędach przyjmowania do ka-
tolickiej wspólnoty. Analizy podzielono na trzy części. Najpierw wydobyto normę prawną z dwóch 
przywołanych kanonów. Następnie pokazano ich teologiczne podłoże. W części trzeciej ukazano 
przełożenie tych norm na liturgię Kościoła. W świetle przeprowadzonych analiz należy stwierdzić 
zauważalny stopień zależności pomiędzy rozumieniem chrztu udzielanego przez niekatolików jako 
włączający lub nie do Kościoła katolickiego a treścią analizowanych kanonów 11 Kodeksu z 1983 
oraz kan. 12 Kodeksu z 1917 roku.

Słowa kluczowe: 	ustawa kościelna, Ordo initiationis christianae adultorum, Kodeks Prawa Kano-
nicznego, Kodeks Pio-Benedyktyński.

Wprowadzenie

Wbrew pozorom odpowiedź na pytanie, kto związany jest ustawami ko-
ścielnymi, wcale nie jest taka prosta. Z jednej strony wydawać by się mogło, 
że norma prawna kanonu 11 Kodeksu Prawa Kanonicznego z 1983 roku jest 
pod tym względem jednoznaczna i niedopuszczająca dwuznaczności. Z drugiej 
strony, gdy zestawi się ją z jej odpowiednikiem z Kodeksu Pio-Benedyktyń-
skiego, nietrudno zauważyć dość dużą rozbieżność. W naturalny sposób po-
wstaje pytanie, co jest powodem tej rozbieżności. Szukając rozwiązania tak 
postawionego problemu, w pierwszej kolejności należy sięgnąć do nauczania 
Kościoła katolickiego na temat chrztu, które to nauczanie było przyjmowane  
w czasie promulgacji obydwu Kodeksów.

* Adres: dr Dawid Mielnik; mielnikdawid@kul.pl; ORCID: 0000-0002-2701-4889.



Dawid Mielnik254

Celem opracowania będzie próba pokazania, w jaki sposób założenia teo-
logiczne wpłynęły na kształtowanie normy prawnej kanonu 11 Kodeksu Jana 
Pawła II oraz kanonu 12 Kodeksu z 1917 roku. Jednocześnie celem pracy bę-
dzie też próba pokazania, jakie odzwierciedlenie odnajdowano w liturgicz-
nych obrzędach Kościoła dotyczących przyjmowania do katolickiej wspólno-
ty. Opracowanie zostanie ustrukturyzowane w obrębie trzech części. Najpierw 
wydobyta zostanie norma prawna kanonów 11 Kodeksu Prawa Kanonicznego 
z 1983 oraz 12 Kodeksu Prawa Kanonicznego z 1917 roku. Następnie ukaza-
ne zostanie teologiczne podłoże obydwu norm prawnych. Wreszcie w części 
trzeciej zostanie ukazanie przełożenie tych norm prawnych na liturgię Kościoła  
w obrzędzie przyjmowania do wspólnoty kościelnej.

1. Norma prawna kanonów 11 KPK z 1983 oraz 12 KPK z 1917 roku

Kluczowy, z perspektywy niniejszego opracowania, kanon 11 Kodeksu 
Prawa Kanonicznego z 1983 roku posiada następujące brzmienie: Legibus mere 
ecclesiasticis tenentur baptizati in Ecclesia catholica vel in eandem recepti, 
quique sufficienti rationis usu gaudent et, nisi aliud iure expresse caveatur, sep-
timum aetatis annum expleverunt. W oficjalnym tłumaczeniu polskim został 
on oddany następująco: „Ustawy czysto kościelne obowiązują ochrzczonych  
w Kościele katolickim lub do niego przyjętych, którzy w wystarczającym stop-
niu używają rozumu, oraz – jeżeli ustawa inaczej wyraźnie nie zastrzega – ma-
jących ukończony siódmy rok życia”1.

W Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1917 roku odpowiednikiem tej normy 
prawnej są zapisy kanonu 12. Brzmi on następująco: Legibus mere ecclesia-
sticis non tenentur qui baptismum non receperunt, nec baptizati qui sufficienti 
rationis usu non gaudent, nec qui, licet rationis usum assecuti, septimum aetatis 
annum nondum expleverunt, nisi aliud iure expresse caveatur. Ten kanon moż-
na przetłumaczyć następująco: ‘Ustawy czysto kościelne nie wiążą tych, którzy 
nie przyjęli chrztu, ani ochrzczonych, którzy nie cieszą się wystarczającą zdol-
nością używania rozumu, ani tych, którzy mając zdolność używania rozumu, 
nie ukończyli jeszcze siódmego roku życia, chyba że w sposób wyraźny prawo 
co innego stanowi’2.

Zestawienie tych dwóch kanonów pozwala na zauważenie niemałych róż-
nic. W pierwszej kolejności należy zwrócić uwagę na inny sposób przekazania 
normy prawnej: od strony pozytywnej w zreformowanym Kodeksie i od strony 

1 Analogiczna norma prawna znajduje się w kanonie 1490 Kodeksu Kanonów Kościołów Wschodnich.
2 Tłumaczenie własne.



Normy kanoniczne i liturgiczne jako wyraz przesłania teologicznego... 255

negatywnej w Kodeksie tradycyjnym (Krukowski, Sobański, 2003, s. 61). A za-
tem w pierwszym przypadku prawodawca normuje, kto jest związany ustawami 
kościelnymi, a w drugim – kto nimi związany nie jest.

W Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1983 roku podano następujące trzy 
warunki, które należy spełnić. Pierwszy z nich zbudowany jest na zasadzie 
alternatywy i związany jest z faktem przyjęcia chrztu: prawo kościelne wią-
że tego, kto został ochrzczony w Kościele katolickim albo został ochrzczony 
poza Kościołem katolickim, ale w pewnym momencie życia został do Kościoła 
katolickiego przyjęty. Warunek drugi to używanie rozumu w wystarczającym 
stopniu, a warunek trzeci to ukończony siódmy rok życia3. A zatem, zgodnie 
z tymi wytycznymi, ustawy kościelne wiążą katolika używającego rozumu  
i posiadającego ukończony siódmy rok życia (Majer, 2023, s. 60–61).

W Kodeksie Pio-Benedyktyńskim podano następujące trzy kategorie osób 
niezwiązanych ustawami kościelnymi. Po pierwsze, ci, którzy nie przyjęli 
chrztu. Po drugie, ci, którzy przyjęli chrzest oraz nie posiadają wystarczającej 
zdolności używania rozumu. Po trzecie, ci, którzy przyjęli chrzest oraz mają 
zdolność używania rozumu, ale nie ukończyli siódmego roku życia4.

Nietrudno zauważyć, że próba nałożenia zakresu osób objętych ustawami 
kościelnymi zgodnie z normą prawną analizowanych kanonów i odtworzenia na 
tej podstawie podległych przepisów kościelnych znacząco różni się w obydwu 
sytuacjach. Co prawda w obydwu analizowanych kanonach powracają warunki 
dotyczące posiadania zdolności używania rozumu oraz ukończenia siódmego 
roku życia, niemniej ze względu na zupełnie inny pierwszy wymóg w obydwu 
Kodeksach dwa kolejne również inaczej są interpretowane. Kluczowy warunek 
pierwszy w Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1983 roku wiąże podleganie usta-
wom kościelnym z faktem przynależności do Kościoła katolickiego, a kluczo-
wy warunek pierwszy z Kodeksu Pio-Benedyktyńskiego wiąże obowiązek za-
chowywania prawa kościelnego z faktem przyjęcia chrztu (Sztafrowski, 1985, 
s. 146; Sobański, 1987, s. 10).

Ukazując zatem zasadniczą rozbieżność, w pierwszej kolejności należy 
wskazać punkty wspólne wynikające z normy prawnej obydwu kanonów. A za-
tem obydwa Kodeksy są ze sobą zgodne co do tego, że ustawy kościelne nie 
wiążą tych, którzy nie przyjęli chrztu (np. muzułmanów, żydów, buddystów, 
hinduistów, ateistów, nieochrzczonych). Obydwa Kodeksy zgadzają się rów-
nież co do tego, że prawo kościelne wiąże katolików, a zatem osoby należące 
do Kościoła katolickiego5. Różnica osadza się zatem na tym, czy prawem ko-

3 Z wyjątkiem sytuacji, gdy prawo kościelne stanowiłoby inaczej.
4 Ponownie znalazła się klauzula mówiąca o tym, że ustawa kościelna może w tej materii stanowić 

co innego (jeżeli chodzi o ukończenie siódmego roku życia).
5 Jeżeli posiadają wystarczające używanie rozumu oraz ukończyli siódmy rok życia.



Dawid Mielnik256

ścielnym związani są ci, którzy przyjęli chrzest, ale nie są katolikami, czyli np. 
prawosławni lub protestanci6. Wbrew pozorom zatem różnica jest bardzo duża, 
ponieważ dotyczy setek milionów osób, które zgodnie z przepisami prawa ko-
ścielnego albo są związane ustawami kościelnymi, albo nie7. To oczywiście ma 
swoje dalsze konsekwencje, gdyż niezachowywanie prawa kościelnego może 
powodować skutki kanoniczne i moralne8.

Z perspektywy postawionego problemu badawczego jednak problem leży 
gdzie indziej. Normy prawne bowiem, zawarte w analizowanych kanonach, wy-
dają się odzwierciedlać zupełnie inne rozumienie skutków sakramentu chrztu.

2. Teologiczne podłoże normy prawnej zawartej w kanonach 11 KPK  
z 1983 oraz 12 KPK z 1917 roku

W kanonie 849 odnowionego Kodeksu podana jest następująca definicja 
chrztu: „Chrzest, brama sakramentów, konieczny do zbawienia przez rzeczy-
wiste lub przynajmniej zamierzone przyjęcie, przez który ludzie są uwalniani 
od grzechów, odradzają się jako dzieci Boże i ukształtowani na wzór Chrystu-
sa niezniszczalnym charakterem włączani są do Kościoła, jest ważnie udziela-
ny jedynie przez obmycie prawdziwą wodą z zastosowaniem należytej formy 
słownej”. W świetle prowadzonych analiz kluczowe jest określenie, że przez 
chrzest ludzie „włączani są do Kościoła” (Hemperek, Góralski, Przytuła, Baka-
larz, 1986, s. 76; Góralski, Górecki, Krukowski, Krzywda, Majer, Zubert, 2011, 
s. 36; Zubert, 1990)9. Jeżeli przez określenie „Kościół” będzie się tu rozumieć 
Kościół katolicki, to przy zestawieniu tego kanonu z normą prawną wynikającą 
z analizowanego kanonu 11 pojawia się pewien problem: skoro chrzest włą-
cza do Kościoła katolickiego, to konsekwentnie, osoby włączone do Kościoła 
katolickiego powinny podlegać ustawom kościelnym. Tymczasem tak nie jest, 
gdyż zgodnie z kanonem 11 prawo kościelne wiąże tylko należących do Ko-

6 Zdaniem komentatorów zasadniczo analizowana norma kanoniczna wiąże tych, którzy opuścili 
Kościół katolicki (zob. Majer, 2011, s. 74; Beal, Coriden, Green, 2000, s. 63).

7 Ktoś słusznie mógłby stwierdzić, że są to rozważania czysto hipotetyczne, gdyż obecnie Kodeks Pio-
-Benedyktyński już nie obowiązuje, niemniej warto mieć na uwadze to, że po dzień dzisiejszy są wyznania 
uznające normatywny charakter Kodeksu z 1917 roku, jak np. sedewakantyści czy częściowo tzw. lefebryści.

8 W literaturze przedmiotu zwraca się uwagę na to, że co do zasady tradycyjny Kodeks wiązał 
ochrzczonych niekatolików, chyba że sam prawodawca kościelny z jakiegoś powodu wyłączał stosowanie 
tej zasady (zob. Bączkowicz, 1923, s. 167-168).

9 Co ciekawe, tego elementu nie ma w analogicznym kanonie 737 § 1 Kodeksu Pio-Benedyktyń-
skiego: „Chrzest, brama i fundament sakramentów, dla wszystkich konieczny do zbawienia, albo przez 
rzeczywiste lub przynajmniej zamierzone przyjęcie, nie jest udzielany ważnie w inny sposób niż przez 
obmycie prawdziwą i naturalną wodą z przepisaną formą słowną”. To określenie pojawia się w kanonie 
675 § 1 Kodeksu Kanonów Kościołów Wschodnich.



Normy kanoniczne i liturgiczne jako wyraz przesłania teologicznego... 257

ścioła katolickiego, a przyjmujących chrzest poza Kościołem katolickim – nie. 
Innymi słowy, dosłowna interpretacja kanonu 849 kazałaby przypuszczać, że 
np. przyjmujący chrzest w Kościele prawosławnym oraz przyjmujący chrzest 
we wspólnocie kalwińskiej są włączani do Kościoła katolickiego, tymczasem  
z normy prawnej kanonu 11 wcale to nie wynika. A zatem niebagatelne pytanie, 
które w tym kontekście się pojawia, brzmi następująco: czy chrzest udzielany 
w sposób ważny przez niekatolików włącza do wspólnoty kościelnej, do której 
należy ten, kto chrztu udziela, czy do Kościoła katolickiego?

Powracając do kanonów analizowanych na poprzednim etapie, można by 
zaryzykować stwierdzenie, że według intencji prawodawcy kościelnego promul-
gującego Kodeks z 1983 roku chrzest włącza ochrzczonego do tej wspólnoty,  
w której jest udzielany, a według intencji prawodawcy Kodeksu Pio-Benedyktyń-
skiego chrzest zawsze włącza ochrzczonego do Kościoła katolickiego (i z tego ty-
tułu podlega on ustawom kościelnym). Z rozwiązaniem wynikającym z Kodeksu 
z 1917 roku w oczywisty sposób wiąże się jednak niebagatelny problem: skoro 
chrzest udzielany przez niekatolików miałby włączać ochrzczonych do Kościo-
ła katolickiego, to jak pogodzić tę okoliczność z faktem, że przecież wyznawcy  
np. luteranizmu czy adwentyzmu nie należą do Kościoła katolickiego?

W celu znalezienia odpowiedzi na tak postawiony problem należy sięgnąć 
do brewe Singulari nobis Benedykta XIV z 1749 roku (punkt 13–14): ‘(13) 
Następnie to jest przyjmowane, że ten, kto przyjmuje właściwie chrzest od he-
retyka, na jego mocy staje się członkiem Kościoła katolickiego. Ponieważ oso-
bisty błąd co do chrztu nie może pozbawić go tej szczęśliwości, jeżeli udziela 
sakrament w wierze prawdziwego Kościoła oraz zachowuje te instytucje, które 
należą do ważności chrztu. Znakomicie potwierdził to Suarez w swojej Fidei 
catholicae defensione contra errores sectae Anglicanae, księga 1, rozdział 24, 
gdzie dowodzi, że ochrzczony staje się członkiem Kościoła, dodając także, że 
jeżeli heretyk, co często ma miejsce, oczyszcza dziecko niezdolne do podjęcia 
aktu wiary, nie ma żadnej przeszkody, żeby z chrztem nie otrzymało tego daru 
wiary. (14) Wreszcie przyjmujemy za zbadane, że ochrzczeni przez heretyków, 
jeżeli osiągną wiek, w którym mogą rozróżnić dobro od zła oraz trzymają się 
błędów tego, kto ich ochrzcił, faktycznie są odrzuceni od jedności Kościoła 
oraz pozbawieni tych wszystkich dóbr, którymi w Kościele cieszą się należący 
do niego, nie są zaś wolni od jego autorytetu i praw, jak mądrze González argu-
mentuje w rozdziale „Sicut” numer 12 o heretykach’10.

10 Tłumaczenie własne. Oryginał łaciński zaczerpnięty z Enchiridionu Denzingera numery 2567, 
2568 w numeracji DS: „(13) Deinde id etiam compertum est, eum qui baptisma ab haeretico rite suscepit, 
illius vi Ecclesiae catholicae membrum effici; privatus siquidem baptizantis error hac eum felicitate priva-
re nequit, si sacramentum conferat in fide verae Ecclesiae, atque eius instituta servet in his quae pertinent 
ad validitatem baptismi. Egregie hoc confirmat Suárez in sua Fidei catholicae defensione contra errores 



Dawid Mielnik258

Cytowana wypowiedź najwyższej władzy kościelnej, reprezentująca tra-
dycyjne rozumienie skutków sakramentu chrztu, łatwiej pozwala zrozumieć 
normę prawną zawartą w kanonie 12 Kodeksu Pio-Benedyktyńskiego. Według 
nauczania Benedykta XIV chrzest udzielany poza Kościołem katolickim włą-
cza nie do wspólnoty tego, kto udziela chrztu, ale do Kościoła katolickiego. 
Choć papież nie wyraża tego wprost, to jednak można domniemywać, że dzieje 
się to na mocy instytucji chrztu ustawionego przez Chrystusa – jest tylko jeden 
chrzest, który z ustanowienia Syna Bożego włącza do założonego przez Nie-
go Kościoła. Skoro zatem ktoś jest chrzczony tym ustanowionym przez Jezusa 
chrztem, jest on włączany do założonego przez Niego Kościoła, ponieważ taki 
skutek Chrystus przypisał ważnie udzielonemu sakramentowi11.

Kiedy zatem następuje moment odłączenia się od Kościoła katolickie-
go? Według cytowanej wypowiedzi dzieje się to w chwili osiągnięcia przez 
ochrzczonego używania rozumu, po zdobyciu umiejętności odróżniania dobra 
od zła oraz podjęciu woli trwania w błędzie szafarza, który udzielił chrztu.  
Z tego tytułu taka osoba pozbawia się dóbr udzielanych w Kościele katolickim, 
ale w tym momencie jednak nie ustaje nad nim władza ustaw kościelnych.

Jeżeli wyciągnięte z cytowanego fragmentu Singulari nobis spostrzeżenia 
przeniesie się teraz na wyciągnięte na poprzednim etapie analiz normy prawne 
kanonu 12 Kodeksu Pio-Benedyktyńskiego, łatwiej jest zrozumieć zawartą tam 
regulację. Prawodawca dlatego wspomina o tym, że ustawy kościelne wiążą 
ochrzczonych12, gdyż wynika to z tradycyjnego rozumienia chrztu jako zawsze 
włączającego do Kościoła katolickiego, niezależnie od intencji szafarza chrztu. 
A zatem każdy ochrzczony, który spełnił dwa dodatkowe warunki (osiągnięcie 
zdolności używania rozumu i ukończenie wskazanego wieku), jest związany 
prawem kościelnym, a fakt nienależenia do Kościoła katolickiego nie jest oko-
licznością usprawiedliwiającą nieprzestrzeganie prawa kościelnego.

W przypadku normy prawnej zawartej w kanonie 11 Kodeksu Jana Pawła 
II można zauważyć inny wyraz przekonania o skutkach chrztu. Choć nie jest to 
nigdzie wyrażone wprost, to jednak na podstawie aktualnego brzmienia zawartej 
tam normy prawnej, a zwłaszcza w świetle zestawienia jej z normą prawną ka-

sectae Anglicanae lib. I cap. 24, ubi probat baptizatum Ecclesiae membrum fieri, hoc etiam addens, quod 
si haereticus, quod saepius accidit, infantem lustret impotem ad fidei actum eliciendum, hoc impedimento 
non est, quominus ille habitum fidei cum baptismo accipiat. (14) Postremo exploratum habemus, ab hae-
reticis baptizatos, si ad eam aetatem venerint, in qua bona a malis dispicere per se possint atque erroribus 
baptizantis adhaereant, illos quidem ab Ecclesiae unitate repelli, iisque bonis orbari omnibus, quibus fru-
untur in Ecclesia versantes, non tamen ab eius auctoritate et legibus liberari, ut sapienter González disserit 
in Cap. ‚Sicut’ n. 12 de haereticis” (Denzinger, 2009).

11 Innymi słowy, w świetle tradycyjnego rozumienia chrztu nie ma czegoś takiego jak chrzest pra-
wosławny, kalwiński czy adwentystyczny. Jeżeli chrzest jest ważnie udzielony, zawsze jest on katolicki.

12 A nie jedynie należących do Kościoła katolickiego, jak w Kodeksie z 1983 roku.



Normy kanoniczne i liturgiczne jako wyraz przesłania teologicznego... 259

nonu 12 Kodeksu Pio-Benedyktyńskiego, można domniemywać, że w obecnej 
teologii Kościoła bardziej kładzie się nacisk na to, że chrzest włącza raczej do tej 
wspólnoty, w której ochrzczony przyjmuje chrzest13. Z tego powodu kanon 11 
Kodeksu z 1983 roku nie uzależnia już podlegania ustawom kościelnym od faktu 
przyjęcia chrztu, ale od faktu realnej przynależności do Kościoła katolickiego.

3. Liturgiczny wyraz normy prawnej zawartej w kanonach 11 KPK  
z 1983 oraz 12 KPK z 1917 roku

Liturgia Kościoła katolickiego przewidywała i przewiduje obrzędowe włą-
czenie osoby ochrzczonej nienależącej do Kościoła katolickiego do tego Ko-
ścioła. W przypadku zreformowanej liturgii, ta zawarta jest w Ordo initiationis 
christianae adultorum (w Polsce: Obrzędy chrześcijańskiego wtajemniczenia 
dorosłych) w dodatku (Obrzędy chrześcijańskiego wtajemniczenia dorosłych, 
2020; Ordo initiationis Christianae adultorum, 1972)14. W przypadku trady-
cyjnej liturgii sytuacja jest bardziej skomplikowana. W editio princeps obrzęd 
pojednania apostaty, schizmatyka lub heretyka (łac. Ordo ad Reconciliandum 
apostatam, schismaticum vel haereticum) znajdował się w części trzeciej Pon-
tyfikału Rzymskiego, gdzie był drukowany aż do edycji typicznej Leona XIII 
(Pontificale Romanum jussu editum a Benedicto XIV et Leone XIII, 1895; Pon-
tificale Romanum. Editio princeps, 1997). Gdy, w latach sześćdziesiątych XX 
wieku, Jan XXIII opublikował nowe wydanie wzorcowe Pontyfikału, wśród 
wielu zmian usunięto również ów obrzęd (Pontificale Romanum. Editio typi-
ca 1961–1962, 2008). Z tego powodu dla jego rekonstrukcji i zestawienia go 
z analizowanymi kanonami obydwu Kodeksów należy oprzeć się na ostatnim 
wydaniu wzorcowym, gdzie ten obrzęd się znajdował, a zatem na Pontificale 
Romanum w edycji typicznej Leona XIII.

W Ordo initiationis christianae adultorum obrzęd przyjęcia do pełnej 
wspólnoty Kościoła polega w zasadzie na odmówieniu symbolu nicejsko-kon-
stantynopolitańskiego oraz na oświadczeniu, że przyjęty wierzy we wszystko, 
co głosi Kościół katolicki15. Warto podkreślić, że cały obrzęd ma charakter 
pozytywny i nie ma w nim żadnych elementów negatywnych (wyrzekania się 

13 Zob. uzasadnienie tego stanowiska (Pawluk, 1985, s. 223; Pawluk, 1986, s. 29–31; Dyduch, Gó-
ralski, Górecki, Krukowski, Sitarz, 2005, s. 18). Jeszcze bardziej widoczne będzie to w przypadku liturgii 
przyjęcia do Kościoła katolickiego. Z drugiej jednak strony poprzez posługiwanie się terminologią „pełna 
jedność” jakoś podkreśla się przywiązanie niekatolika do Kościoła katolickiego.

14 Łac. Ordo admissionis valide iam baptizatorum in plenam communionem Ecclesiae Catholicae, 
pl.: Obrzęd przyjęcia ważnie ochrzczonych do pełniej wspólny z Kościołem katolickim.

15 Właściwy obrzęd kończy się nałożeniem dłoni przez celebransa i odmówieniem specjalnej formuły.



Dawid Mielnik260

dawnej wiary). Jest to koherentne z treścią punktu 6 praenotanda, który wprost 
stwierdza, że nie ma już konieczności wyrzekania się herezji.

W Ordo ad Reconciliandum apostatam, schismaticum vel haereticum ob-
rzęd przyjęcia do wspólnoty Kościoła katolickiego był bardziej złożony. Ponie-
waż szczegółowe jego omówienie nie jest przedmiotem niniejszego studium, 
przedstawione zostaną jedynie jego najważniejsze założenia, istotne z perspek-
tywy postawionego problemu badawczego.

W pierwszej kolejności należy stwierdzić, że ten obrzęd posiadał wymie-
szane elementy pozytywne i negatywne. A zatem z jednej strony osoba przyjmo-
wana do Kościoła katolickiego wyrażała wiarę w prawdy katolickie, z drugiej 
zaś odrzucała błędy heretyckie. Co jednak istotne, w obrzędzie pojawiały się 
wyraźne aluzje do dawnej przynależności do społeczności katolickiej. Przykła-
dowo podczas kreślenia na przyjmowanym znaku krzyża biskup mówił: „Przyj-
mij znak krzyża Chrystusa oraz społeczności chrześcijańskiej, który uprzednio 
przyjąwszy, nie strzegłeś, ale oszukany się go wyparłeś”, a zaraz przed ob-
rzędem wprowadzenia do Kościoła i zaprowadzenia do ołtarza przyjmowany 
słyszał z usta biskupa: „Wejdź do Kościoła Bożego, od którego nieostrożnie 
odpadłeś, i poznaj, że uszedłeś z więzów śmierci. Zacznij bać się idoli, odrzuć 
wszelką nieprawość i heretycki lub pogański lub żydowski przesąd. Czcij Boga 
Ojca wszechmogącego i Jezusa Chrystusa, Syna Jego, i Ducha Świętego, jedne-
go, żywego i prawdziwego Boga, świętą i niepodzielną Trójcę”.

Analizując te obrzędy i modlitwy, obowiązkowo należy mieć na uwadze 
to, że były one stosowane nie tylko wobec tych, którzy w wieku dorosłym 
wyrzekli się wiary katolickiej, a potem ponownie do niej wrócili, ale również 
wobec tych, którzy chrzest przyjęli w wieku niemowlęcym i potem chcieli 
przystąpić do Kościoła katolickiego. O ile zatem w odniesieniu do tej pierw-
szej grupy takie słowa, jak „który uprzednio przyjąwszy, nie strzegłeś, ale 
oszukany się go wyparłeś” czy „od którego nieostrożnie odpadłeś” nie są pro-
blematyczne, to jednak w odniesieniu do drugiej grupy już jak najbardziej tak, 
ponieważ ci, którzy zostali ochrzczeni w wieku niemowlęcym we wspólnocie 
niekatolickiej, z perspektywy współczesnej teologii nigdy do Kościoła katolic-
kiego nie należeli.

Jeżeli jednak spojrzy się na wskazane elementy liturgicznego obrzędu  
z perspektywy normy prawnej kanonu 12 Kodeksu Pio-Benedyktyńskiego i tra-
dycyjnego rozumienia skutków chrztu, nie wydają się już one problematyczne. 
Skoro ważnie ochrzczeni poza Kościołem katolickim i tak są do niego włącza-
ni, a sami wykluczają się z niego, po uzyskaniu zdolności używania rozumu, 
na podstawie trwania w błędzie tego, kto ich ochrzcił, stosowanie wobec nich 
słów o nieustrzeżeniu uprzednio przyjętego znaku chrztu czy odpadnięciu od 
Kościoła Bożego, w przypadku ochrzczonych w wieku niemowlęcym, nawią-



Normy kanoniczne i liturgiczne jako wyraz przesłania teologicznego... 261

zuje do okresu pomiędzy przyjęciem chrztu a osiągnięciem zdolności używania 
rozumu i świadomego przylgnięcia do błędów religii niekatolickiej.

Z kolei w Ordo initiationis christianae adultorum tego rodzaju nawiązań 
już nie ma, ponieważ we współczesnej teologii nie podkreśla się już tak wyraź-
nie tego, że każdy ważnie udzielony chrzest wprowadza do Kościoła katolic-
kiego. Skoro zatem zgodnie z normą prawną kanonu 11 Kodeksu Jana Pawła 
II ochrzczeni niekatolicy nie są związani ustawami kościelnymi i (co wynika 
pośrednio) nigdy nie należeli do Kościoła katolickiego16, tym samym modlitwy 
nie akcentują już faktu uprzedniego odpadnięcia od wiary.

Podsumowanie

Celem artykułu była próba ukazania, jak założenia teologiczne wpłynęły na 
kształtowanie normy prawnej kanonów 11 Kodeksu z 1983 roku oraz kanonu 
12 Kodeksu Pio-Benedyktyńskiego. Równolegle prowadzone były analizy 
w zakresie ustalenia, jak norma prawna wspomnianych kanonów pośrednio 
realizowana była w liturgii Kościoła w obrzędach przyjmowania do katolic-
kiej wspólnoty. Prowadzone analizy zdecydowano się zgrupować w trzech czę-
ściach. Najpierw wydobyto normę prawną z dwóch przywołanych kanonów. 
Następnie pokazano teologiczne podłoże obydwu norm prawnych. W części 
trzeciej ukazano przełożenie tych przepisów na liturgię Kościoła.

W świetle przeprowadzonych analiz należy stwierdzić zauważalny stopień 
zależności pomiędzy rozumieniem chrztu udzielanego przez niekatolików jako 
włączający lub nie do Kościoła katolickiego a treścią analizowanych kanonów 
11 Kodeksu z 1983 oraz 12 Kodeksu z 1917 roku. Jako że w tradycyjnie rozumia-
nych skutkach chrztu ten zawsze włącza do Kościoła katolickiego, niezależnie 
od intencji szafarza, norma prawna kanonu 12 Kodeksu Pio-Benedyktyńskiego 
zbudowana jest w taki sposób, żeby to pokazywała. Z kolei w odnowionym Ko-
deksie, powstałym w czasach położenia większego nacisku na wartość wspól-
not kościelnych różnych od Kościoła katolickiego, norma prawna zbudowana 
jest w taki sposób, że ta zależność nie jest wprost pokazana (chociaż została 
pośrednio zasugerowana w kanonie 849), a nawet implicite jest wykluczana. To 
z kolei znajduje swoje odzwierciedlenie w liturgii przyjmowania do wspólnoty 
katolickiej, w której albo wyraźnie wspomina się w modlitwach o uprzedniej 
przynależności do Kościoła katolickiego (tradycyjny Pontyfikał Rzymski), albo 

16 Choć z drugiej strony określenie „przyjęcie do pełnej wspólnoty” wydaje się sugerować jakiś 
stopień przynależności, co z jednej strony byłoby koherentne z normą prawną kanonu 849, ale niespójne 
z normą prawną kanonu 11 Kodeksu z 1983 roku.



Dawid Mielnik262

nie czyni się co do tego żadnej aluzji (Obrzędy chrześcijańskiego wtajemni-
czenia dorosłych). Na przykładzie tego studium widać, jak bardzo prawdziwa 
jest zasada lex orandi (liturgia) – lex credendi (teologia) – lex vivendi (prawo 
kanoniczne).

Bibliografia

Bączkowicz Franciszek, 1923, Prawo kanoniczne. Podręcznik dla duchowieństwa, t. 1, Nakładem 
Księży Misjonarzy, Kraków.

Beal John P., Coriden James A., Green Thomas Joseph, 2000, New Commentary on the Code of 
Canon Law, Paulist Press, New York.

Denzinger Henrici, 2009, Enchiridion symbolorum definitionum et declarartionum de rebus fidei et 
morum, Herder, Freiburg.

Dyduch Jan, Góralski Wojciech, Górecki Edward, Krukowski Józef, Sitarz Mirosław, 2005, Komen-
tarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego. Tom II/1: Księga II. Lud Boży, Pallottinum, Poznań.

Góralski Wojciech, Górecki Edward, Krukowski Józef, Krzywda Józef, Majer Piotr, Zubert Broni-
sław, 2011, Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego. Tom III/2. Księga IV. Uświęcające 
zadanie Kościoła, Pallottinum, Poznań.

Hemperek Piotr, Góralski Wojciech, Przytuła Franciszek, Bakalarz Józef, 1986, Komentarz do Ko-
deksu Prawa Kanonicznego z 1983 r. T. 3, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin.

Krukowski Józef, Sobański Remigiusz, 2003, Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego. Tom I. 
Księga I. Normy ogólne, Pallottinum, Poznań.

Majer Piotr, 2011, Kodeks Prawa Kanonicznego. Komentarz, Wolters Kluwer, Kraków.
Majer Piotr, 2023, Kodeks Prawa Kanonicznego. Komentarz. Wydanie 2, Wolters Kluwer, Warszawa.
Obrzędy chrześcijańskiego wtajemniczenia dorosłych. Dostosowane do zwyczajów diecezji pol-

skich, 2020, Księgarnia św. Jacka, Katowice.
Ordo initiationis Christianae adultorum. Editio Typica, 1972, Typic Polyglottis Vaticanis, Vaticano.
Pawluk Tadeusz, 1985, Zagadnienia wstępne i normy ogólne, Warmińskie Wydawnictwo Diecezjal-

ne, Olsztyn.
Pawluk Tadeusz, 1986, Lud Boży. jego nauczanie i uświęcanie, Warmińskie Wydawnictwo Diece-

zjalne, Olsztyn.
Pontificale Romanum jussu editum a Benedicto XIV et Leone XIII Pontificibus Maximis recognitum 

et castigatum, 1895, Archiepiscopatus Mechlinensis Typographus, Mechlinia.
Pontificale Romanum. Editio princeps (1595–1596), 1997, Libreria Editrice Vaticana, Rome.
Pontificale Romanum. Editio typica 1961–1962, 2008, Libreria Editrice Vaticana, Rome.
Sobański Remigiusz, 1987, Wprowadzenie do Kodeksu Prawa Kanonicznego, Collectanea Theolo-

gica, t. 57/4, s. 5–13.
Sztafrowski Edward, 1985, Podręcznik Prawa Kanonicznego, t. 1, Akademia Teologii Katolickiej, 

Warszawa.
Zubert Bronisław Wenanty, 1990, Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego z 1983 r. Księga II. 

Lud Boży, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin.



Normy kanoniczne i liturgiczne jako wyraz przesłania teologicznego... 263

Canonical and Liturgical Norms as an Expression of the Theological  
Message Using the Example of Canons 11 of the 1983 Code of Canon  

Law and 12 of the 1917 Code of Canon Law

Summary:The purpose of this paper is to attempt to show how theological presuppositions influ-
enced the formation of the legal norm of canon 11 of the 1983 Code and canon 12 of the Pio-Bene-
dictine Code. In parallel, analyses were conducted to determine how the legal norm of these canons 
was indirectly realised within the Church’s liturgy in the rites of admission to the Catholic commu-
nity. The analyses were divided into three parts. First, the legal norm was extracted from the two 
canons referred to above. Their theological background was then shown. The third part shows the 
translation of these norms into the Church’s liturgy. In the light of the analyses carried out, a notice-
able degree of correlation must be found between the understanding of baptism by non-Catholics as 
inclusive or not of the Catholic Church and the content of the analysed canons 11 of the 1983 Code 
and 12 of the 1917 Code.

Keywords: 	ecclesiastical law, Ordo initiationis christianae adultorum, Code of Canon Law, 
Pio-Benedictine Code.



Dawid Mielnik264



ARTYKUŁY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11169

Marek Jodkowski*
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie (Polska)

POLSKA RACJA STANU A NOMINACJA NIEMIECKIEGO  
DUCHOWNEGO KS. JULIUSZA DINDERA NA ARCYBISKUPA 

GNIEŹNIEŃSKIEGO I POZNAŃSKIEGO 

Streszczenie: Po rezygnacji Mieczysława Ledóchowskiego z urzędu arcybiskupa gnieźnieńskiego 
i poznańskiego rozpoczęto procedurę wyboru jego następcy. Na tradycyjnie polskiej stolicy arcybi-
skupiej, złączonej historycznie z tytułem Prymasa Polski, zasiadali dotychczas reprezentanci tego 
narodu wywodzący się najczęściej z rodów ziemiańskich. Nominacja niemieckiego duchownego 
ks. Juliusza Dindera na ordynariusza w Gnieźnie i Poznaniu, którą ogłoszono pod koniec stycznia 
1886 r., spotkała się z niezadowoleniem i niedowierzaniem na historycznie polskich obszarach. 
Opinie te, wyrażane na łamach prasy, polaryzowały polskie społeczeństwo. Artykuł bazuje na ana-
lizie szerokiej gamy artykułów prasowych, w których podejmowano tematykę nominacji nowego 
arcybiskupa. Zebrane opinie pozwoliły nakreślić reakcję narodu polskiego na wybór niemieckiego 
pasterza, a także działania Stolicy Apostolskiej dotyczące kreowania polityki kościelnej w Prusach 
za czasów Bismarcka.

Słowa kluczowe: 	archidiecezja gnieźnieńska, archidiecezja poznańska, arcybiskup Juliusz Dinder, 
Otto von Bismarck, Polska pod zaborami, Prusy w XIX wieku.

Wstęp

Arcybiskup gnieźnieński i poznański Mieczysław Ledóchowski, wskutek 
obrony praw Kościoła w czasie kulturkampfu, został skazany w 1874 r. przez 
władze pruskie na dwa lata więzienia. W czasie internowania Pius IX kreował 
go kardynałem. W 1876 r. wydalono Ledóchowskiego z Prus. Udał się do Wa-
tykanu, skąd zarządzał archidiecezjami gnieźnieńską i poznańską przez siedmiu 
tajnych delegatów. Wydarzenia te spowodowały, że stał się w oczach Polaków 
bohaterem narodowym. On sam zaczął coraz bardziej popierać idee patriotycz-
ne. Politycy zarzucali mu, że rozpala wśród ludu fantazje o zjednoczonej Polsce 

* Adres: ks. dr hab. Marek Jodkowski, prof. UWM; marek.jodkowski@uwm.edu.pl; ORCID: 0000-
0001-9793-9935.



Marek Jodkowski266

i dąży do oderwania polskich dzielnic od państwa pruskiego. W obliczu wrogiej 
postawy rządu pruskiego, na prośbę Leona XIII złożył w 1886 r. rezygnację 
z urzędu, co wiązało się z uruchomieniem procesu dotyczącego wyboru jego 
następcy. Kardynał wykorzystał jednak pobyt w kurii rzymskiej, żeby optować 
za kandydaturą, która spełniałaby kryterium narodowościowe. Według niego 
tylko Polak mógł zostać arcybiskupem gnieźnieńskim i poznańskim. Urząd 
ten wiązał się bowiem z tytułem prymasa, którego władze pruskie zakazały 
używać. On jednak dość często dawał wyraz swojej prymasowskiej godności. 
Ludwik Zygmunt Dębicki odnotował w „Przeglądzie Lwowskim” z 1876 r., 
że Ledóchowski kilkakrotnie w czasie swojego pobytu w Krakowie powtarzał: 
„…mam prawo do wszystkich katolików w Polsce, boć jestem ich prymasem” 
(Hirschfeld, 2012, s. 381, 383; Pietrzak, 2003, s. 151; Kumor, 1988, s. 442). 

Niestety, ani faworyci Leona XIII o polskiej narodowości, a było ich aż 
12, ani kandydaci zgłoszeni przez rząd pruski nie uzyskali akceptacji w trakcie 
obustronnych pertraktacji (Hirschfeld, 2012, s. 383–384; Neubach, 1969, s. 459; 
Kufel, 2023, s. 98). Placet otrzymał dopiero Juliusz Dinder, Niemiec urodzony 
w warmińskim Reszlu w 1830 roku. Jeśli chodzi o jego związki z polskością, 
ograniczały się one do posługi wikariuszowskiej w Biskupcu, a następnie do spra-
wowania urzędu proboszcza w Gryźlinach na południowej Warmii, czyli na ob-
szarach polskojęzycznych. W czasie jego pracy w Królewcu odebrano mu kościół 
i przekazano starokatolikom. Msze św. sprawował w małej, drewnianej świątyni. 
Zawłaszczono ponadto jego stałe uposażenie. Mimo tych przeciwności, z god-
nością reprezentował katolików wobec władz państwowych, czy przedstawicieli 
innych wyznań. Po długoletniej pracy w stolicy prowincji wschodniopruskiej, 
otrzymał rekomendację zarówno władz państwowych, jak i kościelnych, na arcy-
biskupa gnieźnieńskiego i poznańskiego. Rząd pruski, pozyskując szczegółowe 
informacje dotyczące tego kandydata, zdawał sobie sprawę, że Dinder nie speł-
niał wymogów związanych z administrowaniem tak wymagającymi archidiece-
zjami, jak Gniezno i Poznań, ani nie władał językiem polskim w dobrym stopniu. 
Na dodatek jego kazania nie były porywające. Według opinii jego kolegów, nie 
dysponował darem charakterystycznym dla wytrawnego mówcy. Posiadał jednak 
walor, który przeważył w pertraktacjach między Watykanem a Berlinem, a mia-
nowicie w wielu sytuacjach potwierdzał swoją lojalność względem władz pań-
stwowych. W Poznaniu odczytano nominację Dindera jako afront, tym bardziej, 
że odstąpiono od prawa wyborczego przynależnego Kapitule Katedralnej (Bana-
szak, 1979, kol. 1329–1330; Hirschfeld, 2012, s. 384)1. 

1 Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz (= GStA PK), I. HA Rep. 76 Kultusministerium 
IV, Sekt. 1a, Abt. II, Nr. 1 (Gnesen-Posen), Bd. 2, Julius Dinder, k. 27-28v; Über den künftigen Erzbischof 
Dinder (…), Vossische Zeitung, nr 90, z 23 II 1886. 



Polska racja stanu a nominacja niemieckiego duchownego ks. Juliusza Dindera... 267

Inspiracją do opracowania niniejszego artykułu stała się lektura monografii 
ks. Roberta Romualda Kufla pt. Juliusz Dinder 1830–1890. Arcybiskup gnieź-
nieński i poznański, Niemiec na stolicy prymasów Polski (Kufel, 2023). Autor 
ten przedstawił postać arcybiskupa Dindera w sposób wieloaspektowy, rozsze-
rzając znacząco jego biografię o działalność społeczną, oświatową, naukową,  
a nawet gospodarczą. Sposób prowadzenia narracji, zresztą logiczny i przejrzy-
sty, zmusił ks. Kufla do skoncentrowania się na informacjach wyczerpujących 
opis najważniejszych wydarzeń z życia badanego arcybiskupa. Z tego względu 
nie mógł poświęcić zbyt wiele miejsca reperkusjom, które wywołała nominacja 
ks. Dindera na stolicę arcybiskupią w Gnieźnie i Poznaniu. Opinie te, ze wzglę-
du na tradycje prymasowskie tego urzędu, powiązanego z kolebką narodową 
Polaków, a także słynne, polskie nazwiska poprzedników niemieckiego paste-
rza, dawały wyraz powszechnego niezadowolenia oraz zmuszały do refleksji 
nad polityczną genezą papieskich decyzji. Medialna narracja odwoływała się 
do polskiej racji stanu, a zatem uwypuklania tego, co stanowiło fundament pa-
triotyzmu wśród polskiego społeczeństwa żyjącego pod zaborami. Większość 
tych poglądów utrwaliły gazety. Ks. Kufel ograniczył analizę tytułów praso-
wych zasadniczo do dwóch dzienników, a mianowicie „Kuriera Poznańskiego” 
i „Dziennika Poznańskiego”. Warto jednak rozszerzyć ich gamę, żeby uzyskać 
możliwie pełny obraz dotyczący polskich interesów narodowych w obliczu no-
minacji ks. Dindera na stolicę arcybiskupią w Gnieźnie i Poznaniu. 

1. Spekulacje o kandydaturach na urząd arcybiskupa  
gnieźnieńskiego i poznańskiego

Oczekiwania dotyczące ustanowienia pasterza na stolicy świętowojcie-
chowej były dość duże. Już 13 stycznia 1886 r. ferowano na łamach prasy, że 
doszło do zawarcia porozumienia między Watykanem a Berlinem, które doty-
czyło obsadzenia urzędu arcybiskupiego w Gnieźnie i Poznaniu. Spekulowano, 
że następcą Ledóchowskiego zostanie polski ksiądz posługujący na Śląsku. Spo-
dziewano się, że wpisze się w chlubną tradycję swoich poprzedników, legitymu-
jących się polskim rodowodem szlacheckim, jak i wyborowym wykształceniem. 
Redaktor „Kuriera Poznańskiego” uważał, że „polski ksiądz” stanowi określenie 
prezbitera pochodzącego z Wielkopolski. Kryterium to spełniało trzech księży 
posługujących na Śląsku, a mianowicie urodzony w Głogówku (a zatem również 
na Śląsku) proboszcz wojskowy (Militärpfarrer) ks. Wojciech Viola z Kłodz-
ka, urodzony w Rogoźnie proboszcz dywizji (Divisionspfarrer) ks. Dutkiewicz2 

2 Prawdopodobnie chodziło o Wincentego Ferreriusza Dutkiewicza. 



Marek Jodkowski268

z Głogowa oraz urodzony w Odolanowie proboszcz garnizonowy (Garnison-
spfarrer) ks. Jan Jurek z Wrocławia. Wśród kandydatów wymieniano także 
warmińskiego regensa seminarium duchownego w Braniewie ks. Franciszka 
Hipplera, który był członkiem korespondentem Akademii Umiejętności w Kra-
kowie, a przy tym niestrudzonym popularyzatorem wiedzy o Janie Dantyszku, 
Stanisławie Hozjuszu i Mikołaju Koperniku3. 

Następnego dnia temat kandydatów na stolicę świętowojciechową podję-
ła wydawana w Berlinie, katolicka „Germania”. Wymieniała ona, poza wspo-
mnianym powyżej ks. Violą, również ks. Pawła Schyllę (radcę rejencyjnego  
i szkolnego z Opola) oraz ks. Edwarda Himmela, proboszcza w Wigańcicach na 
Śląsku, dawnego radcę szkolnego z Poznania (Neubach, 1969, s. 470)4. Dość 
szybko dziennik ten zdystansował się jednak do informacji o wytypowaniu  
ks. Violi i ks. Jurka. Ponieważ „Schlesische Volkszeitung” twierdziła, że preten-
dent na stolicę biskupią nie zajmuje się duszpasterstwem wojskowym, „Kurier 
Poznański” wskazał na pochodzącego z Wielkopolski ks. Ludwika Wolańskie-
go, legitymującego się tradycjami szlacheckimi. Redaktor „Germanii” powąt-
piewał jednak w wiarygodność tej wzmianki5. Przodujący w spekulacjach na 
temat kandydatur „Kurier Poznański”, przywołując łamy udostępnione czy-
telnikom przez „Kölnische Volkszeitung” obwieścił, że upadła kandydatura 
prepozyta Chełmińskiej Kapituły Katedralnej ks. Gustawa Wanjury6. Warto 
wspomnieć, że jego kariera przebiegała w służbie na rzecz państwa pruskiego. 
Zanim został kanonikiem chełmińskim, pełnił urząd dyrektora seminarium na-
uczycielskiego w Pyskowicach, a następnie objął stanowisko radcy szkolnego 
w Kwidzynie. W świadomości polskiego społeczeństwa zapisał się jednak zło-
tymi zgłoskami jeszcze w czasie swoich studiów teologicznych we Wrocławiu, 
będąc przewodniczącym Towarzystwa Czytelniczego (Leseverein). Jego człon-
kowie zdecydowali bowiem o pogłębianiu znajomości języka polskiego po-
przez wzajemną pomoc i czytanie pism ludowych. W 1884 r. Wanjura miał stać 
się faworytem Otto von Bismarcka na archidiecezje gnieźnieńską i poznańską. 
Będąc pretendentem na biskupstwo chełmińskie w 1886 r., został wykreślony  
z listy kandydatów z powodu obiekcji Stolicy Apostolskiej (Pater, 1996, s. 453; 
Hirschfeld, 2012, s. 387–388; Neubach, 1969, s. 458–462). 

Szerokiemu zainteresowaniu wakującą stolicą świętowojciechową uległy 
również „Kreuzzeitung” i „Post”, które typowały jako faworyta rządowego ks. 
Romana Göbla, proregensa seminarium w Kłodzku. Warto nadmienić, że jego 

3 Stolica św. Wojciecha, Kurier Poznański, nr 9, z 13 I 1886. 
4 Zu der neuen Candidatur (…), Germania, nr 10, z 14 I 1886; Stolica św. Wojciecha, Kurier 

Poznański, nr 11, z 15 I 1886. 
5 Über den augenblicklichen Stand der Posener Erzbisthumsfrage (…), Germania, nr 13, z 17 I 1886. 
6 Po orderach i listach, Kurier Poznański, nr 10, z 14 I 1886. 



Polska racja stanu a nominacja niemieckiego duchownego ks. Juliusza Dindera... 269

ojciec był Niemcem, matka zaś Polką, a on sam nie tylko teologiem, ale także 
filozofem7. Tę ostatnią informację dementowała „Posener Zeitung” wskazując, 
że ks. Göbel, starając się o posadę kapelana garnizonowego w Głogowie, udał 
się na spotkanie z ministrem wyznań religijnych, oświaty i zdrowia Gustavem 
von Gosslerem do Berlina, co zostało mylnie zinterpretowane w prasie8. Z kolei 
„Orędownik” ferował kandydaturę przedstawiciela magnaterii, księcia Edmun-
da Radziwiłła, wikariusza z Ostrowa Wielkopolskiego. Zastrzegł jednak, że 
zostanie on zaproponowany przez Stolicę Apostolską po ustąpieniu kanclerza 
Otto von Bismarcka, co mogło przeciągnąć się w czasie nawet do kilku lat9. 

Warto również zwrócić uwagę na spekulacje opublikowane przez berlińską 
„Vossische Zeitung”, która spodziewała się, że stolica Niemiec wraz z dele-
gaturą brandenburską zostaną odłączone od diecezji wrocławskiej, a następnie 
wcielone do archidiecezji poznańskiej. Siedziba arcybiskupa miałaby zostać 
przeniesiona z Poznania do Berlina, żeby uchronić go od wpływu polskiej pro-
pagandy. Komentator „Kuriera Poznańskiego” uważał ten pomysł za karkołom-
ny. Nikt bowiem nie zdecydowałby się, żeby stolicę państwa przyłączyć pod 
względem kościelnym do Wielkopolski10. Zwiastunem niepokojących informa-
cji stała się „Vossische Zeitung”. Berliński dziennik zauważał, że spodziewany 
kompromis z Watykanem oznaczał całkowicie nową formę relacji polityczno-
-kościelnych w Niemczech, nie tylko zresztą na wschodzie monarchii. Rząd sta-
rał się rzekomo o utrzymanie trwałej, politycznej relacji pomiędzy kanclerzem  
a papieżem. Wiążącym punktem miała stać się nominacja na stolicę arcybisku-
pią w Gnieźnie i Poznaniu. Wyłonienie kandydata, który sprostałby wymaga-
niom stawianym przez Kościół i państwo, wydawało się jednak niemożliwe. 
Kościelne, polityczne i narodowościowe rozbieżności były w prowincji po-
znańskiej tak nabrzmiałe, że pozycja nowego arcybiskupa, niezależnie od jego 
narodowości, musiała ulec znaczącemu osłabieniu11. 

W tym czasie pojawiały się ponadto dywagacje dotyczące utworzenia nun-
cjatury w Berlinie. Miały one pośrednio związek z wakującymi stolicami ar-
cybiskupimi w Gnieźnie i w Poznaniu, po których spodziewano się, że będą 
nieobsadzone przez następnych kilka lat. Do ich administrowania nuncjatura 
miałaby rzekomo powołać dwóch oficjałów, po jednym na każdą z nich. O ile 
informacja ta mogłaby wydawać się zbyt pochopna, o tyle obserwatorzy sce-

7 Stolica św. Wojciecha, Kurier Poznański, nr 13, z 17 I 1886. 
8 Zur Besetzung des erzbischöflichen Stuhles, Posener Zeitung, nr 14, wydanie poranne, z 17 I 1886. 
9 W sprawie obsadzenia stolicy arcybiskupiej w Poznaniu, Orędownik, nr 23, z 29 I 1886. 
10 Stolica św. Wojciecha, Kurier Poznański, nr 11, z 15 I 1886; zob. również Berlin, 15. Januar, 

Vossische Zeitung, nr 24, z 15 I 1886. 
11 Erzbischofssitz und päpstliche Nuntiatur in Berlin, Vossische Zeitung, nr 20, wydanie wieczorne, 

z 13 I 1886; Eine sensationelle Enthüllung (…), Volkszeitung, nr 11, z 14 I 1886. 



Marek Jodkowski270

ny politycznej trafnie spekulowali, że trudności w ustanowieniu arcybiskupa 
wynikały z żądań Berlina, który na ten urząd dopuszczał wyłącznie Niemca. 
Obrońcę polskiej racji stanu upatrywano w papieżu. Odzwierciedleniem tej 
powszechnej opinii była konstatacja zamieszczona na łamach „Orędownika”: 
„Stolica Apostolska, dobrze wiedząc, jaką by to zadało ranę katolickim sercom 
naszych archidyecezan, kandydatów gabinetu berlińskiego przyjąć nie może. 
Nie ma więc wyjścia z takiego położenia i osierocenie musi trwać dalej”12. 

2. Ksiądz Juliusz Dinder jako pretendent na historycznie  
polskie stolice arcybiskupie 

Ciąg spekulacji prasowych przerwał „Kurier Poznański”, który 29 stycznia 
1886 r. umieścił informację, że nowym arcybiskupem gnieźnieńskim i poznań-
skim będzie Niemiec z pochodzenia, ks. Juliusz Dinder. Redaktor opracowując 
notkę biograficzną nominata nie mógł tym razem odnieść się do ziemiaństwa 
polskiego, z którego wywodzili się poprzednicy tego ordynariusza. Zadowolił 
czytelników lapidarnym stwierdzeniem, że kandydat włada językiem polskim. 
Uprzedzając zapewne reakcje społeczne zapowiedział, że archidiecezje podda-
dzą się woli papieża i przyjmą nowego pasterza z uszanowaniem13. Już w ko-
lejnym numerze tej gazety pozwolono sobie na dosadną uwagę, że nowego pa-
sterza z wiernymi lokalnego Kościoła nie łączyły dotąd te więzy, które „biskupa 
i diecezję łączyć powinny”14. „Goniec Wielkopolski” potraktował informację 
o nominacji Dindera jako kolejną, nieprawdziwą plotkę: „Uwierzymy temu, 
gdy będzie celebrował w Gnieźnie”. Niedowierzanie było spowodowane pie-
lęgnowanym w prasie przekonaniem, że tylko duchowny polskiej narodowości 
może być osadzony na tym urzędzie. „Tymczasem zapewniamy czytelników, 
iż Ojciec Święty uroczyście powiedział do osób poważnych, że tylko kapłan 
polskiej narodowości może w jego oczach rządzić naszą dyecezyą. Albo więc 
ksiądz Dinder przyznał się do narodowości polskiej, a wtedy przyjmiemy go  
z uszanowaniem, albo do serc naszych nie trafi”15. Redaktor tej gazety nadmie-
nił także o krążących pogłoskach, jakoby dziekan królewiecki nie przyjął tej 
nominacji. Kwitował przy tym, że „by z pewnością nie przyjął, gdyby wiedział, 
jakie jest usposobienie nie tylko dyecezyji, ale Polski całej”16. 

12 W sprawie obsadzenia stolicy arcybiskupiej w Poznaniu, Orędownik, nr 23, z 29 I 1886. 
13 Nowy arcybiskup, Kurier Poznański, nr 23, z 29 I 1886. 
14 Wczorajsze rozprawy, Kurier Poznański, nr 24, z 30 I 1886. 
15 Najnowszy kandydat, Goniec Wielkopolski, nr 23, z 29 I 1886. 
16 Płonne wieści, Goniec Wielkopolski, nr 26, z 1 II 1886. 



Polska racja stanu a nominacja niemieckiego duchownego ks. Juliusza Dindera... 271

Nastroje panujące w Poznaniu po ogłoszeniu nominacji kwitował dosad-
nie „Orędownik”: „Wiadomość o nowym arcybiskupie rozeszła się wczoraj 
już przed południem po mieście lotem błyskawicy i zrobiła, o ile nas wieści 
dochodzą, tak w mieście jak i po wsiach w okolicy przygnębiające wrażenie. 
Przyszły arcybiskup może być najzacniejszą osobą; ale o osobę publiczność 
polska w tym przypadku nie pyta. Znosząc nacisk walki kulturowej przez lat 
14, widzi, że walka ta kończy się wyborem Niemca na stolicę św. Wojciecha,  
a więc zwycięstwem księcia Bismarcka nad papieżem…”17. „Dziennik Poznań-
ski” konstatował, że żal wyrażany przez ludność polską z powodu tej nomi-
nacji jest powszechny18. Również „Goniec Wielkopolski” referując opresyjną 
politykę władz pruskich względem Polaków konkludował, że wybór arcybi-
skupa niemieckiej narodowości jest jej przypieczętowaniem. „Wszystko cier-
pliwie znieść trzeba, ale praw mimo to wszystko zrzec nam się nie wolno. Non 
possumus!”19. „Orędownik” natomiast nie przebierał w słowach: „Boli jednak 
Polaków, że to Niemiec, a nie Polak”20. Jedyną grupą ludności zadowoloną 
z nominacji byli rzekomo niemieckojęzyczni katolicy archidiecezji, o czym 
powiadamiała czytelników „Norddeutsche Allgemeine Zeitung”21. 

Nominacja Dindera okazała się na tyle zaskakująca, że próbowano dotrzeć 
do jej genezy. Wiarygodnych informacji poszukiwano w Królewcu, a zatem  
w miejscu dotychczasowej posługi nowego arcybiskupa. Nic dziwnego, że 
mimo interkonfesyjnych uprzedzeń, katolickie gazety zdecydowały się przy-
wołać wiadomości udostępnione na łamach królewieckiej gazety parafialnej 
„Evangelisches Gemeindeblatt”. Odnotowano w niej, że ks. Dinder utrzymy-
wał dobre relacje z osobami innych wyznań. W zarządach stowarzyszeń, które 
miały charakter mieszanych wyznaniowo, robił bardzo dobre wrażenie. Przede 
wszystkim jednak zdobył uznanie dzięki roztropnemu pełnieniu urzędu pro-
boszcza garnizonowego. Przełożyło się to na bardzo dobre stosunki z prote-
stanckimi żołnierzami, a nade wszystko z ich przełożonymi, do których należeli 
również generałowie22. Powszechnie były znane jego uprzejmość, sprawiedli-
wość i stanowczość23. Charakterystyka ta nie odbiegała od książkowego profi-
lu kandydata, a zatem nie mogła zadowolić ciekawości polskich czytelników. 

17 Wiadomość o nowym arcybiskupie (…), Orędownik, nr 24, z 30 I 1886. 
18 Nowy arcybiskup, Dziennik Poznański, nr 24, z 30 I 1886. 
19 Polacy w sejmie pruskim, Goniec Wielkopolski, nr 24, z 30 I 1886. 
20 W górę serca!, Orędownik, nr 25, z 31 I 1886. 
21 Wir haben bereits wiederholt (…), Norddeutsche Allgemeine Zeitung, nr 108, wydanie wieczor-

ne, z 5 III 1886. 
22 Die Ernennung des Propstes (…), Evangelisches Gemeindeblatt, nr 6, z 6 II 1886; Warmińska 

dyecezya, Pielgrzym, nr 29, z 9 III 1886. 
23 O nominowanym Arcybiskupie gnieźnieńskim i poznańskim, Pielgrzym, nr 51, z 29 IV 1886; zob. 

także Zur Besetzung des erzbischöflichen Stuhles (…), Germania, nr 24, z 30 I 1886. 



Marek Jodkowski272

Na dosadną konstatację pozwolił sobie „Goniec Wielkopolski”, który wyróżnił 
kluczowy aspekt wyboru Dindera: „…jako proboszcz drugiej stolicy Prus po-
siada całkowite zaufanie rządu pruskiego”24. 

Protektorem Dindera na stolice arcybiskupie w Gnieźnie i Poznaniu miał 
być według „L’Osservatore Romano” Filip Krementz, od 1868 r. biskup war-
miński, zaś od 1885 r. arcybiskup metropolita koloński. Podczas swojego pobytu  
w Berlinie polecał tę kandydaturę najpierw ministrowi Gosslerowi, potem kancle-
rzowi Bismarckowi, a na koniec samemu cesarzowi Wilhelmowi I (Kufel, 2023,  
s. 107)25. Z kolei na łamach „Pielgrzyma” odnotowano, że Dinder odrzucił począt-
kowo tę propozycję, o czym poinformował biskupa Krementza i Stolicę Apostolską. 
Wkrótce otrzymał od kardynała sekretarza stanu Lodovico Jacobiniego wezwanie 
do pogodzenia się z tą nominacją. Kardynał miał napisać: „Sanctus Pater vult, ut 
sine haesitatione accipias…” (Ojciec Święty żąda, żebyś bez oporu przyjął…)26. 

Osiem lat trwały bezskuteczne rokowania, żeby na stolicy św. Wojcie-
cha zasiadł pasterz powiązany z archidiecezją nie tylko wspólnotą wiary, ale 
także narodowości, zauważał „Kurier Poznański”. Ostatecznie Stolica Świę-
ta zdecydowała się na nominację Dindera, kandydata przychylnie ocenianego 
przez władze pruskie, a rząd przystąpił do realizacji obietnicy opierającej się 
na przedłożeniu parlamentowi projektu zmiany ustaw kościelno-politycznych, 
które dotyczyły formacji kleryków oraz jurysdykcji biskupów. Redaktor ocenił, 
że papież „posunął się tutaj w ustępstwach aż do ostatecznej granicy…”27. Wy-
daje się, że najtrafniejszą opinię dotyczącą nominacji Dindera zaprezentował 
Witold Matwiejczyk. Według niego, kandydat ten spełniał prozaiczne, ale przy 
tym decydujące oczekiwania Watykanu i Berlina. Stolica Apostolska przykła-
dała bowiem wagę do jego znajomości języka polskiego i niesplamienia się 
bliską współpracą z rządem pruskim. Z kolei Berlin uwypuklał, poza okresem 
kulturkampfu, jego poprawne stosunki z urzędnikami pruskimi w prowincji  
i zdystansowaniem się do sprawy polskiej (Matwiejczyk, 2009, s. 135). 

„Berliner Tageblatt” konstatował, że w czasie długoletnich pertraktacji do-
tyczących obsadzenia stolicy arcybiskupiej w Gnieźnie i Poznaniu rząd pruski 
kładł szczególny nacisk na to, aby następcą Ledóchowskiego nie został żaden 
zagorzały Polak (Stockpole), lecz ksiądz narodowości niemieckiej. Nomina-
cja dziekana królewieckiego oznaczała zatem zwycięstwo władz państwowych. 
Redaktor gazety przypuszczał jednak, że ich radość nie będzie trwała zbyt dłu-
go. Zresztą zdawały się one podzielać tę opinię. Bismarck bowiem miał wy-
powiedzieć się w parlamencie pod koniec stycznia 1886 r., że najzacieklejsi 

24 Najnowszy kandydat, Goniec Wielkopolski, nr 23, z 29 I 1886. 
25 Der „Osserv. Rom.” (…), Vossische Zeitung, nr 72, z 12 II 1886. 
26 O nominowanym Arcybiskupie gnieźnieńskim i poznańskim, Pielgrzym, nr 51, z 29 IV 1886.
27 Stolica św. Wojciecha, Kurier Poznański, nr 29, z 6 II 1886. 



Polska racja stanu a nominacja niemieckiego duchownego ks. Juliusza Dindera... 273

przeciwnicy po polskiej stronie noszą niemieckie nazwiska („die schärfsten 
Widersacher auf polnischer Seite deutsche Namen tragen”). Berliński dziennik 
szkicował zatem bardzo niepewny obraz dotyczący kierunku działania nowe-
go arcybiskupa. Stawiał przy tym retoryczne pytanie, gdzie leży gwarancja, że 
również Dinder w krótszym bądź dłuższym okresie na arcybiskupim urzędzie 
w Poznaniu nie zamieni się w defetystę? („Wo liegt nun eine Bürgschaft dafür, 
dass nicht auch Herr Dinder sich in kürzerer oder längerer Frist auf dem erzbi-
schöflichen Stuhle in Posen in einen Überläufer verwandelt?“)28. 

„Berliner Tageblatt“ wyrażał ponadto nadzieję, że nowy arcybiskup gnieź-
nieński i poznański pozostanie wierny swojemu niemieckiemu pochodzeniu. 
Gwarancją tej wierności był pokój, który rozumiano jako brak zaangażowania 
w sprawy narodowościowe Polaków. Spodziewano się, że nowy arcybiskup 
nie stanie się narzędziem mającej postępować walki, lecz będzie wierny swojej 
chrześcijańskiej misji. Redaktor gazety podkreślając czekające na nowego ar-
cybiskupa zadania wynikające z posługi duszpasterskiej, dawał do zrozumienia, 
że powinien on nabrać dystansu do spraw społeczno-politycznych. W dalszych 
dywagacjach autor tekstu powielił dość rozpowszechnioną opinię o osobliwych 
uwarunkowaniach pełnienia urzędu przez Dindera. Przyznał, że nawet najsil-
niejsza indywidualność poddałaby się ich wpływom. Redaktor doszukiwał się 
jednak w nominacji nowego arcybiskupa drugiego dna. Z jednej strony zako-
munikował, że kuria rzymska rozwiązując problemem obsadzenia omawianych 
stolic arcybiskupich, zawarła w oczach świata pokój z rządem pruskim. Z dru-
giej ostrzegał, że działania te miały charakter konformistyczny. Stolica Apostol-
ska nie miała bowiem najmniejszego interesu, żeby udzielić nowemu arcybi-
skupowi dyrektywy dotyczącej utrzymania trwałego pokoju między państwem 
a Kościołem w archidiecezji gnieźnieńskiej i poznańskiej. Najprawdopodobniej 
ponownie chodziło o zobligowanie nowego ordynariusza do nieangażowania 
się w sprawy narodowościowe Polaków. Cytowany autor kąśliwie konkludo-
wał, że problem tego arcybiskupstwa pozostanie dla Rzymu na zawsze punktem 
archimedesowym, przy którym dźwignia będzie wskazywać, co w obliczu no-
wych okoliczności można osiągnąć od rządu pruskiego29. 

Wobec nominacji Dindera nie pozostała obojętna „Vossische Zeitung”. Od-
niosła się przy tym do narodowościowych aspiracji Polaków. Pewne jest, refero-
wał jej redaktor, że polskiej racji stanu, mierzącej się z nową erą germanizacji, 
trudniej było zadać mocniejszy i bardziej drażliwy cios niż odseparować urząd 
poznańskiego arcybiskupa od idei narodowej, czego dokonał sam papież. Nimb 

28 Zur Neubesetzung des erzbischöflichen Stuhles in Posen, Berliner Tageblatt, nr 52, wydanie wie-
czorne, z 29 I 1886. 

29 Zur Neubesetzung des erzbischöflichen Stuhles in Posen, Berliner Tageblatt, nr 52, wydanie wie-
czorne, z 29 I 1886.



Marek Jodkowski274

Ledóchowskiego w polskim społeczeństwie, oddziaływanie jego rodowego na-
zwiska i pokładane w nim nadzieje wiązały się nie z kościelnymi uwarunko-
waniami, ale wynikały z politycznego oraz narodowościowego przekonania, że  
w arcybiskupie gnieźnieńskim i poznańskim ucieleśnia się przewodnik polskości 
w obliczu niemieckiego uciemiężenia. Ta opinia sytuowała duchowego „Prymasa 
Polski” daleko poza sferę li tylko arcypasterską, stawiała go na wierzchołku całej 
propolskiej narracji i czyniła z niego punkt odniesienia wszystkich nadziei na 
przywrócenie Rzeczpospolitej (zob. również Kumor, 1988, s. 444–445)30. Wy-
daje się zatem, że diagnoza wyartykułowana przez tę gazetę była dość trafna. 
Nic dziwnego, że „Goniec Wielkopolski” nie dając wiary w nominację Dindera, 
nawoływał: „…tymczasem módlmy się o powrót księdza Kardynała Prymasa”31. 

Aż do ostatniej chwili, konstatowała „Vossische Zeitung”, klerykalna, pol-
ska prasa, mimo pełnej gotowości poddania się woli papieża, całkowicie wyklu-
czyła możliwość, że od teraz niemiecki arcybiskup będzie sprawował jedynie 
religijne, a nie jak było dotychczas, polityczne funkcje w pruskiej Polsce. Do 
końca żywiono nadzieję, pomimo wcześniejszych zapowiedzi, na zażegnanie 
tego niebezpieczeństwa. Tym można wyjaśnić, że pierwsze wrażenie po nomi-
nacji królewieckiego proboszcza na arcybiskupa gnieźnieńskiego i poznańskie-
go odbiło się w polskiej prasie jako kolejna próba „weryfikacji”. Czy dzięki tej 
nominacji zostaną ostatecznie zniwelowane problemy (Bischofsfrage) wokół 
gnieźnieńskiego i poznańskiego arcybiskupstwa, czy też gdzie indziej dokona-
ne zmiany wpłyną na dotychczasowy ich status, okaże się później, przekonywał 
redaktor. Dla polskiej polityki Bismarcka, niemiecki arcybiskup w Poznaniu 
oznaczał niewątpliwy sukces, który skoryguje błędy przeszłości. Zażegna rów-
nież niebezpieczeństwo ponownego wybuchu powstania Polaków przeciwko 
państwu pruskiemu, zresztą skuteczniej, niż jakiekolwiek policyjne nakazy32.

Pierwszy niemiecki arcybiskup w Poznaniu był w pewnym stopniu kamie-
niem węgielnym nowej ery germanizacji, kontynuowała wywód „Vossische Ze-
itung”. Był to element szerszej polityki, opierającej się na osiągnięciach Eduar-
da Heinricha Flottwella, który jeszcze jako nadprezydent Wielkiego Księstwa 
Poznańskiego prowadził aktywne działania germanizacyjne. Do jej uobecnienia 
dążył Bismarck, który wypowiadał się publicznie o planach wywłaszczenia po-
siadającej nieruchomości ziemskie szlachty na historycznie polskich obszarach, 
ograniczenia praw małżeńskich oraz prawa dziedziczenia polskich obywateli33. 

30 Fürst Bismarck und die Polen, Vossische Zeitung, nr 48, wydanie wieczorne, z 29 I 1886. 
31 Najnowszy kandydat, Goniec Wielkopolski, nr 23, z 29 I 1886. 
32 Fürst Bismarck und die Polen, Vossische Zeitung, nr 48, wydanie wieczorne, z 29 I 1886.
33 Fürst Bismarck und die Polen, Vossische Zeitung, nr 48, wydanie wieczorne, z 29 I 1886;  

o wypowiedziach Bismarcka przytaczanych wówczas na łamach polskiej prasy zob. Rozprawy wczoraj-
sze, Goniec Wielkopolski, nr 24, z 30 I 1886. 



Polska racja stanu a nominacja niemieckiego duchownego ks. Juliusza Dindera... 275

Rozczarowanie dotyczące nominacji Niemca na tradycyjnie polską, ponad-
to historycznie prymasowską stolicę, ustępowało w publicznej debacie dekla-
racjom uszanowania woli Bożej, rozumianej w tym przypadku jako decyzję 
papieża. Wyrazy niezadowolenia przedkładane następcy św. Piotra nie były 
jednak odosobnione. Kardynał Jacobini miał z żalem wypowiedzieć się oficjal-
nie, że wpływają one do Watykanu, o czym skrupulatnie informował „Kurier 
Poznański”34. Próbą zniwelowania tego medialnego trendu były rzekome sło-
wa kardynała Ledóchowskiego, napominające tę gazetę, żeby o księdzu Dinde-
rze pisała „z wszelką względnością”35. Zaczęto jednak powielać przekonanie  
o możliwości cofnięcia decyzji papieskiej. „Gazeta Warszawska” przekonywa-
ła, że do konsystorza, który miał odbyć się dopiero po 15 marca, ten scenariusz 
wydawał się prawdopodobny, ponieważ warunkiem ustanowienia Dindera ar-
cybiskupem w Gnieźnie i Poznaniu było zniesienie kulturkampfu, co nie zosta-
ło wszakże do końca zrealizowane36. „Goniec Wielkopolski” cytując rzekomo 
„Gazetę Warszawską” nawoływał diecezjan oraz rodaków polskich, żeby słali 
listy wprost do papieża o nienominowanie Niemca na stolicę św. Wojciecha. 
„Wszystko co żyje w naszym kraju i co może, ma za święty obowiązek pro-
testować…”. „Goniec Wielkopolski” rozszerzając treść wspomnianej notatki 
prasowej sugerował, żeby papież pozostawił wakat w archidiecezjach gnieź-
nieńskiej i poznańskiej bądź przejął ich zarząd, mianując tylko administratora, 
podobnie jak uczynił to w Perugii, swojej dawnej diecezji37.

W drugiej połowie lutego 1886 r. rozniosła się wiadomość, że na ziemiach 
polskich są zbierane podpisy pod petycją skierowaną do papieża o nieustana-
wianie ks. Dindera arcybiskupem gnieźnieńskim i poznańskim. Akcję tę miał 
koordynować pijar ks. Adam Słotwiński z Krakowa (Kufel, 2023, s. 118)38. 
„Posener Zeitung” informowała 24 lutego tego roku, że w Galicji wspomniane 
pismo parafowało już 50 tys. osób (Kufel, 2023, s. 117)39. Akcja na tyle nabrała 
rozgłosu, że „Kurier Poznański” apelował 4 marca o jej zakończenie40. Stała się 
ona jednak tak medialna, że opisały ją nawet wychodzące w Berlinie „Germa-
nia”41 i „Nationalzeitung”42, choć ta pierwsza powątpiewała w jej rzeczywisty 
rozmach. Poseł pruski przy Stolicy Apostolskiej Kurd von Schlözer pisał do 

34 Poznań, Pielgrzym, nr 32, z 16 III 1886. 
35 Wiadomości potoczne, Goniec Wielkopolski, nr 28, z 5 II 1886. 
36 Korespondencya Gazety Warszawskiej, Gazeta Warszawska, nr 56, z 28 II (12 III) 1886. 
37 Ustęp z „Gazety Warszawskiej”, Goniec Wielkopolski, nr 45, z 25 II 1886. 
38 „Kuryer Poznański”, Goniec Wielkopolski, nr 45, z 25 II 1886.
39 Der künftige Erzbischof Dinder (…), Posener Zeitung, z 24 II 1886; Herr Propst und Ehrendom-

herr Dinder (…), Germania, nr 45, z 25 II 1886. 
40 Adres do Ojca świętego, Kurier Poznański, nr 51, z 4 III 1886. 
41 Vor einiger Zeit (…), Germania, nr 52, z 5 III 1886. 
42 Posen, 3. März, Nationalzeitung, nr 148, wydanie wieczorne, z 4 III 1886. 



Marek Jodkowski276

kanclerza Bismarcka 6 czerwca 1886 r., że papież od początku był informowa-
ny o gwałtownym wzburzeniu wśród Polaków, które spowodował wybór Niem-
ca na stolicę arcybiskupią w Gnieźnie i Poznaniu. Poseł zaświadczał, że papież 
cały czas otrzymuje liczne listy i petycje, zresztą z różnych stron, dające wyraz 
zranionemu poczuciu narodowemu43. 

Po fali niezadowolenia, apelach o uszanowanie woli Bożej, najbardziej 
chodliwą informacją, na którą czekała opinia publiczna, stała się relacja Din-
dera do polskości, a konkretnie nieznane dotąd powiązania z polskim narodem, 
bądź przynajmniej jego znajomość języka polskiego. „Goniec Wielkopolski” 
podkreślał zatem: „Ludność polska w dyecezyji św. Wojciecha ma prawo do 
tego, żeby jej arcypasterz mówił do niej w jej własnym języku, i mówił do-
brze”44. Według „Wielkopolanina” nominat „nieco władał językiem polskim”. 
Miał zresztą urodzić się na Mazurach45, co mogło wskazywać na jego polskich 
przodków. O umiejętnościach posługiwania się tą mową zaświadczał „Kurier 
Poznański” pisząc jednocześnie, że przyszły arcybiskup pochodzi z Kaszub46, 
co dawało przynajmniej nadzieję na jego wzrastanie w wierze z językiem pol-
skim jako językiem modlitwy. „Orędownik” powielał adnotację o Mazurach 
jako ojcowiźnie nominata. Konstatował, że posiadał dobrą umiejętność opero-
wania językiem polskim47. Kolejną sensację serwował „Goniec Wielkopolski”, 
który twierdził, że Dinder jest szlachcicem mazurskim lub kaszubskim, „po pol-
sku mówi, ale bardzo słabo; korespondować po polsku nie potrafi on wcale”48. 
„Vossische Zeitung” przedrukowała z kolei notatkę prasową z „Westfälischer 
Merkur”, z której wynikało, że zanim Dinder został proboszczem w Królewcu, 
posługiwał przed długie lata w parafiach o przewadze ludności polskiej. Głosił 
zatem kazania po polsku, co świadczyło niechybnie o całkowitym opanowaniu 
tego języka49. „Kurier Poznański” powielił z kolei wypowiedź zamieszczoną 
na łamach warszawskiego „Słowa”, z której wynikało, że prowadzący rozmowę 
Polak komunikował się z ks. Dinderem wyłącznie po polsku. Wprawdzie czasa-
mi brakowało mu wyrazów, jednak nie zastępował ich niemieckimi określenia-
mi, a szukał w pamięci odpowiednich polskich sformułowań50. 

43 GStA PK, I. HA Rep. 76 Kultusministerium IV, Sekt. 1a, Abt. II, Nr. 1 (Culm), Bd. 1, Schlözer do 
Bismarcka, 6 VI 1886, (odpis), k. 207.

44 My nie cofamy, Goniec Wielkopolski, nr 27, z 4 II 1886. 
45 Na arcybiskupstwo gnieźnieńsko-poznańskie, Wielkopolanin, nr 24, z 30 I 1886. 
46 Nowy arcybiskup, Kurier Poznański, nr 23, z 29 I 1886.
47 Dochodzi do nas także druga wiadomość (…), Orędownik, nr 23, z 29 I 1886. 
48 Najnowszy kandydat, Goniec Wielkopolski, nr 23, z 29 I 1886. 
49 Über die Persönlichkeit des neuen Erzbischofs (…), Vossische Zeitung, nr 49, wydanie poranne, 

z 30 I 1886. 
50 Stolica św. Wojciecha, Kurier Poznański, nr 31, z 9 II 1886. 



Polska racja stanu a nominacja niemieckiego duchownego ks. Juliusza Dindera... 277

Dla odmiany „Berliner Tageblatt” przekonywał o niemieckości Dindera. Do-
wodził, że miejsce jego urodzenia, czyli Reszel na Warmii, był czysto niemiec-
kim miastem. W progimnazjum reszelskim i w gimnazjum braniewskim, a za-
tem w szkołach, do których uczęszczał nominat, nauczano w języku niemieckim. 
Wprawdzie w Braniewie jeden z nauczycieli prowadził lekcje języka polskiego, 
ale nie były one obowiązkowe. Redaktor gazety dowodził, że w Reszlu przyszły 
arcybiskup mógł zetknąć się z osobami mówiącymi po polsku, jednak najprawdo-
podobniej i tak posługiwali się w rozmowach językiem niemieckim. Zatem gdyby 
nawet Dinder wyparł się swojej niemieckości i tak Polacy nie potraktowaliby tego 
„poważnie” (echt). Chociaż będzie to „ich arcybiskup”, ale zawsze Niemiec, kon-
kludował berliński dziennik51. Gazeta ta, poza eksponowaniem niemieckiej na-
rodowości Dindera, przyznała również, że w pełni włada on językiem polskim52.

3. Od święceń biskupich do objęcia urzędu arcybiskupa gnieźnieńskiego  
i poznańskiego przez Juliusza Dindera 

Z czasem uwaga prasy zaczęła koncentrować się wokół daty i miejsca 
święceń biskupich ks. Juliusza Dindera. Spodziewano się, że odbędą się one 
w kościele katedralnym jego rodzimej diecezji, czyli we Fromborku, zaraz po 
konsekracji Andrzeja Thiela na biskupa warmińskiego53. „Pielgrzym” informo-
wał, że święcenia tych dwóch księży odbędą się razem, 4 kwietnia 1886 r., czyli 
w czwartą niedzielę Wielkiego Postu54. 23 marca sprostowano jednak, że czas  
i miejsce konsekracji nie są jeszcze znane55. 

Ks. Dinder wyrażał pobożne życzenie, żeby jego konsekracja miała miejsce 
w kościele parafialnym w Królewcu. Wskutek kulturkampfu świątynia ta zosta-
ła przejęta przez starokatolików. Ich liczba jednak stopniowo malała56. Świę-
cenia biskupie w stolicy prowincji wschodniopruskiej posiadałyby swoją sym-
boliczną wymowę, zwłaszcza pośród członków wspólnoty, która szczególnie 
doświadczyła skutków kulturkampfu. Dinder mógł kierować się przykładem 
arcybiskupa kolońskiego Filipa Krementza, dawnego biskupa warmińskie-
go, który przyjął święcenia w Koblencji, a zatem w miejscu swojej posługi 
proboszczowskiej57. Kolejna adnotacja precyzowała, że konsekrację nomina-

51 Der neue Erzbischof von Posen, Berliner Tageblatt, nr 58, z 2 II 1886. 
52 Die Posener Erzbisthumsfrage (…), Berliner Tageblatt, nr 50, z 28 I 1886. 
53 Pogląd na obecne położenie, Pielgrzym, nr 30, z 11 III 1886. 
54 Warmińska dyecezya, Pielgrzym, nr 32, z 16 III 1886. 
55 Poznań, Pielgrzym, nr 35, z 23 III 1886. 
56 Warmińska dyecezya, Pielgrzym, nr 34, z 20 III 1886. 
57 Die „Erml. Ztg.” schreibt (…), Germania, nr 65, z 20 III 1886. 



Marek Jodkowski278

ta gnieźnieńskiego i poznańskiego zaplanowano na 16 maja 1886 r., czyli na 
trzecią niedzielę wielkanocną58. Z kolei na łamach „Warmii” doprecyzowano, 
że odbędzie się ona 30 maja tego roku, a zatem w piątą niedzielę wielkanoc-
ną, i to w katedrze wrocławskiej59. Relacje z ostatnich dni posługi Dindera  
w Królewcu nie mogły nie posiadać polskich akcentów. W czasie jego 
pożegnania i wyjazdu z parafii pod koniec maja 1886 r., w trakcie mszy św. 
chór wykonał m.in. utwory polskich kompozytorów: „Ave mundi spes, Maria” 
ks. Grzegorza Gerwazego Gorczyckiego i „Regina coeli” Mieczysława Surzyń-
skiego z Poznania (Kufel, 2023, s. 125)60.

Arcybiskup nominat przybył do Wrocławia 27 maja 1886 r., a następnie od-
prawił rekolekcje przed święceniami. Uroczystościom konsekracyjnym przewod-
niczył książę biskup wrocławski Robert Herzog. Asystowali mu sufragani, bi-
skup Józef Cybichowski z Gniezna i biskup Hermann Gleich z Wrocławia (Kufel, 
2023, s. 23, 62)61. Nie mogło zabraknąć uczestników z archidiecezji gnieźnień-
skiej i poznańskiej, reprezentujących wybitnie polskie środowisko, wśród których 
„Pielgrzym” wymienił: „księcia Ferdynanda Radziwiłła, patrona Jackowskiego, 
Kaźmirza i Stanisława Chłapowskich, Stefana hr. Żółtowskiego, Hektora hr. 
Kwileckiego, Zeylanda z Poznania i dwóch włościan z parafii bnińskiej Marcina  
i Jakóba Karalusów”. W przeddzień uroczystości, składając kurtuazyjną wizytę 
nominatowi, przemówił Kazimierz Chłapowski. Wyraził zaufanie do ks. Dindera 
i niewzruszoną wierność wobec Kościoła rzymskiego. Nie ukrywał jednak, że 
„dzisiejsze doświadczenia to jedne z najcięższych, jakieśmy przeszli”. Arcybi-
skup miał serdecznie odnieść się do tych słów, odpowiadając w języku polskim. 
Prosił wiernych obu archidiecezji o wyrozumiałość i cierpliwość, dopóki nie 
będzie lepiej władał ich ojczystym językiem. Tego dnia oficjał, ks. Edward Li-
kowski w obecności kanoników wręczył arcybiskupowi dyplom doktora teologii, 
przyznany mu przez Akademię w Münster. Ujęto w nim m.in. życzliwość no-
minata względem narodu polskiego „najwierniejszego Kościołowi katolickiemu” 
(summa erga nationem Polonorum fidei catholicae fidelissimum, benevolentia 
semper eminuit) (Kufel, 2023, s. 128)62. Po konsekracji polska delegacja składała 
życzenia arcybiskupowi w górnych pomieszczeniach pałacu biskupiego. Warto 
nadmienić, że jeden z toastów sufragan wzniósł na cześć „zacnego i dzielnego 
ludu polskiego”, który reprezentując wszystkie stany przybył na tę uroczystość63. 

58 Poznań, Pielgrzym, nr 49, z 22 IV 1886. 
59 Poznań, Pielgrzym, nr 52, z 1 V 1886. 
60 Pożegnanie i wyjazd x. arcybiskupa Juliusza Dindera, Pielgrzym, nr 63, z 27 V 1886. 
61 Wrocław, Pielgrzym, nr 65, z 1 VI 1886.
62 Konsekracja arcybiskupa gnieźnieńsk. i poznańskiego X. dr. Juliusza Dindera, „Pielgrzym”  

nr 66, z 3 VI 1886. 
63 Tamże.



Polska racja stanu a nominacja niemieckiego duchownego ks. Juliusza Dindera... 279

Od 1 czerwca 1886 r. arcybiskup Dinder przebywał w Berlinie, gdzie 
złożył wizytę Wilhelmowi I, a także ministrowi wyznań religijnych, oświaty  
i zdrowia Gosslerowi. Arcybiskup został przy tej okazji zaproszony na uroczy-
sty obiad, w trakcie którego siedział po lewej stronie cesarza. Tego samego 
dnia Dinder przyjął poznańskich członków Koła Polskiego. Przemawiał Teofil 
Magdziński, a arcybiskup odpowiedział w języku polskim (Kufel, 2023, s. 131; 
Matwiejczyk, 2009, s. 146)64. 3 czerwca arcybiskupa Dindera przyjął kanclerz 
Bismarck we Friedrichsruhe. Kanclerz obwiózł go po swojej posiadłości. Sy-
gnalizowano na łamach prasy, że taka forma gościnności należała do wyjątków. 
Na ogół bowiem kanclerz nie unikał tego rodzaju przyjęć tylko w przypadku bi-
skupów ewangelickich, a konkretnie generalnych superintendentów (Matwiej-
czyk, 2009, s. 146)65. O dobrych relacjach z władzami państwowymi świadczy-
ła wizyta, którą przebywający przez tydzień w Poznaniu minister Gossler złożył 
arcybiskupowi 23 czerwca 1886 r. Tego samego dnia po południu hierarcha 
udał się do ministra z rewizytą66. 

Ingres arcybiskupa Dindera do katedry poznańskiej, który nastąpił 8 czerw-
ca tegoż roku67, nie mógł nie obfitować w polskie akcenty. Przed wejściem 
do katedry nowy arcybiskup został powitany przez kanonika Kazimierza Dor-
szewskiego. W przemowie tej padły słowa nawiązujące do pierwszych wład-
ców Polski: „Witam Cię, Najprzewielebniejszy Arcypasterzu, u stóp tej świą-
tyni, co przez lat z góry 900 patrzała na dobrą i złą dolę tej ziemi, co mieści  
w sobie popioły pierwszych dobrodziejów narodu, księcia Mieczysława i króla 
Chrobrego Bolesława, pod której cieniem spoczęło w kamiennych grobowcach 
tylu zacnych książąt Kościoła i sług bożych, co siły swe stargali na posłudze 
Kościoła i Ojczyzny…”68.

Na zakończenie warto również przywołać list pasterski Dindera, skierowa-
ny do diecezjan, w którym wspominał Ledóchowskiego wskazując na „smutne 
stosunki i okoliczności”, przez które „wielce zasłużony, ciężko doświadczony, 
a kardynalską purpurą ozdobiony Arcypasterz” nie mógł ponownie objąć swo-
ich archidiecezji. Nowy arcybiskup przyznał jednocześnie, że na nominowanie 
wielu duchownych nie zgadzały się dotąd władze państwowe69. 

64 Niemcy, Pielgrzym, nr 68, z 8 VI 1886. 
65 Niemcy, Pielgrzym, nr 69, z 10 VI 1886. 
66 Poznań, Pielgrzym, nr 75, z 26 VI 1886. 
67 Intronizacja arcybiskupa gnieźnieńskiego i poznańskiego X. dr. Juliusza Dindera w archikatedrze 

poznańskiej, Pielgrzym, nr 69, z 10 VI 1886. 
68 Poznań, Pielgrzym, nr 67, z 5 VI 1886; Dopełniamy dzisiaj opisu Intronizacji (…), Pielgrzym,  

nr 70, z 12 VI 1886. 
69 Juliusz ze zmiłowania Bożego i świętej Stolicy Apostolskiej (…), Pielgrzym, nr 74, z 24 VI 1886. 



Marek Jodkowski280

Zakończenie 

Nominacja Juliusza Dindera na arcybiskupa gnieźnieńskiego i poznańskie-
go była w powszechnej opinii namacalnym dowodem porozumienia pomiędzy 
Watykanem a Berlinem ponad głowami bezsilnych Polaków (por. Matwiejczyk, 
2009, s. 136). Zresztą przy okazji wizyty Wilhelma II w Rzymie w 1888 r. Leon 
XIII expressis verbis podkreślił, że ustanawiając Dindera ordynariuszem na stolicy 
świętowojciechowej, wyświadczył pruskiemu rządowi wielką przysługę. Polacy 
odczytali tę decyzję jako cios zadany zniewolonemu narodowi. Arcybiskup Dinder 
był jednak świadom trudnej sytuacji, dlatego wielokrotnie dawał dowody swoich 
propolskich sympatii. Po nominacji mierzył się z oczekiwaniami polskich kanoni-
ków, którym zależało, żeby święceń biskupich udzielił mu w Rzymie kardynał Le-
dóchowski. O Wrocławiu jako miejscu konsekracji zadecydował sam papież, który 
zapewne chciał uniknąć zbędnych resentymentów. Ostatecznie jednak prezentując 
postawę otwarcia względem władz pruskich, niemieckojęzycznej mniejszości ka-
tolickiej oraz dominujących pod względem liczebności polskojęzycznych katoli-
ków, Dinder znalazł się w sferze ścierania się polskich i niemieckich interesów.  
Z tego względu w oczach Bismarcka był lepszym wyborem jako nieudolny Nie-
miec niż potencjalnie sprawny, ale polski duchowny (Hirschfeld, 2012, s. 384–385). 

Bibliografia

I. Źródła rękopiśmienne

Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz (dalej GStA PK), I. HA Rep. 76 Kultusministerium 
IV, Sekt. 1a, Abt. II, Nr. 1 (Gnesen-Posen), Bd. 2. 

GStA PK, I. HA Rep. 76 Kultusministerium IV, Sekt. 1a, Abt. II, Nr. 1 (Culm), Bd. 1. 

II. Źródła drukowane

Banaszak Marian, 1979, Dinder Juliusz, w: Encyklopedia katolicka, Romuald Łukaszyk, Ludomir 
Bieńkowski, Feliks Gryglewicz (red.), t. 3, Wydawnictwo KUL, Lublin, kol. 1329–1330.

Pater Mieczysław, 1996, Waniura Gustaw (1827–1911), w: Słownik biograficzny katolickiego du-
chowieństwa śląskiego XIX i XX wieku, Mieczysław Pater (red.), Księgarnia św. Jacka, Kato-
wice, s. 453.

III. Literatura

Kumor Bolesław, 1988, Obsada biskupstw katolickich obrządku łacińskiego na ziemiach polskich  
w latach 1795–1918, Analecta Cracoviensia, t. 20, s. 431–449. 

Gatz Erwin, 1980, Kirchliche Personalpolitik und Nationalitätenprobleme im wilhelminischen 
Deutschland, Archivum Historiae Pontificiae, t. 18, s. 353–381. 

Hirschfeld Michael, 2012, Die Bischofswahlen im Deutschen Reich 1887 bis 1914, Aschendorff 
Verlag, Münster. 



Polska racja stanu a nominacja niemieckiego duchownego ks. Juliusza Dindera... 281

Kufel Robert R., 2023, Juliusz Dinder 1830–1890. Arcybiskup gnieźnieński i poznański, Niemiec na 
stolicy prymasów Polski, Wydawnictwo Archidiecezji Lubelskiej „Gaudium”, Lublin. 

Matwiejczyk Witold, 2009, Niemieccy katolicy w Poznańskiem a polityka narodowościowa rządu 
pruskiego 1871–1914, Wydawnictwo KUL, Lublin. 

Neubach Helmut, 1969, Schlesische Kandidaten für den erzbischöflichen Stuhl von Gnesen-Posen, 
w: Beiträge zur schlesischen Kirchengeschichte. Gedenkschrift für Kurt Engelbert, Bernhard 
Stasiewski (red.), Böhlau Verlag, Köln-Wien, s. 452–473. 

Pietrzak Jerzy, 2003, Arcybiskup Mieczysław Ledóchowski jako prymas Polski, Ecclesia. Studia  
z Dziejów Wielkopolski, t. 1, s. 145–154. 

IV. Artykuły prasowe

Adres do Ojca świętego, Kurier Poznański, nr 51, z 4 III 1886. 
Berlin, 15. Januar, Vossische Zeitung, nr 24, z 15 I 1886. 
Dochodzi do nas także druga wiadomość (…), Orędownik, nr 23, z 29 I 1886.
Dopełniamy dzisiaj opisu Intronizacji (…), Pielgrzym, nr 70, z 12 VI 1886.
Eine sensationelle Enthüllung (…), Volkszeitung, nr 11, z 14 I 1886.
Die „Erml. Ztg.” schreibt (…), Germania, nr 65, z 20 III 1886. 
Die Ernennung des Propstes (…), Evangelisches Gemeindeblatt, nr 6, z 6 II 1886. 
Erzbischofssitz und päpstliche Nuntiatur in Berlin, Vossische Zeitung, nr 20, wydanie wieczorne, z 13 I 1886. 
Fürst Bismarck und die Polen, Vossische Zeitung, nr 48, wydanie wieczorne, z 29 I 1886. 
Herr Propst und Ehrendomherr Dinder (…), Germania, nr 45, z 25 II 1886. 
Intronizacja arcybiskupa gnieźnieńskiego i poznańskiego X. dr. Juliusza Dindera w archikatedrze 

poznańskiej, Pielgrzym, nr 69, z 10 VI 1886. 
Juliusz ze zmiłowania Bożego i świętej Stolicy Apostolskiej (…), Pielgrzym, nr 74, z 24 VI 1886. 
Konsekracja arcybiskupa gnieźnieńsk. i poznańskiego X. dr. Juliusza Dindera, Pielgrzym, nr 66, z 3 VI 1886. 
Korespondencya Gazety Warszawskiej, Gazeta Warszawska, nr 56, z 28 II (12 III) 1886. 
„Kuryer Poznański”, Goniec Wielkopolski, nr 45, z 25 II 1886.
Der künftige Erzbischof Dinder (…), Posener Zeitung, z 24 II 1886. 
My nie cofamy, Goniec Wielkopolski, nr 27, z 4 II 1886.
Na arcybiskupstwo gnieźnieńsko-poznańskie, Wielkopolanin, nr 24, z 30 I 1886. 
Najnowszy kandydat, Goniec Wielkopolski, nr 23, z 29 I 1886. 
Der neue Erzbischof von Posen, Berliner Tageblatt, nr 58, z 2 II 1886. 
Niemcy, Pielgrzym, nr 68, z 8 VI 1886.
Niemcy, Pielgrzym, nr 69, z 10 VI 1886. 
Nowy arcybiskup, Kurier Poznański, nr 23, z 29 I 1886. 
Nowy arcybiskup, Dziennik Poznański, nr 24, z 30 I 1886.
O nominowanym Arcybiskupie gnieźnieńskim i poznańskim, Pielgrzym, nr 51, z 29 IV 1886. 
Der „Osserv. Rom.” (…), Vossische Zeitung, nr 72, z 12 II 1886.
Płonne wieści, Goniec Wielkopolski, nr 26, z 1 II 1886. 
Po orderach i listach, Kurier Poznański, nr 10, z 14 I 1886. 
Pogląd na obecne położenie, Pielgrzym, nr 30, z 11 III 1886. 
Polacy w sejmie pruskim, Goniec Wielkopolski, nr 24, z 30 I 1886. 
Posen, 3. März, Nationalzeitung, nr 148, wydanie wieczorne, z 4 III 1886.
Die Posener Erzbisthumsfrage (…), Berliner Tageblatt, nr 50, z 28 I 1886. 
Poznań, Pielgrzym, nr 32, z 16 III 1886. 
Poznań, Pielgrzym, nr 35, z 23 III 1886.
Poznań, Pielgrzym, nr 49, z 22 IV 1886.
Poznań, Pielgrzym, nr 52, z 1 V 1886. 



Marek Jodkowski282

Poznań, Pielgrzym, nr 67, z 5 VI 1886. 
Poznań, Pielgrzym, nr 69, z 10 VI 1886. 
Poznań, Pielgrzym, nr 75, z 26 VI 1886.
Pożegnanie i wyjazd x. arcybiskupa Juliusza Dindera, Pielgrzym, nr 63, z 27 V 1886. 
Rozprawy wczorajsze, Goniec Wielkopolski, nr 24, z 30 I 1886. 
Stolica św. Wojciecha, Kurier Poznański, nr 9, z 13 I 1886. 
Stolica św. Wojciecha, Kurier Poznański, nr 11, z 15 I 1886.
Stolica św. Wojciecha, Kurier Poznański, nr 13, z 17 I 1886. 
Stolica św. Wojciecha, Kurier Poznański, nr 29, z 6 II 1886.
Stolica św. Wojciecha, Kurier Poznański, nr 31, z 9 II 1886.
Ustęp z „Gazety Warszawskiej”, Goniec Wielkopolski, nr 45, z 25 II 1886. 
Über den augenblicklichen Stand der Posener Erzbisthumsfrage (…), Germania, nr 13, z 17 I 1886. 
Über die Persönlichkeit des neuen Erzbischofs (…), „Vossische Zeitung“ nr 49, wydanie poranne,  

z 30 I 1886.
Vor einiger Zeit (…), Germania, nr 52, z 5 III 1886.
W górę serca!, Orędownik, nr 25, z 31 I 1886. 
W sprawie obsadzenia stolicy arcybiskupiej w Poznaniu, Orędownik, nr 23, z 29 I 1886.
Warmińska dyecezya, Pielgrzym, nr 29, z 9 III 1886.
Warmińska dyecezya, Pielgrzym, nr 32, z 16 III 1886. 
Warmińska dyecezya, Pielgrzym, nr 34, z 20 III 1886. 
Wczorajsze rozprawy, Kurier Poznański, nr 24, z 30 I 1886. 
Wiadomość o nowym arcybiskupie (…), Orędownik, nr 24, z 30 I 1886.
Wiadomości potoczne, Goniec Wielkopolski, nr 28, z 5 II 1886. 
Wir haben bereits wiederholt (…), Norddeutsche Allgemeine Zeitung, nr 108, wydanie wieczorne, 

z 5 III 1886. 
Wrocław, Pielgrzym, nr 65, z 1 VI 1886. 
Zu der neuen Candidatur (…), Germania, nr 10, z 14 I 1886. 
Zur Besetzung des erzbischöflichen Stuhles, „Posener Zeitung“ nr 14, wydanie poranne, z 17 I 1886. 
Zur Besetzung des erzbischöflichen Stuhles (…), Germania, nr 24, z 30 I 1886.
Zur Neubesetzung des erzbischöflichen Stuhles in Posen, Berliner Tageblatt, nr 52, wydanie wiec-

zorne, z 29 I 1886. 

Polish Raison d’État and the Nomination of the German Clergyman  
Fr. Juliusz Dinder as Archbishop of Gniezno and Poznań

Summary: Following the resignation of Mieczysław Ledóchowski as Archbishop of Gniezno and 
Poznań, the procedure for the election of his successor began. The traditional Polish archbishop’s 
seat, historically linked to the title of Primate of Poland, had hitherto been occupied by representa-
tives of that nation, most often from landed gentry families. The appointment of the German cler-
gyman Rev. Juliusz Dinder as Ordinary of Gniezno and Poznań, which was announced at the end of 
January 1886, was met with dissatisfaction and disbelief in historically Polish areas. These opinions, 
expressed in the press, polarised Polish society. The article is based on an analysis of a wide range of 
press articles that dealt with the nomination of the new archbishop. The opinions collected made it 
possible to outline the reaction of the Polish people to the election of the German shepherd, as well 
as the actions of the Holy See regarding the creation of church policy in Prussia under Bismarck. 

Keywords: 	archdiocese of Gniezno, archdiocese of Poznań, Archbishop Julius Dinder, Otto von 
Bismarck, Poland under partition, Prussia in the 19th century.



TEKSTY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11710

Ewelina M. Mączka*
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie (Polska)

Katarzyna Parzych-Blakiewicz**
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie (Polska)

Maria Piechocka-Kłos***
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie (Polska)

„ŚWIĘTE DZIECI” W KONTEKŚCIE WARMIŃSKICH  
BADAŃ HAGIOLOGICZNYCH

Świętość jest rozumiana jako pełnia życia chrześcijańskiego, jako taka jest 
głównym celem egzystencji osoby wierzącej, a zarazem kategorią teologiczną  
o bogatej tradycji i złożonej treści. Badania hagiologiczne (od gr. hagios – święty) 
mają wartość naukową i duszpasterską. Z jednej strony dążą do precyzyjnego 
określenia kryteriów i dowodów świętości, z drugiej – do ukazywania wiernym 
realnych, aktualnych dróg do jej realizacji. Świętość, będąca uczestnictwem  
w życiu Boga, pozostaje zarazem tajemnicą łaski i owocem ludzkiej współpracy 
z nią, a jej zgłębianie jest nie tylko przedmiotem analizy teologicznej, lecz także 
inspiracją do osobistego nawrócenia i wzrostu duchowego. Badania nad święto-
ścią w teologii to obszar, który łączy refleksję dogmatyczną, biblijną, historyczną, 
dotyczącą duchowości, a także liturgiki i wychowania chrześcijańskiego. Syste-
matyczne badania hagiologiczne odbywają się w ramach procesów beatyfikacyj-
nych. Obejmują źródła dotyczące pamięci o chrześcijaninie zmarłym w opinii 
świętości – męczenniku lub wyznawcy. Celem tych badań jest weryfikacja świę-
tości osoby, kwalifikująca lub dyskwalifikująca do kanonicznego wyniesienia na 
ołtarze. Z perspektywy metodologicznej jest to hagiologia klasyczna1. Od 2010 

*Adres: dr Ewelina M. Mączka; ewelina.maczka@uwm.edu.pl; ORCID: 0000-0001-9574-443X.
** Adres: dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM; kaparz@uwm.edu.pl; ORCID: 0000-0002-

7965-9064.
*** Adres: dr Maria Piechocka-Kłos; maria.piechocka@uwm.edu.pl; ORCID: 0000-0002-5909-5521.
1 Systematyczne opracowanie badań hagiologicznych na potrzeby procesu beatyfikacyjnego można 

znaleźć starszych w podręcznikach do hagiologii (Réginald Grégoire, Manuale di agiologia. Introduzione 
alla letteratura agiografica, Fabriano Monastero San Silvestro Abate, 1987; Ireneusz Werbiński, Proble-
my i zadania współczesnej hagiologii, Toruń 2004). W nowszym jest uwzględniona tematyka dotycząca 
kultu świętych okazanego w różnych formach działania i wyrazie artystycznym (zob. Marco Rochini  
i Giuliano Chiapparini, Manuale di agiografia. Fonti e immagini della santità, Morcelliana 2022). 



Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz, Maria Piechocka-Kłos284

roku, w środowisku Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie są pro-
wadzone badania hagiologiczne, o charakterze interdyscyplinarnym, angażujące 
oprócz teologów, także specjalistów z innych dziedzin i dyscyplin naukowych, jak 
np. historyków, historyków sztuki, muzykologów, kulturoznawców, religioznaw-
ców, literaturoznawców2. W ramach spotkań interdyscyplinarnych pod nazwą 
Warmińskie Seminaria Hagiologiczne, została wypracowana koncepcja hagiolo-
gii aspektowej, obejmująca badania nad świętością wyrażoną w śladach pamię-
ci o świętych i błogosławionych, czyli po zakończeniu procesu kanonicznego. 
Źródłami badań są tu efekty i przejawy działalności kulturowej, religijnej i nauko-
wej, odnoszące się do osób kanonizowanych lub beatyfikowanych3.

Badania obejmujące hagiologię aspektową prowadzą do opisania profilu 
świętości, który uformował się w wierze i kulcie. Interdyscyplinarny profil badań 
polega na tym, że specjaliści z różnych dyscyplin naukowych badają ślady pa-
mięci o świętym, występujące w źródłach właściwych dla reprezentowanej dys-
cypliny. Wyniki badań są przedstawiane na spotkaniach plenarnych w ramach 
corocznych Warmińskich Seminariów Hagiologicznych. W efekcie, poszcze-
gólne dyscypliny dzielą się stanem wiedzy na temat poszczególnych świętych.  
W latach 2010–2024 dyskusją tą objęto następujących świętych: Maria z Naza-
retu (2010), Józef z Nazaretu (2011 i 20214), Antoni Padewski (2012), Mikołaj 
z Myry (2013), Maria Magdalena (2014), Katarzyna Aleksandryjska (2015), Ja-
cek Odrowąż (2016), Matka Boża Gietrzwałdzka (2017), Apostoł Jakub Większy 
(2018)5, Tadeusz Juda (2019), Anna (2020)6, Marcin z Tours (2021)7, Cyryl i Me-

2 Opis warmińskich badań hagiologicznych od 2010 do 2018 roku, zob.: Katarzyna Parzych-Blakie-
wicz, Warmińska hagiologia 2010–2018, „Studia Elbląskie” t. 20(2019), s. 285–300.

3 Charakterystyka badań hagiologicznych z uwzględnieniem rozróżnienia na hagiologię klasyczną 
i aspektową, zob.: Katarzyna Parzych-Blakiewicz, „Hagiologia ‘aspektowa’ jako perspektywa integra-
cji badań teologicznych i nieteologicznych, „Studia Warmińskie” t. 56 (2019), s. 249–264 [https://doi.
org/10.31648/sw.3094].

4 Ewelina M. Mączka, Sprawozdanie z XXII Dni Interdyscyplinarnych pt. Patris corde – ojciec  
i ojcostwo w dziejach, teologii, rodzinie i społeczeństwie, Wydział Teologii UWM, 4–5 listopada 2021 r., 
„Forum Teologiczne” t. 23 (2022), s. 260–264.

5 Zob. Warmińskie Seminaria Hagiologiczne, w: Katedra Teologii Fundamentalnej, Dogmatycznej 
i Nauk Biblijnych [online], dostęp: 18.08.2025 <https://www.uwm.edu.pl/ztdif/index.php/seminaria-ha-
giologiczne/>. Seminaria, które odbyły się w latach 2010–2018 są opisane w artykule, wraz z bibliografia 
przedmiotową: Katarzyna Parzych-Blakiewicz, Warmińska hagiologia 2010–2018, „Studia Elbląskie”  
t. 20(2019), s. 288–291. 

6 Ewelina M. Mączka, Sprawozdanie z 21. Dni Interdyscyplinarnych pt. „Warmińskie Seminaria Ha-
giologiczne”, Wydział Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie, 4–5 listopada 2020 r., 
„Forum Teologiczne” t. 22(2021), s. 294–295. 

7 Ewelina M. Mączka, Święty Marcin z Tours w wierze, pobożności, teologii i sztuce – dawniej i dziś. 
Perspektywa uniwersalna i regionalna, red. Ewelina M. Mączka, Sylwia Mikołajczak, Maria Piechocka-
-Kłos, ks. Piotr Towarek, Olsztyn 2022, ss. 218 [ISBN 978-83-64129-69-8], „Forum Teologiczne” t. 25 
(2024), s. 283–285.



„Święte dzieci” w kontekście warmińskich badań hagiologicznych 285

tody (2022)8, Barbara (2023)9, Jan Nepomucen (2024). Od roku 2020 poszerzono 
zakres dyskusji na grupy świętych: papieże (2020)10, Polacy (2021)11, kobiety 
mistyczki (2023)12, dzieci (2024), natomiast w roku 2022 uwagę poświęcono pol-
skim kandydatom na ołtarze13.

Poniżej znajduje się szczegółowe sprawozdanie z Warmińskiego Semina-
rium Hagiologicznego poświęconego świętym dzieciom.

* * *
Na Wydziale Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie 

w dniu 5 listopada 2024 r. odbyło się XVIII Warmińskie Seminarium Hagio-
logiczne pt. „Święte Dzieci w wierze, pobożności, teologii i sztuce – dawniej 
i dziś (perspektywa uniwersalna i regionalna)”. Seminarium poświęcone było 
tematyce świętych dzieci, które w historii Kościoła oraz tradycji chrześcijań-
skiej zajmują szczególne miejsce, będąc inspiracją, zarówno duchową, jak  
i artystyczną. W historii Kościoła odnajdujemy przykłady dzieci wyniesionych 
na ołtarze, które stały się wzorami wiary, pobożności oraz odwagi w obliczu 
licznych trudności i przeciwności. Obszar tematyczny konferencji naukowej, 
odnosił się do wzajemnych powiązań wybranych zagadnień z zakresu nauk teo-
logicznych, filozoficznych i historycznych. Wydarzenie zgromadziło grono teo-
logów, filozofów oraz historyków reprezentujących różne środowiska naukowe 
i kulturowe. 

Organizatorami Warmińskiego Seminarium Hagiologicznego byli pra-
cownicy Katedry Teologii Fundamentalnej, Dogmatycznej i Nauk Biblijnych 
Wydziału Teologii UWM w Olsztynie. Patronat honorowy nad wydarzeniem 
został objęty przez Towarzystwo Teologów Dogmatyków oraz Polskie Towa-
rzystwo Teologiczne – Oddział w Elblągu. Konferencja miała charakter mię-

8 Maria Piechocka-Kłos, Sprawozdanie z XIV Międzynarodowego Warmińskiego Seminarium Ha-
giologicznego pt. Święci Cyryl i Metody w wierze, pobożności, teologii i sztuce – dawniej i dziś (per-
spektywa uniwersalna i regionalna), Wydział Teologii UWM w Olsztynie, 4 listopada 2022 r., „Forum 
Teologiczne” t. 24 (2023), s. 279–282.

9 Ewelina M. Mączka, Sylwia Mikołajczak, XVII Warmińskie Seminarium Hagiologiczne pt. Święta 
Barbara w wierze, kulcie, teologii i sztuce dawniej i dziś (perspektywa uniwersalna i regionalna), Wydział 
Teologii UWM w Olsztynie, 9 listopada 2023 r., „Forum Teologiczne” t. 25 (2024), s. 296–299.

10 Ewelina M. Mączka, Sprawozdanie z 21. Dni Interdyscyplinarnych pt. „Warmińskie Seminaria Ha-
giologiczne”, Wydział Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie, 4–5 listopada 2020 r., 
„Forum Teologiczne” t. 22(2021), s. 294–295.

11 Ewelina M. Mączka, Sprawozdanie z XXII Dni Interdyscyplinarnych pt. Patris corde, jw., s. 263–264.
12 Ewelina M. Mączka, Międzynarodowe XVI Warmińskie Seminarium Hagiologiczne pt. Święte Mi-

styczki w wierze, kulcie, teologii i sztuce dawniej i dziś (perspektywa uniwersalna i regionalna), Wydział 
Teologii UWM w Olsztynie, 8 listopada 2023 r., „Forum Teologiczne” t. 25 (2024), s. 289–295.

13 Katarzyna Parzych-Blakiewicz, 23. Dni Interdyscyplinarne na Wydziale Teologii UWM w Olszty-
nie, 7–8 listopada 2022 r., „Forum Teologiczne” t. 24 (2023), s. 282–284.



Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz, Maria Piechocka-Kłos286

dzynarodowy, a obrady odbywały się w języku polskim, angielskim i włoskim. 
Ogółem, w listopadowym spotkaniu wzięło udział 25 prelegentów z szesnastu 
różnych jednostek naukowych, z Polski i zagranicy. Wydarzenie to odbyło się 
w formie hybrydowej: stacjonarnie (na Wydziale Teologii UWM w Olsztynie,  
ul. Hozjusz 15) i zdalnie na platformie Google Meet. Wydarzenie naukowe zo-
stało podzielone na pięć sesji plenarnych. 

Pierwsza sesja koncentrowała się na zagadnieniach egzystencjalnych doty-
czących świętych dzieci, a jej moderatorem był ks. prof. dr hab. Ryszard Hajduk, 
CSsR (UWM w Olsztynie). Audytorium wysłuchało pięciu prelekcji. Profesor 
Arkadiusz Krasicki, CSSp (Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja) przedstawił te-
mat: Święte Dzieciństwo jako warunek i skutek powtórnego narodzenia z góry 
(Mt 18,3 i J 3,3–5). Prelegent dokonał analizy dwóch fragmentów Pisma Świę-
tego wymienionych w temacie wystąpienia i wyjaśnił ich znaczenie. Podkreślił, 
że według słów Jezusa Zaprawdę, powiadam wam: Jeśli się nie odmienicie i nie 
staniecie jak dzieci, nie wejdziecie do królestwa niebieskiego (Mt 18,3–4), przy-
jęcie postawy dziecięcej pojawia się jako warunek wejścia do królestwa Boże-
go. Warunkiem zbawienia jest odrodzenie, które należy rozumieć w kontekście 
nowej antropologii. Zdaniem prelegenta nowy człowiek czerpie łaskę, stając 
się dzieckiem, a narodziwszy się na nowo jest dzieckiem patrzącym na Ojca 
i dlatego może oczekiwać zbawienia. Święte dzieciństwo może być skutkiem 
odrodzenia w Duchu Świętym (por. J 3,3–5), ponieważ nowo narodzony czło-
wiek w wierze otrzymuje jako dar czystość serca właściwą dziecku. Jako drugi 
głos zabrał ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM, który zaprezentował słu-
chaczom temat Mesjasz jako dziecko idealne w proroctwach Protoizajasza. Pre-
legent w swoim wystąpieniu przedstawił biblijny obraz Mesjasza jako dziecka. 
Przedstawił słuchaczom analizę fragmentów księgi Izajasza (Iz 7,13–16; 9,5–6; 
11,1–9), które wskazywały zapowiadane cechy Mesjasza. Zwrócił uwagę na to, 
że prorok przedstawił Mesjasza jako dziecko – wyjątkowe, ale w pełni uczestni-
czące w doświadczeniu dzieciństwa. Dlatego dzieciństwo jawi się jako istotny 
etap życia Mesjasza, również w sensie teologicznym. Taki zabieg wskazuje na 
pokreślenie znaczenia okresu dzieciństwa, które w tamtym czasie było niedo-
ceniane przez ówczesną kulturę. Proroctwo Izajasza z jednej strony dowarto-
ściowuje okres dzieciństwa, a z drugiej zapowiada cechy dzieciństwa Jezusa. 
Ksiądz Profesor zauważył, że narodziny Mesjasza jako dziecka są przedmiotem 
wiary zarówno chrześcijan, jak i Żydów. Dziecko – Mesjasz to część Bożego 
planu, przedstawionego w proroctwach Protoizajasza i podjętego w Nowym 
Testamencie. Następną prelekcję wygłosiła s. dr hab. Anna Klich, OSU (Uni-
wersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie). Prelegentka wygłosiła referat na 
temat: Jezus przyjmuje dzieci (Łk 18, 15–17). We wstępie swojego przedłożenia 
odniosła się do spotykanych we współczesnym społeczeństwie skrajnie róż-



„Święte dzieci” w kontekście warmińskich badań hagiologicznych 287

nych postaw wobec dziecka: od nadmiernej troski, prawie ubóstwiania dzieci aż 
do negowania ich godności i prawa do życia. Następnie dokonała analizy pery-
kopy z Ewangelii wg św. Łukasza (18,15–17), w której Jezus przypisuje małym 
dzieciom szczególne miejsce w królestwie Bożym oraz wyjaśnia to uczniom.  
W swoich rozważaniach odpowiedziała na dwa pytania: jak przyjąć dziecko, na-
śladując Jezusa oraz jakie istnieją konsekwencje tego, że królestwo Boże otwar-
te jest dla dzieci. W zakończeniu prelegentka podkreśliła postawy, które wska-
zują na właściwy kierunek rozwoju duchowego, a do których należą: otwartość 
na Boże objawienie, szczerość i życie w prawdzie, pielęgnowanie pragnienia, 
by coraz głębiej upodabniać się do Jezusa oraz zgoda na zależność od Boga i nie 
wynoszenie się ponad nikogo. Następny prelegent – mgr Carlos Alberto Leaño 
Velasquez, CSsR (Uniwersytet Comillas, Madryt, Hiszpania) przedłożył temat: 
Duchowość w życiu dzieci. Przypomniał, że dzieci są otwarte, ufne i zdolne do 
głębokiego przeżywania relacji z Bogiem. Ich duchowość wyraża się w pro-
stych gestach: modlitwie, zachwycie nad światem, pragnieniu dobra i bliskości 
z Jezusem. Rozwijanie duchowości u dzieci powinno uwzględniać zaangażo-
wanie dorosłych, liturgię, katechezę oraz codzienne doświadczenia, podczas 
których dzieci uczą się, że wiara może być źródłem radości, pokoju i sensu,  
a w przyszłości stać się narzędziem w radzeniu sobie z życiowymi trudnościa-
mi. Duchowość dzieci nie jest jedynie przygotowaniem do dojrzałej wiary – jest 
już pełnowartościowym przeżywaniem obecności Boga w ich życiu. Ostatnim 
prelegentem w sesji był ks. dr Bogdan Kulik, MSF (Towarzystwo Teologów 
Dogmatyków), który omówił temat: Święte dzieci wobec śmierci i wieczności. 
Prelegent rozpoczął swoje rozważania od refleksji na temat pojęcia świętości  
w znaczeniu ontologicznym i eschatologicznym. Celem prelekcji było ukaza-
nie, iż postawa najmłodszych wobec śmierci i tego, co po niej nastąpi, potwier-
dza chrześcijańską wizję wieczności, której istotą jest osobista relacja z Bogiem 
Trójjedynym w Jezusie Chrystusie. Prelegent, we wstępie zauważył, że analiza 
teologicznej historii życia świętych dzieci powinna być dokonywana w oparciu 
o wskazania zawarte w dokumencie „Istruzione per le cause di beatificazione  
e canonizzazione degli adolescenti”. Następnie zaprezentował i skomentował 
w świetle wymienionego dokumentu wypowiedzi, zachowania, wizje i postawy 
wobec zbliżającej się śmierci, także męczeńskiej, wybranych świętych dzieci. 
Prelegent podkreślił, że w kontekście eschatologicznym święty i błogosławiony 
są synonimami.

Druga sesja była moderowana przez dr hab. Katarzynę Parzych-Blakiewicz, 
prof. UWM, a jako pierwszy wygłosił prelekcję dr hab. Ireneusz Szczukow-
ski, prof. ucz. (Uniwersytet Kazimierza Wielkiego w Bydgoszczy) na temat: 
Wizerunki dzieciństwa w barokowej hagiografii (na wybranych przykładach). 
Prelegent wspomniał, że barokowe piśmiennictwo religijne obejmuje obszerny 



Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz, Maria Piechocka-Kłos288

i różnorodny obszar tekstów, wśród których ważne miejsce zajmuje również 
hagiografia, będąca splotem retorycznego ustrukturyzowania tekstu i wyobra-
żeń dotyczących tego, co łączy dzieciństwo i świętość. W dalszej części swo-
jego wystąpienia Pan Profesor przedstawił sposób w jaki autorzy hagiografii 
barokowej, na przykładzie Floriana Jaroszewicza i jego dzieła „Matka świętych 
Polska”, opisują dzieciństwo osób uznawanych za święte. Druga prelegentka – 
mgr lic. Agnieszka Werecka-Krajewska (Wydział Teologii UWM w Olsztynie) 
przedstawiła temat Obraz Dzieciątka Jezus w kolędach i pastorałkach. Prelek-
cja pozwoliła poznać obraz teologiczny Dzieciątka Jezus, na podstawie analizy 
strony tekstowej wybranych kolęd zamieszczonych w Śpiewniku Kościelnym 
ks. Jana Siedleckiego, wydanym w 2021 r. Prelegentka podkreśliła, że na obraz 
Dzieciątka Jezus składa się wiele cech, wśród których najważniejsze dla istoty 
wiary chrześcijanina to boskość i człowieczeństwo. W następnej kolejności głos 
zabrał o. dr Przemysław Krakowczyk, SAC (Pallotyński Ośrodek Postulacji 
Warszawie), który wygłosił przedłożenie na temat: Ikonografia rodziny Ulmów. 
Problem wizerunku nienarodzonego dziecka w gronie błogosławionych. Była 
to analiza ikonograficzna i teologiczna przedstawień artystycznych błogosła-
wionej rodziny Ulmów. Prelegent podkreślił, że szczególnym wyzwaniem dla 
teologów i ikonografów było przedstawienie wizerunku nienarodzonego dziec-
ka Wiktorii i Józefa. Po raz pierwszy w historii Kościoła do grona błogosła-
wionych włączono nienarodzone dziecko, zatem artyści byli zmuszeni znaleźć 
sposób na adekwatne i pełne szacunku przedstawienie godności poczętego, lecz 
jeszcze nienarodzonego dziecka. W toku swojego przedłożenia prelegent przed-
stawił siedem istniejących prac artystycznych – trzy obrazy olejne, trzy ikony 
oraz mural – które ukazują rodzinę Ulmów – analizując różne podejście arty-
styczne do tego tematu. Następną prelekcję wygłosiła dr Sylwia Mikołajczak 
(Wydział Teologii UWM w Olsztynie) przybliżając zebranym temat: Święte 
dzieci w religijnej edukacji najmłodszych. Pani Doktor podjęła próbę ukaza-
nia świętych dzieci w podręcznikach szkolnych do nauki religii w klasach 1–3 
szkół podstawowych archidiecezji warmińskiej. Podkreśliła, że lekcja religii 
w szkole to nie tylko przekaz treści wiary, ale również kształtowanie postaw 
moralnych, a także etycznych, wzorców i ideałów, którymi powinno się kiero-
wać w życiu. Prelegentka przypomniała, że ukazanie świętych dzieci Kościoła 
katolickiego jest bardzo istotne w wychowaniu młodego pokolenia. Zaś lekcje 
poświęcone tej tematyce mają na celu zainteresować uczniów życiem świętych, 
zmotywować do ich naśladowania oraz rozbudzić w uczniach chrześcijańską 
świadomość religijną. Ostatnią prelegentką w tej sesji była prof. dr hab. Anna 
Zellma (Wydział Teologii UWM w Olsztynie), która wygłosiła referat na temat 
Święte dzieci Kościoła (nie)obecne w edukacji religijnej – kontekst Polski. Pani 
Profesor swoje wystąpienie rozpoczęła od nawiązania do podjętej przez teo-



„Święte dzieci” w kontekście warmińskich badań hagiologicznych 289

retyków i praktyków oceny dotychczasowego modelu lekcji religii w polskiej 
szkole, poszukiwań nowych rozwiązań merytorycznych i metodycznych oraz 
pojawiających się pytań nie tylko o cele i treści obecne w edukacji religijnej, ale 
także o kwestie, które wymagają rewizji. Następnie prelegentka przeanalizowa-
ła obowiązujące założenia programowe edukacji religijnej w polskiej szkole. 
Dokonała też syntezy wyników przeprowadzonej analizy „Podstawy progra-
mowej katechezy Kościoła katolickiego w Polsce” (2018) i „Programu naucza-
nia religii rzymskokatolickiej w przedszkolach i szkołach” (2019) pod kątem 
obecności zagadnień związanych ze świętymi dziećmi, a następnie stwierdziła, 
że tematyka ta jest nieobecna w założeniach programowych edukacji religijnej  
w polskiej szkole. W kolejnej części swojego przedłożenia Pani Profesor podała 
propozycje merytoryczne i metodyczne dla twórców nowych dokumentów do-
tyczących edukacji religijnej w polskiej szkole oraz podsumowała, że kwestią 
otwartą i wymagającą nowych rozwiązań, jest sposób podejmowania tej tema-
tyki w edukacji religijnej w polskiej szkole.

Kolejna sesja była moderowana przez ks. mgr. Rafała Rozumowicza (Wy-
dział Teologiczny dla Północnych Włoch w Mediolanie). Pierwszą prelegentką 
w sesji była dr Maria Piechocka-Kłos (Wydział Teologii UWM w Olsztynie), 
która przedstawiła temat: Święta Agnieszka Rzymianka – święte dziecko epo-
ki wczesnego chrześcijaństwa. Prelegentka przypomniała, że św. Agnieszka 
Rzymianka, obok Małgorzaty z Antiochii, Eufemii z Chalcedonu oraz Łucji 
z Syrakuz, w hagiografii chrześcijańskiej jest wspominana jako przednicejska 
dziewica i męczęnnica. Następnie przedstawiła informacje dotyczące życia  
i śmierci młodej Rzymianki, która dzięki dojrzałości duchowej i odwadze, na-
wet w obliczu śmierci, wytrwała broniąc dziewictwa i wiary, co stało się ty-
tułem włączenia jej do grona świętych. Pani Doktor w swoim wystąpieniu, 
na przykładzie św. Agnieszki, omówiła ponadto zagadnienie sacra virginitas  
w wybranych źródłach wczesnochrześcijańskich. Św. Agnieszka stała się rów-
nież tematem wystąpienia pt. Kult Świętej Agnieszki w tradycji Kościoła ambroz-
jańskiego następnego prelegenta – ks. mgr. Szymona Wawrzyńczaka (Wydział 
Teologiczny dla Północnych Włoch w Mediolanie), który najpierw przedstawił 
postać św. Agnieszki przez pryzmat nauczania św. Ambrożego oraz kultu, który 
oddaje jej Kościół mediolański, a następnie odniósł się do św. Ambrożego jako 
biskupa i duchowego ojca tradycji ambrozjańskiej, który w swoim traktacie 
De virginitate, jako jeden z pierwszych autorów starożytnych, wspomina ży-
cie i męczeństwo Świętej, wskazując szczególnie na wybrane przez nią życie  
w dziewictwie. Prelegent przypomniał również, że św. Agnieszce poświęcony 
jest hymn Agnes beatae virginis, którego autorstwo przypisuje się św. Ambro-
żemu, zaś Kościół ambrozjański czci męczennicę Agnieszkę i wspomina jej 
cnoty, wykorzystując teksty własne w celebracji Mszy oraz Liturgii Godzin. 



Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz, Maria Piechocka-Kłos290

Następną prelekcję wygłosiła dr Ewa Czaplicka (Wydział Teologii UWM  
w Olsztynie). Przedstawiła ona temat: Szymon z Trydentu – święty czy bło-
gosławiony? Męczennik, „ofiara” manipulacji czy błędów proceduralnych  
w drodze na ołtarze? Prelegentka, w swoim przedłożeniu zapoznała uczestników 
konferencji z historią Szymona z Trydentu, którego śmierć w 1475 roku stała 
się podstawą do oskarżenia Żydów o mord rytualny oraz zapoczątkowała jego 
kult jako męczennika. Pani Doktor zaznaczyła, że mimo oficjalnej kanonizacji  
w XVI wieku, sprawa wzbudzała kontrowersje. W dalszej kolejności prelegent-
ka stwierdziła, że po Soborze Watykańskim II, w wyniku ponownej analizy, 
papież Paweł VI usunął Szymona z katalogu świętych, uznając jego historię 
za nieautentyczną. Prelegentka omówiła także rozwój kultu, proces oskarżeń 
oraz ewolucję procedur kanonizacyjnych. Kolejną prelekcję wygłosili: prof. 
Eleonora Rava i prof. Filippo Sedda (Instytut Studiów Średniowiecznych im. 
św. Andrzeja, Uniwersytet św. Andrzeja w Szkocji), przedstawiając temat: Rosa 
puella, narodziny mitu. Celem prelekcji było zaprezentowanie, na podstawie 
dostępnej dokumentacji, głównych etapów długiego i zmiennego procesu – 
trwającego trzy i pół wieku – który doprowadził gminę Viterbo we Włoszech 
do ogłoszenia św. Róży patronką Miasta Papieży. Prelegenci wyjaśnili rów-
nież jak narodził się i rozwinął mit Róży, także z liturgicznego punktu widze-
nia. Jako ostatni w sesji głos zabrał dr Rafael Japón Franco (Wydział Filozofii  
i Literatury, Autonomiczny Uniwersytet w Madrycie, Hiszpania), który przed-
stawił uczestnikom temat: Święta Róża z Limy: portret jej dzieciństwa i młodości.  
W swoim referacie omówił wczesną formację Izabeli de Oliva, znanej później 
jako Święta Róża z Limy. Szczegółowo zajął się wątkiem jej wychowania, klu-
czowych wpływów na jej życie oraz kontekstem kulturowym, który ukształto-
wał jej rozwój. W przedłożeniu podkreślił również znaczenie sztuki oraz istotne 
miejsca, które naznaczyły kluczowy etap życia Świętej.

Czwarta sesja konferencyjna była moderowana przez ks. dr. hab. Marka 
Karczewskiego, prof. UWM. Obrady rozpoczęła dr Ewelina M. Mączka (Wy-
dział Teologii UWM w Olsztynie), wygłaszając prelekcję na temat: Laura Vi-
cuña – eucharystyczny kwiat Kościoła. Laura Vicuña zajmuje szczególne miej-
sce wśród błogosławionych dzieci Kościoła katolickiego. Dnia 3 września 1988 
roku, podczas uroczystości w Colle Don Bosco we Włoszech, papież Jan Paweł 
II ogłosił Laurę Vicuñę błogosławioną, nazywając ją „błogosławionym eucha-
rystycznym kwiatem”. Obecnie uważana jest ona za patronkę rozbitych rodzin 
i skłóconych małżeństw. Prelekcja poświęcona tej postaci składała się z dwóch 
części. W pierwszej Pani Doktor przybliżyła słuchaczom życiorys Laury, na-
tomiast w drugiej skupiła się na ukazaniu jej duchowego profilu jako wzoru 
głębokiej wiary, miłości i ofiarności. Dużym zainteresowaniem wśród prelegen-
tów cieszył się bł. Carlo Acutis. Jako pierwszy odwołał się do niego ks. prof. 



„Święte dzieci” w kontekście warmińskich badań hagiologicznych 291

Adam Kiełtyk (Wydział Teologiczny dla Północnych Włoch w Mediolanie)  
w swoim referacie na temat: Życie z Jezusem, dla Jezusa i w Jezusie: duchowa 
droga Carlo Acutisa. Prelekcja stanowiła pewną refleksję nad aspektami du-
chowości Błogosławionego, koncentrując się na adoracji eucharystycznej, po-
stawie miłosierdzia, a także nad zaangażowaniem w katechezę. Te elementy 
ukształtowały jego życie i sprawiły, że stał się autentycznym „dziełem Chry-
stusa” w świecie. Carlo, pomimo młodego wieku, osiągnął niezwykły poziom 
dojrzałej duchowości. W kolejnej prelekcji, ks. mgr Rafał Rozumowicz (Wy-
dział Teologiczny dla Północnych Włoch w Mediolanie) zaprezentował temat: 
Carlo Acutis: zanurzony w Eucharystii, zalogowany w internecie. Zdaniem pre-
legenta Carlo Acutis dał świadectwo, w którym w wyjątkowy sposób połączył 
wiarę z nowoczesną technologią. Stał się symbolem mostu między Kościołem 
a młodym pokoleniem. Zyskał miano „cyfrowego ewangelizatora”, ponieważ 
potrafił wykorzystać Internet i media cyfrowe jako skuteczne narzędzia głosze-
nia Dobrej Nowiny. Jego postać jest dowodem na to, że chrześcijaństwo może 
być autentyczne i wiarygodne również dla współczesnej młodzieży. Prelegent 
podkreślił, że historia Carlo pokazuje, że życie Ewangelią jest możliwe także 
dziś – nie jako coś odległego czy przestarzałego, lecz jako droga prawdziwa, 
inspirująca i głęboko zakorzeniona w rzeczywistości. Natomiast dr Magdalena 
Świtalska (Zespół Szkół Wojewódzkiego Specjalistycznego Szpitala Dziecię-
cego w Olsztynie) przedstawiła temat: Błogosławiony Carlo Acutis – inspiru-
jący influencer. Prelegentka przeprowadziła wśród olsztyńskiej młodzieży ba-
dania ankietowe dotyczące Carla Acutisa. Postawiła pytania o to jak charyzma 
błogosławionego Carla Acutisa wpływa na postawy i wartości dzieci w wieku 
szkolnym? Czy młody Włoch może być inspirującym przykładem w wyznawa-
niu wiary i pobożności wśród pokolenia z „Generacji Alpha”? Odpowiedzi były 
pozytywne i wskazywały na dużą znajomość Błogosławionego wśród olsztyń-
skiej młodzieży. Przedłożeniu towarzyszyły wnioski z badań ankietowych prze-
prowadzonych wśród pacjentów szpitala dziecięcego w Olsztynie. W tej grupie 
biografię Błogosławionego znała tylko niewielka część ankietowanych, uzna-
jących go za osobę bliską, bo współczesną. Ostatnią prelegentką w sesji była 
lic. Wiktoria Sękiel (Wydział Teologii UWM w Olsztynie), która wygłosiła pre-
lekcję na temat: Świętość w XXI wieku: Błogosławiony Carlo Acutis jako wzór 
do naśladowania dla młodzieży na przykładzie archidiecezji warmińskiej. Ce-
lem tego wystąpienia była próba zrozumienia, w jaki sposób błogosławiony lub 
święty może stać się dla młodzieży inspiracją do pogłębienia relacji z Bogiem. 

Ostatni panel konferencyjny został poprowadzony przez ks. dr. Bogdana 
Kulika, MSF. Obrady rozpoczął ks. prof. Marek Raczkiewicz, CSsR (Uni-
wersytet San Damaso w Madrycie, Hiszpania), przedstawiając temat: Justus 
i Pastor, bracia męczennicy z Alcalá de Henares. Prelegent przybliżył słucha-



Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz, Maria Piechocka-Kłos292

czom postaci dwóch braci 7-letniego Justusa i 9-letniego Pastora. Obaj zmarli 
śmiercią męczeńską w 304 roku za czasów panowania cesarza Dioklecjana, 
podczas prześladowania chrześcijan. Następnie ks. prof. dr hab. Ryszard Haj-
duk, CSsR (Wydział Teologii UWM w Olsztynie) przybliżył zebranym temat: 
Męczeństwo dziecka z miłości do Boga i Kościoła – Święty Józef Sánchez del 
Río. Celem tego wystąpienia było przybliżenie postaci świętego José Sánchez 
del Río, 14-latka, który poniósł śmierć męczeńską w czasie prześladowań reli-
gijnych w Meksyku w 1928 r. Ten nastolatek pomimo trudności zagrażających 
życiu, pozostał wierny Bogu i Kościołowi aż do końca, odważnie broniąc wia-
ry chrześcijańskiej. Zdaniem prelegenta, dla współczesnych dzieci i młodzieży 
ten Święty może stanowić wzór gorącej miłości do Chrystusa oraz wyjątkowej 
odwagi w dawaniu świadectwa wiary. Dalej, ks. prof. Andrzej Jastrzębski, OMI 
(Uniwersytet Świętego Pawła w Ottawie, Kanada) zaprezentował temat doty-
czący pierwszej świętej amerykańskiej. Tą świętą jest Kateri Tekakwitha („Lilia 
Mohawków”). Jest ona pierwszą rdzenną mieszkanką Ameryki Północnej wy-
niesioną na ołtarze. Urodziła się w plemieniu Mohawków na terenie dzisiej-
szego stanu Nowy Jork. Po przyjęciu chrztu w wieku 20 lat, całkowicie oddała 
swoje życie Chrystusowi, mimo sprzeciwu ze strony najbliższych i plemienia. 
Słynęła z głębokiej pobożności, miłości do Eucharystii i życia pełnego wyrze-
czeń. Zmarła mając zaledwie 24 lata, a tuż po śmierci jej twarz – naznaczo-
na wcześniej chorobą – miała cudownie się rozjaśnić. Kanonizowana w 2012 
roku przez papieża Benedykta XVI, jest patronką ekologów, rdzennych ludów  
i młodzieży. Jest pierwszą indiańską świętą w Kościele rzymskokatolickim. 
Następną prelekcję przedstawił ks. prof. dr hab. Janusz Bujak (Uniwersytet 
Szczeciński), omawiając temat: Święte dzieci z Fatimy: Hiacynta i Franciszek.  
W pierwszej części wystąpienia przedstawił sylwetki tych świętych dzieci. Póź-
niej ukazał ich teologiczne znaczenie jako uczniów Maryi i Jezusa Chrystusa 
oraz przedstawił ich życie jako przykład miłości do Boga i bliźniego, szcze-
gólnie aktualny dla dzieci i młodzieży. Według prelegenta, Święci Hiacynta  
i Franciszek zapraszają każdego do tego, by na nowo odkryć wartość dziecięce-
go zawierzenia Bogu. Ostatnią prelegentką tej sesji była dr hab. Katarzyna Pa-
rzych-Blakiewicz, prof. UWM, która przedstawiła temat: Poczet młodocianych 
do 18. roku życia, wyniesionych na ołtarze w latach 1588–2024. Prelegentka 
wspomniała, że od 1588 roku do dziś Kościół katolicki wyniósł na ołtarze wielu 
świętych i błogosławionych, którzy mimo młodego wieku odznaczali się he-
roiczną wiarą, miłością do Boga i bliźnich oraz dojrzałością duchową. Wśród 
nich znajdują się m.in. św. Dominik Savio, św. Maria Goretti, św. Franciszek 
i Hiacynta Marto, bł. Carlo Acutis czy bł. José Sánchez del Río. Ich krótkie, 
ale pełne wiary życie jest świadectwem, że świętość jest możliwa również  
w młodości. Stanowią oni wzór dla współczesnej młodzieży i przypomnienie, 



„Święte dzieci” w kontekście warmińskich badań hagiologicznych 293

że odpowiedź na Boże wezwanie nie zna granic wieku. W gronie młodocianych 
wyniesionych na ołtarze znajdują się dzieci i młodzież, którzy ponieśli śmierć 
męczeńską w grupach męczenników lub pojedynczo. Byli to uczestnicy nabo-
żeństw, misjonarze, obrońcy czystości oraz ofiary wojen, reżimów politycznych 
i prześladowań religijnych – łącznie 154 osoby. Pani Profesor, kończąc swój 
referat podkreśliła również, że wśród beatyfikowanych i kanonizowanych znaj-
dują się młodzi, którzy zmarli na skutek ciężkich chorób, ale wykazali się nie-
zwykłą dojrzałością duchową i heroizmem cnót chrześcijańskich – osiem takich 
osób zostało wyniesionych na ołtarze.

Jak można było usłyszeć w wykładach konferencyjnych, święte dzieci zaj-
mują szczególne miejsce w tradycji Kościoła, zaświadczając, że świętość nie 
jest zależna od wieku. Życie świętych dzieci, choć często krótkie, promieniuje 
głęboką wiarą, prostotą serca oraz bezgranicznym zaufaniem Bogu. Poprzez 
codzienne gesty dobroci, gotowość do ofiary, modlitwę i wierność Ewange-
lii, święci młodociani stają się wzorem dla wiernych. Świadectwo ich życia 
przemawia zarówno do młodych, jak i dorosłych, ponieważ budzi szczegól-
ne wzruszenie i nadzieję, przypominając, że serce otwarte na Boga może być 
wielkie niezależnie od wieku. Zachęca do duchowego dziecięctwa, obejmują-
cego postawę pokory, czystości i ufności, które szczególnie umiłował Chrystus. 
Współczesny Kościół nadal uznaje świadectwa dzieci za ważne przykłady do 
naśladowania. 

Warto przypomnieć, że większe znaczenie w duchowości chrześcijańskiej 
ma również promowanie różnych form duszpasterstwa dzieci, np. ruchów opar-
tych na duchowości dzieci fatimskich czy św. Dominika Savio. Motyw świętych 
dzieci jest stale obecny w tradycji Kościoła, ukazując wartość dziecięcej wiary, 
prostoty i heroizmu w życiu duchowym. Zarówno dawniej, jak i dziś, stanowi 
inspirację do życia w głębokiej wierze, oddaniu Bogu i drugiemu człowieko-
wi. Tak więc należy podkreślić, że przykład wierności świętych dzieci wobec 
wartości chrześcijańskich pozostaje inspiracją dla wszystkich, którzy spotykają 
się z trudnościami, zarówno w sferze duchowej, jak i zawodowej. Dyskusje 
konferencyjne zakończyły się ciekawymi refleksjami sygnalizującymi, że te-
matyka dotycząca świętych dzieci jest bardzo aktualna i należy ją pogłębiać  
i popularyzować wśród wiernych.



Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz, Maria Piechocka-Kłos294



TEKSTY

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11711

Ewa Czaplicka*
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie (Polska)

Ewelina M. Mączka**
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie (Polska)

Katarzyna Parzych-Blakiewicz***
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie (Polska)

O KARDYNALE STANISŁAWIE HOZJUSZU (1504–1579)  
– JAKO TEOLOGU, HUMANIŚCIE, DYPLOMACIE  

I KANDYDACIE NA OŁTARZE

Kardynał Stanisław Hozjusz urodził się w Krakowie w 1504 roku w ro-
dzinie pochodzenia pruskiego. Studiował w Krakowie, a później we Włoszech 
(Padwa, Bolonia). W 1549 został mianowany biskupem chełmińskim, a w 1551 
warmińskim. W 1561 roku papież Pius IV mianował go kardynałem. Kardynał 
Stanisław Hozjusz zmarł w 1579 roku w Capranica koło Rzymu. Jest pochowa-
ny w bazylice Najświętszej Maryi Panny na Zatybrzu w Rzymie – Santa Maria 
in Trastevere. 

Kardynał Hozjusz zasłynął jako obrońca katolicyzmu w dobie reformacji. 
Odegrał kluczową rolę na Soborze Trydenckim – jednym z najważniejszych 
wydarzeń kontrreformacyjnych. Kardynał współtworzył i umacniał Unię Lu-
belską (1569) od strony kościelnej, stojąc na straży jedności religijnej Rze-
czypospolitej. Przyczynił się do sprowadzenia jezuitów do Polski (1564), co 
miało ogromne znaczenie dla rozwoju szkolnictwa katolickiego. Był jednym  
z głównych dyplomatów papieskich, reprezentował Rzym m.in. w Wiedniu  
i w Niemczech, działał też we Włoszech. Był jednym z najwybitniejszych bi-
skupów warmińskich i odegrał ogromną rolę w dziejach regionu. Umocnił on 

* Adres: dr Ewa Czaplicka; ewa.czaplicka@uwm.edu.pl; ORCID: 0000-0001-8777-4946.
** Adres: dr Ewelina M. Mączka; ewelina.maczka@uwm.edu.pl; ORCID: 0000-0001-9574-443X.
*** Adres: dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM; kaparz@uwm.edu.pl; ORCID: 

0000-0002-7965-9064.



Ewa Czaplicka, Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz296

pozycję Warmii jako bastionu katolicyzmu w północnej Europie, zapewnił roz-
wój szkolnictwa i kultury w Braniewie, a także bronił jej niezależności poli-
tycznej. 

Kardynał Stanisław Hozjusz jest kandydatem na ołtarze. Inicjatywa wszczę-
cia procesu beatyfikacyjnego została zgłoszona na Konferencji Episkopatu Pol-
ski przez biskupa podlaskiego Henryka Przeździeckiego w roku 1923. W roku 
1925 Episkopat formalnie podjął decyzję o rozpoczęciu tego procesu. Prowa-
dzenie procesu zostało powierzone biskupowi płockiemu Antoniemu Juliano-
wi Nowowiejskiemu. W 1936 roku diecezja chełmińska przejęła prowadzenie 
sprawy. Rok później Stolica Apostolska (Kongregacja ds. Obrzędów) wyrazi-
ła zgodę na rozpoczęcie procesu informacyjnego w diecezji krakowskiej oraz  
w Rzymie, z udziałem diecezji chełmińskiej. Powołano więc komisję historycz-
ną do badania pism Hozjusza. W 1939 proces został przerwany w wyniku wy-
buchu II wojny światowej. Po wojnie, w dniu 16 listopada 1973 r., Stolica Apo-
stolska zgodziła się na kontynuację procesu w diecezji warmińskiej. W 1975 
utworzono trybunał beatyfikacyjny. Powołano komisję historyczną. Zbadano 
pisma Kardynała. Całą dokumentację złożono w rzymskiej Kongregacji Spraw 
Kanonizacyjnych w roku 1985. Nastąpiła wieloletnia przerwa w kontynuacji 
procesu. W 2006 roku metropolita warmiński abp Wojciech Ziemba wznowił 
proces. Został powołany skład trybunału diecezjalnego. Powołano komisję hi-
storyczną i teologiczną. W dniu 8 września 2006 r. zakończono dochodzenie 
na poziomie diecezjalnym, a akta przekazano do Kongregacji Spraw Świętych 
w Rzymie. Dokumentacja z lat 2006–2007 (około 800 stron) została zapieczę-
towana i dołączona do wcześniejszych akt rzymskich z 1985 r. Obecnie jest 
przygotowywane positio – czyli szczegółowy dokument przedstawiający życie, 
cnoty i (ewentualne) cuda Sługi Bożego.

Zasługi Kardynała Stanisława Hozjusza dla Warmii można podzielić na kil-
ka obszarów:
1. 	 W dziedzinie Kościoła i religii

Był gorliwym obrońcą katolicyzmu w dobie reformacji. Jako biskup war-
miński (od 1551 r.) podjął szeroką działalność kontrreformacyjną. Sprowadził 
do Braniewa jezuitów (1565 r.), którzy założyli pierwsze na ziemiach polskich 
kolegium jezuickie. Było to ważne centrum nauki i ośrodek walki z protestanty-
zmem. Zorganizował seminarium duchowne w Braniewie (1567 r.), aby kształ-
cić dobrze przygotowanych kapłanów.
2. 	 W dziedzinie kultury i edukacji

Dzięki niemu Braniewo stało się jednym z ważniejszych ośrodków intelek-
tualnych w Polsce. Jego fundacje edukacyjne podniosły poziom kultury i nauki 
w całej Warmii. Kardynał wspierał rozwój drukarstwa – w Braniewie działała 
drukarnia jezuicka, która publikowała dzieła teologiczne i polemiczne.



O kardynale Stanisławie Hozjuszu (1504–1579) – jako teologu, humaniście... 297

3. 	 W polityce i obronie interesów Warmii
Hozjusz bronił autonomii Warmii jako części Rzeczypospolitej przed pró-

bami przejęcia jej przez Prusy Książęce. Utrzymywał dobre relacje z królami 
polskimi, dzięki czemu Warmia miała wsparcie w sporach politycznych.
4. 	 W Kościele powszechnym

Z racji wysokiej pozycji dyplomatycznej, jaką miał kard. Hozjusz w Ko-
ściele i polityce swojej epoki, diecezja warmińska stała się jednym z filarów 
katolicyzmu w tej części Europy. 

Kardynał Stanisław Hozjusz pozostawił wiele dzieł teologicznych o cha-
rakterze doktrynalnym. Ze względu na ich wysoką wartość dla obrony doktryny 
katolickiej, nazywany był „drugim Augustynem”. Kard. Hozjusz pisał w języku 
łacińskim1. Oto wykaz ważniejszych dzieł:

	− Confessio fidei catholicae christiana (Moguncja 1557) [wersja polskoję-
zyczna: Chrześcijańskie wyznanie wiary katolickiej (Olsztyn 1999), prze-
kład z j. łacińskiego bp Julian Wojtkowski].

	− De expresso Dei verbo (Kraków 1562) [wersja polskojęzyczna: Księgi  
o Jasnym a Szczyrym Słowie Bożym Najjażniejszemu Książęciu i Panu 
Zygmuntowi Augustowi Królowi Polskiemu etc. przypisane (Kraków 1562, 
1999), przekład z j. łacińskiego Mirosław Korolko].

	− Dialogus de eo, num calicem laicis et uxores sacerdotibus permitti ac 
diuina officia vulgari lingua peragi fas sit (Dylinga 1558) [wersja polskoję-
zyczna: Rozmowa o tym: godzi li się laikom kielicha, księżej żon dopuścić,  
a w kościelech służbę Bożą językiem przyrodzonym sprawować (Olsztyn 
2003), przekład z j. łacińskiego Mirosław Korolko].

	− Confutatio prolegomenon Brentii (Kolonia 1560) [wersja polskojęzyczna: 
Odparcie przedłożeń Brencjusza. O uciśnionym Słowie Bożym (Olsztyn 
2001), przekład z j. łacińskiego bp Julian Wojtkowski].

	− De oppresso Dei verbo (1560) [wersja polskojęzyczna: O uciśnionym Sło-
wie Bożym, przekład z j. łacińskiego bp Julian Wojtkowski (Olsztyn 2001)].

	− Catholici cuiusdam et orthodoxi iudicium et censura de iudicio et censura mini-
strorum Tigurinorum et Heidelbergensium de dogmate contra adorandam Trini-
tatem in Polonia nuper sparso (Kolonia 1565) [wersja polskojęzyczna: Cenzura 
albo rozsądek (Olsztyn 2007), przekład z j. łacińskiego Mirosław Korolko].

	− De actis cum haereticis (1551–1568) [wersja polskojęzyczna: O postępo-
waniu z odłączonymi (Olsztyn 2009), przekład z j. łacińskiego bp Julian 
Wojtkowski].

1 Opera omnia, obejmująca starodruki w wersji zdigitalizowanej, jest dostępna online w Dolnoślą-
skiej Bibliotece Cyfrowej <https://www.dbc.wroc.pl/dlibra>. Kilkadziesiąt edycji zdigitalizowanych dzieł 
Hozjusza jest dostępne online w Post-Reformation Digital Library <prdl.org>. Na język polski są przetłu-
maczone wszystkie dzieła teologiczne autorstwa kard. Hozjusza.



Ewa Czaplicka, Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz298

Oprócz dzieł teologicznych, źródła hozjańskie obejmują rozległą koresponden-
cję, która do tej pory nie jest w całości przełożona na język polski oraz poezje.

Studia nad dziełami i innymi pismami kard. Stanisława Hozjusza, czyli ba-
dania hozjańskie, są prowadzone w obszarze badań teologicznych, historycz-
nych i literaturoznawczych. Oto wybrana bibliografia przedmiotowa.

Monografie i tomy zbiorowe:
	− Franz Hipler, Der ermländische Bischof und Cardinal Stanislaus Hosius, 

Mainz 1854–1855. 
	− Joseph Lortz, Kardinal Stanislaus Hosius, Braunsberg 1931. 
	− Henryk Damian Wojtyska, Cardinal Hosius: Legate to the Council of Trent, 

Rzym 1967. 
	− Jadwiga A. Kalinowska, Stanisław Hozjusz jako humanista (1504–1579). 

Studium z kultury renesansowej, Olsztyn 2004. 
	− Stanisław Achremczyk / Jan Guzowski / Jacek Jezierski (red.), Kardynał 

Stanisław Hozjusz (1504–1579). Osoba, myśl, dzieło, czasy, znaczenie, 
Olsztyn 2005. 

	− Stanisław Kozakiewicz, Stanisława Hozjusza nauka o zbawieniu w Koście-
le katolickim: rozwój wybranych aspektów eklezjologicznych i soteriolo-
gicznych myśli Hozjusza w relacji do osiągnięć teologii współczesnej, Olsz-
tyn 2013.

Artykuły i studia tematyczne:
	− Tadeusz Pawluk, Niektóre aspekty kontrreformacyjnej postawy Stanisława 

Hozjusza, „Studia Warmińskie” t. 7 (1970). 
	− Alojzy Szorc, Stanisław Hozjusz a reformacja w Elblągu, „Studia Warmiń-

skie” t. 7 (1970). 
	− Jacek Jezierski, Nauka Stanisława Hozjusza o Słowie Bożym, „Studia War-

mińskie” t. 12–13 (1985–1986).
	− Justyna Zaborowska-Musiał, Mowa kardynała Stanisława Hozjusza ku czci 

zmarłego Zygmunta II Augusta…, „Terminus” t. 21/1 (2019). 
	− Ambrozja J. Kalinowska OSB, Wyjazd kardynała Stanisława Hozjusza do 

Rzymu w 1569 roku, „Studia Warmińskie” t. 18 (1981). 
	− Jadwiga A. Kalinowska, Korespondencja Stanisława Hozjusza z Marcinem 

Kromerem (1537–1579), „Komunikaty Mazursko-Warmińskie” nr 3 (2012). 
	− Henryk D. Wojtyska, Stanisław Hozjusz w oczach swoich współczesnych 

(1548–1563), „Studia Warmińskie” t. 16 (1979). 
	− Grażyna Jurkowlaniec, L’immagine della Chiesa nelle stampe di Tomasz 

Treter dedicate a Stanisław Hozjusz. Contributo polacco alla cultura arti-
stica europea ai tempi della controriforma, „Atti dell’Accademia Polacca” 
t. 2 (2011).



O kardynale Stanisławie Hozjuszu (1504–1579) – jako teologu, humaniście... 299

	− Krzysztof Obremski, Tomasza Tretera „Theatrum virtutum Divi Stanislai 
Hosii (rozpoznania), „Prace Filologiczne. Literaturoznawstwo” t. 6(9), 
(2016). 

Poniżej, Czytelnik może zapoznać się ze sprawozdaniem z wydarzenia na-
ukowego poświęconego osobie, dziełu i dziedzictwu Kardynała. Niektóre pre-
lekcje zostały opracowane w formie artykułu naukowego i opublikowane, bądź 
są w trakcie przygotowań.

* * *
W dniach 6–8 maja 2024 roku na Wydziale Historii Kościoła i Dziedzictwa 

Kulturowego Papieskiego Uniwersytetu Gregoriańskiego w Rzymie odbyła się 
Międzynarodowa Konferencja Naukowa Kardynał Stanisław Hozjusz – teolog, 
humanista, dyplomata i kandydat na ołtarze. Wydarzenie to zostało zorganizowane 
w związku z 25-leciem utworzenia Wydziału Teologii na Uniwersytecie Warmiń-
sko-Mazurskim w Olsztynie, który kontynuuje dziedzictwo Kardynała Stanisława 
Hozjusza i Towarzystwa Jezusowego w zakresie nauczania teologii na Warmii.

Organizatorami konferencji byli Papieski Uniwersytet Gregoriański oraz 
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie. Patronat honorowy nad wyda-
rzeniem objęli: J.E. Adam Kwiatkowski – Ambasador Rzeczypospolitej Pol-
skiej przy Stolicy Apostolskiej, ks. prof. Marek Inglot SJ – Przewodniczący 
Papieskiego Komitetu Nauk Historycznych, J.E. dr hab. Jerzy Andrzej Przybo-
rowski, prof. UWM – Rektor Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olszty-
nie oraz J.E. abp dr Józef Górzyński – Metropolita Warmiński, Wielki Kanclerz 
Wydziału Teologii UWM.

To międzynarodowe wydarzenie naukowe odbyło się w trybie stacjonarnym. 
Obrady prowadzono w języku polskim i włoskim, a udział w nich wzięło 29 prele-
gentów reprezentujących różne ośrodki naukowe z Polski i zagranicy. Konferencja 
została zainaugurowana uroczystą Mszą Świętą przy grobie Kardynała Stanisława 
Hozjusza w Bazylice Santa Maria in Trastevere. Liturgii przewodniczył J.E. Abp 
Metropolita Warmiński dr Józef Górzyński, homilię wygłosił wicerektor Wyższe-
go Seminarium Duchownego Hosianum w Olsztynie ks. dr Wojciech Kotowicz. 
Po Eucharystii złożono kwiaty przy grobie Kardynała.

Otwarcia Międzynarodowej Konferencji Naukowej dokonali: Jego Ma-
gnificencja ks. prof. Marek A. Lewis SJ – Rektor Papieskiego Uniwersytetu 
Gregoriańskiego w Rzymie, Jego Magnificencja dr hab. Jerzy Andrzej Przybo-
rowski, prof. UWM – Rektor Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olszty-
nie, Jego Ekscelencja Arcybiskup dr Józef Górzyński – Metropolita Warmiński  
i Wielki Kanclerz Wydziału Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego  
w Olsztynie, Jego Ekscelencja Adam Kwiatkowski – Ambasador Rzeczpospo-



Ewa Czaplicka, Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz300

litej Polskiej przy Stolicy Apostolskiej. W skład komitetu naukowo-organiza-
cyjnego konferencji weszli: ks. prof. Marek Inglot SJ, ks. prof. dr hab. Lucjan 
Świto (Wydział Teologii UWM w Olsztynie), ks. dr hab. Marek Żmudziński, 
prof. UWM (Wydział Teologii UWM w Olsztynie), dr hab. Katarzyna Parzych-
-Blakiewicz, prof. UWM (Wydział Teologii UWM w Olsztynie) oraz ks. dr 
Marcin Sawicki (Archidiecezja Warmińska).

Obrady toczyły się w sześciu sekcjach tematycznych, obejmujących za-
gadnienia teologiczne, historyczne i filozoficzne. Moderowanie pierwszej sesji 
plenarnej objął ks. dr Adam Kiełtyk (Wydział Teologiczny Północnych Włoch  
w Mediolanie), a wśród prelegentów otwierających obrady znalazł się ks. prof. dr 
hab. Zdzisław Józef Kijas OFMConv. (Papieski Wydział Teologiczny Seraphi-
cum w Rzymie; Uniwersytet Jana Pawła II w Krakowie), który w swoim wystą-
pieniu odniósł się do Dziejów Kościoła i życia świętych i świątobliwych ludzi, do 
których również wpisuje się postać Kardynała Stanisława Hozjusza, nie tylko 
jako teologa, humanisty czy dyplomaty, ale także kandydata na ołtarze. Zapro-
ponowany oraz przedstawiony temat stanowił wprowadzenie do zagadnienia 
dotyczącego życia osób świętych, bądź uznawanych za świątobliwych, których 
losy są ściśle związane z dziejami Kościoła. Choć na przestrzeni wieków świat 
nawiedzały różnego rodzaju konflikty kulturowe, spory religijne, wojny i ide-
ologie, miały one także wpływ na dzieje Kościoła, ale co istotne przyczyniały 
się do wzrostu duchowej i moralnej jakości życia wiernych. Drugim prelegen-
tem był ks. dr Robert Danieluk SJ (Papieski Instytut Studiów Kościelnych Rzy-
mie; pracownik Rzymskiego Archiwum Towarzystwa Jezusowego). Wygłosił 
on referat na temat Towarzystwa Jezusowego w czasach Kardynała Stanisława 
Hozjusza, przybliżając uczestnikom konferencji krótką historię oraz działalność 
tego zgromadzenia. Kluczową postacią, która dała impuls do założenia Towa-
rzystwa Jezusowego w 1534 roku, był św. Ignacy Loyola. Dzięki licznym za-
biegom dyplomatycznym, Kardynał Stanisław Hozjusz sprowadził jezuitów do 
Polski w 1564 roku. Zasadniczym celem podjętych działań na rzecz pozyska-
nia zakonników na tereny ówczesnej Rzeczypospolitej było wsparcie papieża  
w realizacji najtrudniejszych zadań oraz w walce z najpoważniejszymi zagro-
żeniami przed jakimi stanął Kościół w obliczu szerzącego się protestantyzmu. 
Hozjusz zaś, umieszczając kilku zakonników w Braniewie na Warmii, przyczy-
nił się do założenia pierwszych jezuickich kolegiów i seminarium duchownego. 

Pozostając przy tematyce historycznej Warmii, działalności Towarzystwa 
Jezusowego oraz wpływu Hozjusza na ten region, ks. prof. dr Marek Inglot SJ 
(Papieski Uniwersytet Gregoriański w Rzymie) w swoim wystąpieniu Kardy-
nał Stanisław Hozjusz – Jezuici – Katarzynki, przedstawił rolę Hozjusza oraz 
wpływ Jezuitów na założenie w 1571 roku w Braniewie żeńskiej wspólnoty 
życia konsekrowanego – Zgromadzenia św. Katarzyny – ufundowanego przez 



O kardynale Stanisławie Hozjuszu (1504–1579) – jako teologu, humaniście... 301

Reginę Protmann – dziś błogosławioną Kościoła katolickiego. Prelegent za-
uważył, że Braniewo i Warmia pozostały katolickie dzięki swemu kardynało-
wi. Podkreślił również, że zarówno Jezuici, jak i siostry katarzynki, odegra-
li ważną rolę w życiu religijno-społecznym Warmii. Choć nie zachowały się 
żadne źródła, jest wielce prawdopodobnym, że głęboka duchowa przemiana 
Reginy Protmann dokonała się dzięki księżom jezuitom. Swym apostolstwem, 
pracą wychowawczą i kazaniami mogli oni obudzić w niej ducha gorliwości. 
Zaś dzięki Towarzystwu Jezusowemu Braniewo, rodzinne miasto założycielki, 
stało się centrum odnowy katolicyzmu na Warmii. Ks. prof. dr Martin Carbajo 
Núñez OFM (Uniwersytet San Diego w Kalifornii; Papieski Uniwersytet An-
tonianum w Rzymie; Papieski Uniwersytet Alfonsianum w Rzymie) wspólnie  
z dr hab. Katarzyną Parzych-Blakiewicz, prof. UWM (Wydział Teologii UWM 
w Olsztynie) ukazali Przywództwo w Kościele w perspektywie charyzmatu 
świętości Kardynała Stanisława Hozjusza. W pierwszej części referatu wska-
zano na potrzeby w zakresie przywództwa we współczesnym świecie. Omó-
wiono trzy zasadnicze modele przywództwa występującego w społeczeństwie 
obywatelskim oraz cechy, jakie powinno ono posiadać w Kościele. Druga część 
prelekcji nawiązywała do ukazania cech przywództwa w odniesieniu do etosu  
i nauczania sługi Bożego Kardynała Stanisława Hozjusza. 

Moderatorem drugiej sesji plenarnej był ks. prof. dr hab. Ryszard Hajduk 
CSsR (Wydział Teologii UWM w Olsztynie). Obrady rozpoczął wykład o. Ga-
briela Turkiewicza OFM (Papieski Uniwersytet Antonianum w Rzymie). Po-
stawił on zasadnicze pytanie: Kto może wydawać sądy na temat wiary? Rola 
biskupów, papieża i soborów powszechnych w myśli Kardynała Stanisława 
Hozjusza. Jak słusznie prelegent zauważył, w pismach duchownego dostrzega 
się wiele polemicznych wątków, a jednym z nich jest wspomniana już kwestia 
dotycząca wydawania sądów na temat tego, w co należy wierzyć i rozstrzyga-
nia spornych kwestii odnośnie do wiary. W opinii kardynała Hozjusza jedy-
nie biskupi, a w szczególności Biskup Rzymu, mogą wydawać sądy na temat 
wiary, ponieważ obowiązek ten wynika z otrzymanych święceń kapłańskich 
i sukcesji apostolskiej. Kardynał w swoich pismach zwracał także uwagę na 
fakt, że szczególnym rodzajem sądu na temat wiary jest sobór powszechny. 
Zwołanie jego było konieczne, by zgodnie ze Słowem Bożym, tradycją Apo-
stolską i w łączności z papieżem poddać ocenie nowe doktryny i rozstrzygnąć 
spory dotyczące wiary. Jak zauważył prelegent, w czasach Hozjusza niezwy-
kle istotnym stała się dbałość o czystość wiary, szczególnie gdy protestancka 
reformacja wstrząsnęła życiem XVI-wiecznego Kościoła. Wówczas reforma-
torzy starali się przeformułować główne artykuły wiary, wyznaczając nowe 
granice dla teologii reformacji. Jednym z tematów, w którym uwidocznił się 
ten wieloaspektowy charakter teologii protestanckiej, była kwestia rozumienia 



Ewa Czaplicka, Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz302

Eucharystii. Ten Ofiarniczy aspekt Eucharystii: odpowiedź Kardynała Stani-
sława Hozjusza i kierunki rozwoju zaprezentował w swoim wystąpieniu ks. dr 
Adam Kiełtyk (Wydział Teologiczny Północnych Włoch w Mediolanie). Za-
sadniczym celem wystąpienia było ukazanie pierwszego aspektu protestanckiej 
kontestacji i zbadanie w jaki sposób Sobór Trydencki oraz pisma warmińskiego 
kardynała potwierdziły katolicką doktrynę, że Msza Święta jest rozumiana jako 
ofiara we właściwym znaczeniu. Dwa kolejne wystąpienia tej sesji miały cha-
rakter biblijny. Ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM (Uniwersytet War-
mińsko-Mazurski w Olsztynie) poruszył zagadnienie Argumentacji biblijnej  
w wykładzie Pozdrowienia Anielskiego w Wyznaniu Chrześcijańskiej Wiary Ka-
tolickiej Kardynała Stanisława Hozjusza (1551). Jak podkreślił w swoim wystą-
pieniu, dzieło to należy do najważniejszych publikacji katolickich wczesnego 
okresu reformacji, ponieważ Hozjusz podejmuje w nim ekspozycję podstawo-
wych prawd wiary katolickiej, utrzymaną w tonie polemicznym wobec ruchów 
reformacyjnych. Zauważył także, że dzieło to obfituje w odwołania do świa-
dectw biblijnych zarówno Starego, jak i Nowego Testamentu. W związku z tym,  
w omawianym temacie prelegent ukazał charakterystykę argumentacji biblijnej 
zastosowanej przez kardynała Hozjusza w wykładzie o Maryi. Jednocześnie po-
ruszył kwestie doboru argumentów biblijnych oraz metodologii hermeneutycz-
nej, która się z nimi wiąże. Przedmiotem referatu ks. dra hab. Zdzisława Żywi-
cy, prof. UWM (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie) była apologia 
Pisma Świętego, dokonana przez Hozjusza, zawarta w III rozdziale traktatu  
z 1566 roku pt. Powaga Pisma Świętego. Tematem referatu Kardynał Stanisław 
Hozjusz obrońcą autorytetu Pisma Świętego w traktacie: „Powaga Pisma Świę-
tego”, skierowanym przeciwko herezji Jana Brencjusza była obrona autorytetu 
Pisma Świętego przez kardynała. W tym dziele Hozjusz, jako gorliwy obrońca 
wiary katolickiej, wykazywał, że luterańska hermeneutyka subiektywistyczna, 
opierająca się wyłącznie na zasadzie sola scriptura, nieuchronnie prowadzi do 
licznych błędów teologicznych, moralnych, liturgicznych oraz dotyczących 
struktury i dyscypliny Kościoła Chrystusowego, widocznych w protestanckich 
gminach. Jak podkreślił prelegent, w tych wspólnotach dostrzegalna była nie 
tylko duża różnorodność interpretacji tych samych tekstów biblijnych, ale także 
częste sprzeczności między nimi. 

Moderatorem trzeciej sesji plenarnej był ks. dr hab. Roman Szewczyk (Wy-
dział Teologii UWM w Olsztynie). Obrady rozpoczął o. prof. dr Paweł Sambor 
OFM (Papieski Uniwersytet Antonianum w Rzymie), który przybliżył uczest-
nikom konferencji temat: Rzymskie kościoły tytularne Kardynała Stanisława 
Hozjusza. Świątynie te nie tylko przypominają o związku z Hozjuszem jako jego 
kościoły tytularne, ale również łączą Kościół partykularny z korzeniami chrze-
ścijaństwa. W swoim wystąpieniu prelegent podkreślił, że z antropologicznego 



O kardynale Stanisławie Hozjuszu (1504–1579) – jako teologu, humaniście... 303

punktu widzenia miejsca te stają się istotne nie tyle z uwagi na ich ewentualną 
wartość historyczną, ile ze względu na sposób, w jaki są odwiedzane. Następ-
ny referat, pt.: Kardynał Stanisław Hozjusz człowiekiem cnoty chrześcijańskiej 
– a etos życia współczesnej młodzieży został przedstawiony przez ks. prof. dr. 
hab. Stanisława Suwińskiego (Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu). 
W pierwszej części wystąpienia Hozjusz został ukazany jako postać obdarzona 
licznymi cnotami, takimi jak pokora, miłość, powaga stanu, uczoność czy dobro-
czynność, co obrazuje jego dojrzałość chrześcijańską. W drugiej części prelegent 
odniósł się do etosu życia współczesnej młodzieży, kładąc nacisk na aktualność 
cnót hozjuszowych. Przykład kardynała, żyjącego w XVI wieku, nadal może 
inspirować młodzież XXI wieku do głębszego poszanowania człowieczeństwa, 
duchowości oraz różnych aspektów życia społecznego i religijnego. W kolej-
nym wystąpieniu na temat: Kardynał Stanisław Hozjusz jako głosiciel praw-
dy Chrystusowej, ks. prof. dr hab. Ryszard Hajduk (Wydział Teologii UWM  
w Olsztynie) podkreślił, że Kardynał przywiązywał ogromną wagę do głoszenia 
Słowa Bożego, a jego kaznodziejska twórczość stanowiła odpowiedź na wy-
zwania związane z rozpowszechnianiem idei protestanckich. Zachowane do dziś 
teksty jego kazań pozwalają wydobyć charakterystyczne cechy jego przepowia-
dania, ujawniające się w treści, formie oraz relacji kaznodzieja-słuchacz. Kolej-
ny temat: Droga do świętości Kardynała Stanisława Hozjusza, zaprezentowali  
ks. prof. dr hab. Lucjan Świto (Wydział Teologii UWM w Olsztynie) oraz ks. dr Pa-
weł Romański (Archiwum Archidiecezji Warmińskiej w Olsztynie). W prelekcji 
przedstawiono pokrótce sylwetkę Kardynała, by następnie zapoznać słuchaczy 
konferencji z historycznym wymiarem i obecnym stanem prawnym jego drogi 
do świętości. Ostatnim prelegentem tej sesji, który postawił zasadnicze pyta-
nie: O czym mówi dziś Kardynał Stanisław Hozjusz Kościołowi i światu?, był  
ks. dr Tomasz Pocałujko (Dykasteria ds. Duchowieństwa, Watykan). Jak podkreślił  
w swoim referacie, głównym celem wystąpienia było zwrócenie uwagi na to, 
czym i w jaki sposób Hozjusz może inspirować współczesne pokolenia w obec-
nym momencie historii świata i Kościoła. Niewątpliwie tym rysem Sługi Bo-
żego, który wyraźnie przemawia na tle dzisiejszej obojętności na sprawy reli-
gii, porzucenia praktyki wiary, licznych apostazji, jest jego nakierowanie myśli, 
działań i wysiłków przede wszystkim na Boga. 

Moderatorem czwartej sesji był ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM 
(Wydział Teologii UWM w Olsztynie). Obrady rozpoczął ks. Rafał Rozumo-
wicz (Wydział Teologiczny Północnych Włoch w Mediolanie). W swoim re-
feracie, pt.: Prezentacja postaci Kardynała Stanisława Hozjusza w odniesieniu 
do św. Karola Boromeusza, ukazał Hozjusza jako teologa, pasterza i obrońcę 
Kościoła. Te trzy wymiary niezwykłej aktywności zostały odniesione do oso-
by i działalności św. Karola Boromeusza, biskupa Mediolanu, współczesnego 



Ewa Czaplicka, Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz304

Hozjuszowi. Na przykładzie tych wielkich postaci prelegent dokonał porów-
nania, zwracając szczególną uwagę na styl i efekty ich działalności. W drugim 
referacie, ks. Szymon Wawrzyńczak (Wydział Teologiczny Północnych Włoch 
w Mediolanie) przedstawił temat: Biskupi warmińscy jako wiodący humaniści 
i mecenasi kultury. Studium na przykładzie dzieła i myśli Kardynała Stanisła-
wa Hozjusza. Prelegent ukazał biskupów warmińskich jako wiodących huma-
nistów i mecenasów kultury, którzy wywarli ogromny wpływ na dzieje regionu 
i Rzeczypospolitej Obojga Narodów. W panteonie warmińskich dostojników 
kluczową rolę odegrał Stanisław Hozjusz, który jako biskup warmiński zarzą-
dzał diecezją w latach 1551–1579. Jego postać została przedstawiona na tle 
m.in. Jana Dantyszka, Marcina Kromera czy Ignacego Krasickiego. Dotych-
czasowe prelekcje ukazały Hozjusza – człowieka renesansu, wszechstronnie 
wykształconego – w kontekście różnych aspektów działalności. Stąd też ory-
ginalne ujęcie zostało przedstawione w referacie: Kardynał Stanisław Hozjusz 
jako dyplomata, wygłoszonym przez ks. dr. Adama Ornatka (Muzeum Pomnika 
Historii we Fromborku). Prelegent zwrócił uwagę na to, że Hozjusz szybko dał 
się poznać jako zdolny teolog i doktor obojga praw. Po powrocie ze studiów do 
Polski, rozpoczął on pracę w kancelarii koronnej, a wkrótce został mianowany 
sekretarzem królewskim. To doświadczenie okazało się kluczowe, gdyż polski 
król Zygmunt II August mianował go swoim posłem do króla Ferdynanda I 
oraz do cesarza Karola V, w 1549 roku. W 1569 roku król ponownie powierzył 
Hozjuszowi misję dyplomatyczną, tym razem w Państwie Kościelnym. Kolejny 
prelegent, ks. dr hab. Roman Szewczyk (Wydział Teologii UWM w Olsztynie), 
nawiązał do działań dyplomatycznych Hozjusza, m.in. w Wiedniu, gdzie za-
biegał o wznowienie soboru powszechnego. W swoim referacie, pt.: Kardynał 
Stanisław Hozjusz – obywatel świata, wskazał, że wszechstronność Hozjusza 
pozwala nadać mu ten przydomek, ponieważ żadne ówczesne ograniczenia nie 
stanowiły dla niego przeszkody, by zaistnieć i odcisnąć swoje piętno na wielu 
polach. Jego wielopłaszczyznowe zaangażowanie w sprawy Kościoła i ówcze-
snej Europy sprawia, że jest nadal przykładem osoby obeznanej z obyczajami 
wielu krajów, w każdym z nich czującej się dobrze. To, co Kardynał uczynił 
dla Kościoła i XVI-wiecznego świata, świadczy o tym, że cała Europa była 
jego ojczyzną. Ostatnim prelegentem tej sesji był ks. Kamil Podlaszuk (Papie-
ski Instytut Liturgiczny św. Anzelma w Rzymie). Tematem jego wystąpienia 
była Myśl liturgiczna w pismach Kardynała Stanisława Hozjusza. W swojej 
analizie pism Hozjusza szczególną uwagę zwrócił na dzieło Confessio catholi-
cae fidei christiana, w którym zawarta jest istotna myśl liturgiczna. Było to na-
jobszerniejsze i podstawowe dzieło Kardynała, częściowo wydane w Krakowie  
w 1553 roku, a w całości w Moguncji w 1557 roku, zjednujące autorowi sławę 
w całym ówczesnym chrześcijańskim świecie. Prelegent podjął próbę odpowie-



O kardynale Stanisławie Hozjuszu (1504–1579) – jako teologu, humaniście... 305

dzi na pytanie, co oryginalnego wniósł Hozjusz do rozumienia liturgii Kościoła. 
We wspomnianym dziele, duchowny wyjaśniał i bronił liturgii, omawiając jej 
naturę i tworząc nowe koncepcje znaczeniowe. Był jednym z pierwszych teo-
logów zachodniego świata, którzy używali terminu „liturgia”, choć stosował 
go jedynie w odniesieniu do Mszy Świętej. Na uwagę zasługuje również orygi-
nalny wkład w rozumienie liturgii, w tym uznanie kontemplacji za niezbędny 
element właściwego uczestnictwa w kulcie kościelnym. 

Drugiego dnia obrady rozpoczęła sesja, której moderatorem był ks. dr hab. 
Karol Jasiński, prof. UWM (Wydział Teologii UWM w Olsztynie). Jako pierw-
szy wystąpił ks. prof. dr hab. Andrzej Kopiczko (Wydział Humanistyczny UWM 
w Olsztynie), prezentując temat: Warmiński krąg współpracowników Kardynała 
Stanisława Hozjusza. Prelegent podkreślił, że ten wybitny polski duchowny, je-
den z czołowych obrońców katolicyzmu w dobie reformacji, skupił wokół siebie 
grono zaufanych współpracowników na Warmii. Do tego kręgu należeli uczeni, 
duchowni i działacze kościelni, którzy wspierali swojego biskupa w zarządzaniu 
sprawami kościelnymi i świeckimi. Prelegent przybliżył osoby, które były waż-
ne dla warmińskiego biskupa, m.in. kanoników warmińskich: Eustachego Kno-
belsdorfa, Jana Leomanna, Szymona Woreina i Stanisława Reszkę oraz jezuitów 
Alfonsa Salmerona i Jana Jakuba Astesisa. Ze strony administracji świeckiej, 
Hozjusz współpracował z wójtami krajowymi (Jerzym Preuckim, Filipem Potrit-
te, Krzysztofem Troschke), generalnymi ekonomami (Mikołajem Loką, Bartło-
miejem Danckfartem, Janem Leomanem, Janem Hattenem) oraz marszałkami 
dworu (Absalomem Reymannem, Mikołajem Płotowskim). Jednak najbliższym 
i najbardziej zaufanym współpracownikiem kardynała był Marcin Kromer – 
późniejszy biskup warmiński, humanista, historyk i dyplomata, który konty-
nuował politykę Hozjusza w obronie katolicyzmu. Warto dodać, że kanonik 
Egger Kempa należał do przeciwników Kardynała, a głównym źródłem sporów 
była kwestia indygenatu pruskiego. Krąg współpracowników Hozjusza odegrał 
kluczową rolę w umacnianiu katolicyzmu na Warmii, w Polsce oraz w realizacji 
postanowień soborowych. Kolejnym prelegentem był ks. dr hab. Paweł Rab-
czyński, prof. UWM (Wydział Teologii UWM w Olsztynie), który zaprezento-
wał słuchaczom temat: Wyższe Seminarium Duchowne „Hosianum”. Historia  
i współczesność. Jak zauważył, Hosianum jest jedną z najważniejszych instytu-
cji kościelnych kształcących duchowieństwo w północnej Polsce. Jego historia 
sięga XVI wieku, kiedy to kardynał Stanisław Hozjusz założył w Braniewie 
pierwsze seminarium duchowne na ziemiach polskich. Przez następne dziesię-
ciolecia Hosianum odgrywało kluczową rolę w formacji kapłanów, mimo licz-
nych trudności, takich jak wojny czy zmiany polityczne. Po II wojnie światowej, 
w 1949 roku, seminarium zostało przeniesione do Olsztyna, gdzie funkcjonuje 
do dziś. Obecnie kształci przyszłych kapłanów dla archidiecezji warmińskiej, 



Ewa Czaplicka, Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz306

łącząc tradycję z nowoczesnym podejściem do teologii i duszpasterstwa. Se-
minarium współpracuje z Uniwersytetem Warmińsko-Mazurskim w Olsztynie,  
a jego absolwenci pełnią posługę nie tylko w Polsce, ale także misyjną na całym 
świecie. W swojej prelekcji ks. prof. dr hab. Jacek Pawlik SVD (Wydział Teo-
logii UWM w Olsztynie) przedstawił Sylwetkę Kardynała Stanisława Hozjusza 
w słownikach i encyklopediach w różnych językach. Temat ten, choć nieoczy-
wisty, ukazał obecność biskupa warmińskiego w kontekście różnych narodo-
wości. Kardynał jako jedna z kluczowych postaci polskiej kontrreformacji, se-
kretarz królewski, wybitny teolog i dyplomata, został uwzględniony w licznych 
słownikach i encyklopediach na całym świecie – zarówno w języku polskim, 
jak i w innych językach europejskich, takich jak niemiecki, angielski, włoski 
czy francuski. Świadczy to o międzynarodowym znaczeniu jego działalności. 
W polskich słownikach i encyklopediach Kardynał przedstawiany jest przede 
wszystkim jako obrońca katolicyzmu oraz organizator Kościoła w Polsce, który 
odegrał kluczową rolę we wprowadzaniu postanowień Soboru Trydenckiego. 
Podkreśla się także jego wkład w rozwój edukacji katolickiej. Ksiądz Profesor 
zaprezentował następnie wybrane hasła, ukazujące sylwetkę biskupa warmiń-
skiego, omawiając je szczegółowo. W podsumowaniu zaznaczył, że obecność 
kardynała Hozjusza w słownikach i encyklopediach różnych krajów dowodzi 
jego ponadregionalnego znaczenia oraz trwałego wpływu na historię Kościoła 
katolickiego i politykę XVI wieku. Następnie dr Maria Piechocka-Kłos (Wy-
dział Teologii UWM w Olsztynie) wygłosiła prelekcję pt. Ad fontes – recep-
cja antyku w twórczości Kardynała Stanisława Hozjusza. W pierwszej części 
wystąpienia prelegentka omówiła znajomość języków klasycznych Kardynała, 
który w młodości intensywnie zgłębiał wiedzę na temat dziedzictwa starożytnej 
Grecji, Rzymu oraz tradycji biblijnej. Hozjusz, podobnie jak Erazm z Rotterda-
mu, studiował filologię klasyczną i biblijną. Następnie, analizując jego dzieło 
Confessio catholicae fidei christiana, prelegentka skupiła się na nawiązaniach 
do antyku w twórczości Hozjusza oraz na sposobie, w jaki odwoływał się on 
do Ojców Kościoła i Biblii. Podkreśliła również klasyczną erudycję Kardynała, 
przejawiającą się m.in. w jego młodzieńczej twórczości poetyckiej. Ks. dr hab. 
Marek Jodkowski, prof. UWM (Wydział Teologii UWM w Olsztynie) omó-
wił temat: Stowarzyszenie Kardynała Stanisława Hozjusza w pierwszej połowie  
XX wieku. W swojej prelekcji poruszył kwestię niezrealizowanego postulatu 
utworzenia stowarzyszenia księży polskich w Prusach Wschodnich, którego ce-
lem było jednoczenie duchowieństwa identyfikującego się z ruchem polskim 
oraz prowadzenie badań nad działalnością Kardynała Hozjusza. Ostatnim pre-
legentem sesji był ks. dr inż. Zbigniew Czernik (Muzeum Archidiecezji War-
mińskiej w Olsztynie), który zaprezentował temat: Przedstawienia Kardynała 
Stanisława Hozjusza w malarstwie i grafice. Kardynał zapisał się w historii  



O kardynale Stanisławie Hozjuszu (1504–1579) – jako teologu, humaniście... 307

i sztuce jako ważna postać. Przedstawienia Hozjusza, tworzone na przestrzeni 
wieków, ukazują go jako dostojnika kościelnego, teologa i obrońcę katolicyzmu. 
Ksiądz Doktor pokazał i omówił wybrane obrazy oraz grafiki przedstawiające 
Warmińskiego Biskupa.

Ostatnia sesja dwudniowej konferencji była moderowana przez dr hab. Ka-
tarzynę Parzych-Blakiewicz, prof. UWM (Wydział Teologii UWM w Olszty-
nie). Obrady rozpoczął ks. dr hab. Karol Jasiński, prof. UWM (Wydział Teologii 
UWM w Olsztynie), który przedstawił temat: Filozoficzne inspiracje chrze-
ścijańskiego humanizmu Kardynała Stanisława Hozjusza. W pierwszej części 
wystąpienia prelegent omówił zagadnienie humanizmu, obejmujące studium 
języków klasycznych, retorykę, literaturę, historię oraz starożytną filozofię mo-
ralną. Następnie przedstawił filozofów (Platon, Arystoteles, Plutarch, Cyceron, 
Augustyn z Hippony, Bernard z Clairvaux, Erazm z Rotterdamu) oraz nurty fi-
lozoficzne (neoplatonizm, stoicyzm), które stanowiły inspirację dla Hozjusza.  
W podsumowaniu, prelegent scharakteryzował główne idee filozoficzne Kardy-
nała, obejmujące m.in. kwestie, takie jak poznanie Boga jako cel życia, sub-
stancjalność, hylemorfizm, poznanie przez wiarę i oświecenie, a także moralny 
charakter relacji człowiek–Bóg. Ks. dr hab. Marek Żmudziński, prof. UWM 
(Wydział Teologii UWM w Olsztynie) wygłosił temat: Apologia Kościoła we-
dług Kardynała Stanisława Hozjusza. Poruszył zagadnienie dotyczące działal-
ności Kardynała w zakresie apologii, szczególnie w kontekście argumentacji 
przeciw postulatom reformacji. W pierwszej części prelekcji omówił apologię 
jako ważną i kluczową dziedzinę teologiczną. Następnie podkreślił, że Biskup 
Warmiński był jednym z czołowych obrońców katolicyzmu w dobie reformacji, 
a jego apologia opierała się na przekonaniu o nieomylności Kościoła katolickie-
go. Ruch XVI-wiecznej reformacji wzbudził potrzebę rozważań apologetycz-
nych, aby zmierzyć się z zarzutami polemistów. W swoich dziełach, zwłaszcza  
w Confessio fidei catholicae Christiana argumentował, że prawdziwa wiara 
może istnieć jedynie w Kościele rzymskokatolickim, który został ustanowiony 
przez Chrystusa i czerpie autorytet z sukcesji apostolskiej. Wspierając się argu-
mentami starożytnych pisarzy, takich jak Ireneusz, Tertulian, Cyprian, Lakta-
cjusz czy Hilary, Kardynał wysnuł wnioski stanowiące podstawę klasycznej apo-
logetyki. Kolejna prelekcja dotyczyła tematu Aksjologii sakramentu małżeństwa 
w »Wyznaniu wiary« Kardynała Stanisława Hozjusza. Wygłosiła ją dr Sylwia 
Mikołajczak (Wydział Teologii UWM w Olsztynie), wyjaśniając, że Hozjusz 
w dziele Confessio fidei catholicae Christiana wskazuje na sakramentalny cha-
rakter małżeństwa jako ustanowionego przez Boga, nierozerwalnego związku 
mężczyzny i kobiety. Aksjologia Kardynała opierała się na katolickiej nauce  
o małżeństwie jako rzeczywistości świętej. Nawiązując do myśli św. Augustyna 
z Hippony, Warmiński Teolog argumentował, że sakramentalność małżeństwa 



Ewa Czaplicka, Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz308

oraz jego wartość opierają się na filarach: miłości i wierności, potomstwie oraz 
nierozerwalności. Małżeństwo było dla niego nie tylko instytucją prawną, ale sa-
kramentem udzielającym łaski, wzmacniającym wierność i miłość małżonków. 
Kardynał podkreślał nierozerwalność małżeństwa, sprzeciwiając się rozwodom 
propagowanym przez reformację. Następnie ks. dr hab. Adam Bielinowicz, prof. 
UWM (Wydział Teologii UWM w Olsztynie) przedstawił temat: Działalność 
edukacyjna Kardynała Stanisława Hozjusza. Prelegent omówił ścieżkę dydak-
tyczną Kardynała oraz jego wkład w budowę struktur kształcenia katolickiego 
na Warmii. Przedstawił jego starania i osiągnięcia w zakresie organizacji naucza-
nia katolickiego, m.in. w Lubawie i Chełmie, które zostały ukoronowane usta-
nowieniem Wyższego Seminarium Duchownego w Braniewie. Troska i zaanga-
żowanie Kardynała w zaplanowanie właściwego procesu formacji duchowej były 
wzorcowe. Konstytucja Seminarium Duchownego w Braniewie stała się mode-
lem dla nowo powstających seminariów duchownych. Ostatnia prelekcja w sesji 
objęła temat: Kardynał Stanisław Hozjusz a inne religie i wyznania chrześcijań-
skie. Została wygłoszona przez dr Ewelinę M. Mączkę (Wydział Teologii UWM 
w Olsztynie). Celem wystąpienia było przedstawienie nauki Stanisława Hozju-
sza na temat innych religii i wyznań chrześcijańskich. Prelegentka we wstępie 
przybliżyła słuchaczom specyfikę XVI wieku – okresu rozkwitu nauki, literatury  
i sztuki, stanowiącego dla Kościoła czas wyzwań. W 1517 roku Marcin Luter 
ogłosił w Wittenberdze swoje tezy, co zapoczątkowało wstrząsy i istotne zmiany 
w Kościele. Wydarzenie to roznieciło ogień reformacji i kontrreformacji, utrwala-
jąc podział Europy na część katolicką i protestancką. Kardynał Stanisław Hozjusz 
żył w tych burzliwych czasach, wyróżniając się jako wybitny teolog, autor licz-
nych polemik i przedstawiciel ruchu odnowy Kościoła. Jego twórczość miała cha-
rakter teologiczno-polemiczny. Kardynał był gorliwym zwolennikiem kontrrefor-
macji, zdecydowanie dążył do umocnienia Kościoła katolickiego i zmniejszenia 
wpływów innych wyznań chrześcijańskich (protestantyzmu, luteranizmu i kalwi-
nizmu), postrzegając je jako zagrożenie dla jedności wiary. W swoich dziełach, 
a szczególnie w Confessio catholicae fidei christiana, krytykował reformację  
i jej doktryny, podkreślając jedność i nieomylność Kościoła katolickiego. Popierał 
działania Soboru Trydenckiego. Dyskusje tego dnia zakończyły się refleksjami, 
sygnalizującymi, że tematyka dotycząca osoby i dziedzictwa Kardynała Stanisła-
wa Hozjusza jest wciąż aktualna i należy ją nieustannie pogłębiać. 

Naukowemu wydarzeniu towarzyszył wernisaż wystawy poświęconej słu-
dze Bożemu Stanisławowi Hozjuszowi. Zaprezentowane obrazy były dziełem 
współczesnych artystów warmińskich, którzy przedstawili miasto Braniewo, 
gdzie powstało pierwsze w Polsce Kolegium Jezuickie oraz osobę Kardynała 
Stanisława Hozjusza. Wernisaż odbył się w auli Jana Pawła II przy kościele św. 
Stanisława w Rzymie, via delle Botteghe Oscure 15. 



O kardynale Stanisławie Hozjuszu (1504–1579) – jako teologu, humaniście... 309

Uroczystego zamknięcia obrad dokonał ks. dr hab. Marek Żmudziński, prof. 
UWM – dziekan Wydziału Teologii UWM w Olsztynie. W podsumowaniu pod-
kreślił, że wszystkie referaty cieszyły się dużym zainteresowaniem słuchaczy, 
co zaowocowało ożywioną dyskusją. Różnorodność zagadnień dotyczących 
Kardynała Hozjusza oraz wielowątkowość wystąpień potwierdziły, że tematy-
ka hozjańska pozostaje wciąż interesująca w kręgu zainteresowań teologów, 
historyków, prawników i filozofów. Ta różnorodność poznawcza przekonuje  
o  możliwości dalszych badań, a także o potrzebie wymiany doświadczeń ba-
dawczych oraz aktualizacji myśli zaczerpniętej z dzieł Hozjusza. Ksiądz dzie-
kan podziękował uczestnikom za obecność oraz wygłoszenie interesujących  
i wartościowych referatów, zapraszając jednocześnie do kontynuacji badań do-
tyczących osoby kardynała Hozjusza i pozostawionych przez niego dzieł.



Ewa Czaplicka, Ewelina M. Mączka, Katarzyna Parzych-Blakiewicz310



OMÓWIENIA I SPRAWOZDANIA

FORUM TEOLOGICZNE XXVI, 2025
ISSN 1641-1196, e-ISSN 2450-0836

DOI: 10.31648/ft.11712

Emil Kumka OFMConv.: Przemieniony w sercu, przemieniony w ciele. 
Stygmaty św. Franciszka w przekładzie źródeł, Wydawnictwo Franciszka-
nów „Bratni Zew”, Kraków 2024, ss. 289 [ISBN: 978-83-7485-542-6]

Franciszkańskie Wydawnictwo „Bratni Zew” oddało do rąk Czytelników 
książkę pt. Przemieniony w sercu, przemieniony w ciele. Stygmaty św. Fran-
ciszka w przekładzie źródeł, której autorem jest o. Emil Kumka – franciszkanin 
konwentualny, profesor historii Kościoła oraz pracownik naukowy Papieskiego 
Wydziału Teologicznego św. Bonawentury w Rzymie.

Publikacja ta ukazała się z okazji 800. rocznicy mistycznego doświadcze-
nia stygmatów przez św. Franciszka z Asyżu, obchodzona w rodzinach fran-
ciszkańskich jako jubileusz będący zaproszeniem do duchowego towarzyszenia 
Założycielowi.

W książce Autor zaprezentował obszerne fragmenty źródeł franciszkań-
skich, zawierające świadectwa dotyczące stygmatów św. Franciszka. Każdy 
cytat został opatrzony komentarzem i zaopatrzony w aparat krytyczny w formie 
bogatych przypisów bibliograficznych. Do opracowania dołączono bibliografię 
oraz indeks nazwisk i indeks rzeczowy.

Autor podzielił książkę na pięć rozdziałów: (1) zagadnienia wstępne (tu jest 
opisany fenomen stygmatów, stygmaty św. Franciszka oraz krzyż w charyzma-
cie św. Franciszka), (2) świadectwa franciszkańskie w pismach hagiograficz-
nych, (3) świadectwa franciszkańskie w pozostałych pismach, (4) świadectwa 
pozafranciszkańskie, (5) podsumowanie, konkludujące o życiu Świętego, jako 
całkowicie skoncentrowanym na Jezusie Chrystusie.

W pierwszym rozdziale omówiono fenomen stygmatów, rozumianych jako 
znaki Chrystusowe, najczęściej pojawiające się na dłoniach, stopach i klatce 
piersiowej. Autor wskazuje na List do Galatów (6,17), jako pierwszy zapis od-
noszący się do takich znaków. Słowo „stygmaty” pojawia się w źródłach od 
XIII wieku, m.in. w Liście okólnym o śmierci św. Franciszka autorstwa bra-
ta Eliasza z Kortony. Od tego czasu do dziś zanotowano kilkaset przypadków 
podobnych zjawisk. Doświadczenie stygmatów ma różne formy – od samego 
odczuwania bólu w symbolicznych miejscach, po pojawienie się krwawiących 
ran. Każdy przypadek podlega badaniom medycznym i teologicznym w celu 



Omówienia i sprawozdania312

ustalenia autentyczności. Istnieje wiele wypowiedzi Kościoła weryfikujących 
autentyczność stygmatów św. Franciszka z perspektywy historycznej. Autor 
podkreśla także konieczność medycznej oceny nadzwyczajnych znaków na cie-
le człowieka. W przypadku św. Franciszka mamy do dyspozycji szczegółowy 
opis. Autor wyjaśnia cudowność autentycznych ran Chrystusowych – różnią się 
one od ran chirurgicznych czy naturalnych. Towarzyszy im kłujący ból. Nie ule-
gają zakażeniom, nie goją się samoistnie, a czasem po prostu znikają. Krew ma 
charakter tętniczy, jest bezwonna lub pachnąca. Osoby doświadczające stygma-
tów nierzadko otrzymują również inne nadzwyczajne dary, jak np. jasnowidze-
nie, bilokacja czy mówienie różnymi językami. Znane są próby racjonalnego 
wyjaśnienia zjawiska stygmatyzacji. Omawiając stygmaty św. Franciszka, 
Autor osadza je w kontekście hagiograficznym, ukazując Świętego jako osobę 
głęboko uduchowioną, szczególnie miłującą Chrystusa Ukrzyżowanego. Jego 
modlitwa pod krzyżem towarzyszyła duchowej przemianie, która doprowadziła 
do realizacji Bożego posłannictwa, polegającego na założeniu zakonu opartego 
na charyzmacie ubóstwa.

Rozdział drugi, pt. Świadectwa franciszkańskie. Hagiografia, prezentuje 
wypowiedzi z następujących źródeł franciszkańskich: 

	− Brat Eliasz: List okólny o śmierci św. Franciszka.
	− Brat Leon: Błogosławieństwo dla brata Leona.
	− Tomasz z Celano: Życiorys błogosławionego Franciszka, 90, 94–96, 112–

113, 116–117, 118–119, 151.
	− Julian ze Spiry: Legenda do czytania w chórze, 11.
	− Julian ze Spiry: Oficjum rymowane o świętym Franciszku, 19, 21, 24, 26.
	− Julian ze Spiry: Legenda o św. Franciszku, 61–62, 63, 71–72.
	− Henryk z Avranches: Legenda wierszowana o świętym Franciszku, I, XII, XIV.
	− Tomasz z Celano: Żywot naszego ojca błogosławionego Franciszka, 72–

73, 88–89.
	− Jan z Perugii: O początku albo założeniu Zakonu, 46.
	− Tomasz z Celano: Memoriał, 10–11, 135–136, 137, 138, 217.
	− Tomasz z Celano: Traktat, 2, 3, 4, 5, 39.
	− Św. Bonawentura z Bagnoregio: Życiorys większy św. Franciszka z Asyżu, 

Prolog 2; 4,11; 9,2; 13,3; 13,4; 13,5; 14,3; 14,2–3; 15,4–5.
	− Św. Bonawentura z Bagnoregio: Życiorys mniejszy św. Franciszka, 6,1–2; 

6,3–4; 6,9.
	− Anonim: Relacja Trzech Towarzyszy, 14, 69–70.
	− Anonim: Zbiór asyski, 118.
	− Anonim: Zwierciadło doskonałości (relacja dłuższa), 99.
	− Anonim: Kwiatki św. Franciszka z Asyżu. O przenajświętszych stygmatach 

świętego Franciszka i ich rozpamiętywaniach.



Omówienia i sprawozdania 313

	− Anonim: Kwiatki św. Franciszka z Asyżu. O pierwszym rozpamiętywaniu 
stygmatów przenajświętszych.

	− Anonim: Kwiatki św. Franciszka z Asyżu. O drugim rozpamiętywaniu 
stygmatów przenajświętszych.

	− Anonim: Kwiatki św. Franciszka z Asyżu. O trzecim rozpamiętywaniu 
stygmatów przenajświętszych.

	− Anonim: Kwiatki św. Franciszka z Asyżu. O czwartym rozpamiętywaniu 
stygmatów przenajświętszych.

	− Anonim: Kwiatki św. Franciszka z Asyżu. O piątym rozpamiętywaniu 
stygmatów przenajświętszych.

Wymienione wyżej źródła są dostępne w języku polskim. Autor korzystał  
z dwóch zbiorów źródeł franciszkańskich: Źródła franciszkańskie, red. R. Prejs, 
Z.J. Kijas, Kraków 2005 i Źródła franciszkańskie (XIII–XIV w), t. 3, red. R. Wit-
kowski, Poznań – Warszawa 2007; oraz dwóch publikacji monograficznych: To-
masza z Celano, Żywota naszego ojca, błogosławionego Franciszka, opracowa-
nie i edycja tekstu J. Dalarun, tłum. A. Horowski, Kraków 2017 i Kwiatki św. 
Franciszka z Asyżu. O przenajświętszych stygmatach świętego Franciszka i ich 
rozpamiętywaniu, tłum. L. Staff, Warszawa 1996.

Rozdział trzeci, pt. Świadectwa franciszkańskie. Pozostałe pisma. W tej 
części omówiono następujące źródła:

	− Tractatus Fr. Thomae vulgo dicti de Eccleston: De Adwentu Fratrum Mino-
rum in Angliam

	− Fratris Jordani: Chronica
	− Salimbene de Adam: Cronica
	− Thomae Tusci: Gesta imperatorum et Pontificum
	− Instrumentum de stigmatibus beati Francisci
	− Iacopone da Todi: Lauda, LXI
	− Ubertino z Cesale: Drzewo życia, księga piąta, rozdział IV: Jezus – serafin 

skrzydlaty

Sześć pierwszych źródeł nie zostało dotąd przetłumaczonych na język pol-
ski. Autor korzystał z ich oryginalnych wydań monograficznych, dokonując 
własnych przekładów, z odwołaniem do oryginału w przypisie. Siódme źródło 
jest zacytowane za: Antologia Mistyków Franciszkańskich, t. 4, Kraków 1991.

Rozdział czwarty, pt. Świadectwa pozafranciszkańskie. W tej części 
uwzględniono wypowiedzi z następujących źródeł:

	− Lucas Tudensis: Adversus Elbigensium errores, liber II, cap. 11
	− Roger de Wendover: Flores historiarum
	− Vita Gregorii IX



Omówienia i sprawozdania314

	− Philippe Mouskes: Chronique rimèe
	− Bartolomeo Tridentinus: Liber epilogorum in gesta sanctorum
	− Iacopo da Varazze: Legenda s. Francisci
	− Anonim: Legenda Monacensis
	− Incerti auctoris: Chronica Danorum et precipue Sialandiae
	− Dante Aloghieri: Boska komedia, Raj

Przytoczenia z ośmiu pierwszych źródeł są tłumaczeniami własnymi auto-
ra, przygotowanymi na podstawie oryginalnych tekstów, z uwzględnieniem ich 
wersji źródłowej w przypisach. Fragment przekładu z Boskiej komedii pochodzi 
z wydania: J. Korsak, Warszawa 2012.

Ostatni rozdział, pt. Podróż, stanowi swoiste zakończenie. Autor przed-
stawia duchowy portret św. Franciszka, skoncentrowany na podobieństwie 
do Chrystusa jako postaci zbliżającej się stopniowo do ideału alter Christus. 
Stygmaty ukazane są jako katalizator przemiany duchowej, dzięki której można 
dostrzec drogę Świętego – drogę miłości i całkowitego oddania się Bogu. Fran-
ciszek „płonął” żarliwością i miłością, był „rozpalony najgorętszym uczuciem 
do Chrystusa”.

Książka o. Emila Kumki, prezentująca źródła franciszkańskie dotyczące 
stygmatów św. Franciszka, stanowi cenne opracowanie zarówno dla badaczy 
zajmujących się franciszkanizmem, jak i dla teologów duchowości oraz hagio-
logów. Nie jest to publikacja do jednokrotnej lektury – wzbudza refleksję, re-
zonuje duchowo i intelektualnie, a tym samym zachęca do ponownego sięgania 
po zawarte w niej treści. Dzięki temu możliwe jest pogłębianie refleksji nad 
chrystocentrycznym wymiarem relacji człowieka z Bogiem. Św. Franciszek  
z Asyżu, ukazany przez pryzmat stygmatów, jawi się jako mistrz cnoty ubóstwa 
– charyzmatycznie rozwijanej w duchowości rodzin franciszkańskich. Można 
w nim również dostrzec nauczyciela inspirującego współczesnych chrześcijan 
do wejścia na drogę chrześcijańskiego ubóstwa – pojmowanego jako cnota 
eklezjalna, umacniająca więzi wspólnotowe oraz uzdalniająca do realizacji klu-
czowych zadań Kościoła w świecie.

Katarzyna Parzych-Blakiewicz 
[Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie; 

ORCID: 0000-0002-7965-9064]



Omówienia i sprawozdania 315

Sprawozdanie z konferencji: Czy ma jeszcze sens samo pytanie o sens? Ku 
argumentowi z Wielkiego Sensu (życia i świata). XI edycja Marian Rusec-
ki Memorial Lectures (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, 12 
grudnia 2023 r.)

W dniu 12 grudnia 2023 roku, w 25. rocznicę ogłoszenia encykliki Fides et 
ratio Jana Pawła II, odbyła się XI edycja corocznej konferencji, pt. Marian Ru-
secki Memorial Lectures, zorganizowana przez Sekcję Teologii Fundamental-
nej KUL. Wydarzenie poświęcono wybitnemu teologowi Sekcji – ks. prof. Ma-
rianowi Ruseckiemu – oraz uczczono śp. ks. dra Zbigniewa Krzyszowskiego, 
wykładowcę tej dyscypliny. Celem konferencji było zarysowanie argumentu  
z „Wielkiego Sensu” (życia i świata) w kontekście zadań teologii fundamental-
nej. Konferencję przeprowadzono w formie hybrydowej, umożliwiając udział 
szerszemu gronu odbiorców. 

Obrady zainaugurowano Mszą św. w intencji śp. ks. Krzyszowskiego  
w Kościele Akademickim KUL, po czym otwarcia dokonała s. prof. Beata Za-
rzycka, prorektor ds. Nauki i Kadr. Wprowadzenie merytoryczne przedstawił 
ks. prof. dr hab. Krzysztof Kaucha (Sekcja Teologii Fundamentalnej KUL).

Sesję I, moderowaną przez ks. dr. Filipa Krauze (Sekcja Teologii Funda-
mentalnej KUL), otworzył referat s. prof. Beaty Zarzyckiej (Katedra Psycho-
logii Społecznej i Psychologii Religii KUL), pt. Sens życia w doświadczeniu 
człowieka, analizujący poszukiwania znaczenia egzystencji. Następnie mgr 
lic. Agnieszka Wojtyra (TSL KUL) w prelekcji Co młodzi ludzie myślą o celu  
i sensie życia? zaprezentowała wyniki badań (IV kwartał 2023) na temat rozu-
mienia sensu życia przez wierzącą młodzież, łącząc perspektywę socjologiczną 
z teologiczną. Kolejna prelegentka, s. dr hab. Joanna Nowińska (UŚ Katowice),  
w wystąpieniu Co Biblia mówi o sensie życia i świata?, ukazała dynamikę 
Bożego działania w kontekście sensu rzeczywistości. Ks. dr Rafał Pokrywi-
ński (UKSW w Warszawie) w referacie Co encyklika „Fides et ratio” mówi  
o prawdzie, celu i sensie istnienia? Czy (i co) mówi o Wielkim Sensie? wskazał, 
że dokument łączy prawdę, cel i sens istnienia w Bogu – „Wielkim Sensie” 
objawionym w Chrystusie – Najwyższej Prawdzie. Sesję zamknął ks. dr hab. 
Paweł Borto (Sekcja Teologii Fundamentalnej KUL) wystąpieniem Ks. Marian 
Rusecki o sensie życia i świata, sensie chrześcijaństwa i Wielkim Sensie, pod-
kreślając, że wyjątkowość chrześcijaństwa opiera się na Zmartwychwstaniu 
Chrystusa objawiającym „Wielki Sens”. 

Dyskusja moderowana przez ks. dr. Filipa Krauze koncentrowała się na 
roli historii i czasu w doświadczaniu sensu, gdzie Bóg działa „teraz” w dziejach 
świata, a kluczem jest słuchanie Słowa Bożego (Nowińska). Rozważano wy-
miary czasu (Kaucha) i objawieniowy charakter chrześcijaństwa (Borto). Zgod-



Omówienia i sprawozdania316

nie z Fides et ratio, „małe sensy” są niewystarczające bez „Wielkiego Sensu” 
(Pokrywiński), podkreślano też wartość doświadczenia religijnego w odkrywa-
niu sensu (Wojtyra).

Sesję II, prowadzoną przez ks. dr. hab. Pawła Borto, rozpoczął referat ks. dr. 
Andrzeja Persidoka (AK Warszawa), pt. Religie o sensie życia i świata, ukazu-
jący dla przykładu pojmowanie sensu w buddyzmie. Ks. dr hab. Miłosz Hołda 
(UPJPII Kraków, KUL Lublin) w prelekcji Z powrotem do sensu. O najnowszej 
odsłonie filozoficznego sporu, czy życie ma sens przedstawił współczesny spór 
o sens życia i wyzwania dla chrześcijaństwa wobec konkurencyjnych narracji  
o „Wielkim Sensie”. Mgr lic. Rafał Kraśnicki (Szkoła Doktorska KUL), w ana-
lizie Tropy Wielkiego Sensu w książce „Pochodzenie i przeznaczenie” Josepha 
Ratzingera wskazał, że „Wielki Sens” zakorzenia się w stwórczym zamyśle 
Boga, wypełniając w Logosie – Chrystusie, który nadaje kosmosowi i historii 
eschatologiczną pełnię. Ks. dr hab. Jacenty Mastej, prof. KUL (Sekcja Teologii 
Fundamentalnej KUL) w wykładzie Sensem jest Chrystus. Fundamentalna chry-
stologia sensu w świetle myśli Josepha Ratzingera dowodził, że Jezus jako wcie-
lony Logos integruje rozproszone „ziarna sensu” w spójną całość stworzenia. 
Sesję zamknął ks. prof. dr hab. Krzysztof Kaucha referatem Argument z Wielkie-
go Sensu: próba sformułowania, dowodząc, że źródłem „Wielkiego Sensu” jest 
transcendentny Bóg-Logos, zaś Zmartwychwstanie Chrystusa – jako zapowiedź 
finału dziejów – nadaje sens cierpieniu i gwarantuje trwałość dobra (Ratzinger, 
Rusecki). 

W dyskusji padł zarzut, iż istnienia „Wielkiego Sensu” rozumianego jako 
nadrzędnego znaczenia rzeczywistości – nie da się udowodnić w ścisły, logicz-
ny sposób (przesłanka → wniosek). Zamiast tego proponowano traktować go 
jako intuicję, której podstawą miałyby być dwa przekonania – o istnieniu Boga 
oraz o tym, że stworzona przez Niego rzeczywistość ma głęboki sens. W związ-
ku z tym sugerowano, by chrześcijaństwo prezentować po prostu jako jedną  
z konkurencyjnych „narracji” (Hołda). Na postawiony zarzut odpowiedziano, 
że obrona chrześcijańskiej wizji sensu nie musi ograniczać się wyłącznie do 
ścisłej logiki formalnej. Jako alternatywę przywołano myśl Ratzingera, wska-
zującą na fundamentalny wybór: albo Bóg i Wielki Sens, albo nicość i nihilizm. 
W tym ujęciu poszukiwanie sensu nie jest „kulturową neurozą” (Wendy Syfret, 
Pogodni nihiliści). Natomiast redukcja całej rzeczywistości do „narracji” sta-
nowi ucieczkę od odpowiedzialności. Prelegent zwrócił też uwagę, że chrze-
ścijaństwo – podobnie jak judaizm – odwołuje się do faktów, nie jest tylko 
„opowieścią” (Kaucha).

Podsumowania dokonał ks. prof. KUL dr hab. Jacenty Mastej, podkreśla-
jąc, że „Wielki Sens” nie jest abstrakcją – znajduje konkret w Chrystusie, które-
go zmartwychwstanie stanowi rację nadziei. Na zakończenie podziękował pre-



Omówienia i sprawozdania 317

legentom za merytoryczny wkład i wszystkim zaangażowanym w organizację, 
szczególnie za obsługę techniczną p. mgr. lic. Rafałowi Kraśnickiemu. Słowa 
wdzięczności skierował także do instytucji patronackich: Stowarzyszenia Teo-
logów Fundamentalnych w Polsce, Komisji Teologii Oddziału PAN w Lubli-
nie i Wydziału VI Nauk Teologicznych LTN. Kolejna edycja Marian Rusecki 
Memorial Lectures potwierdziła, że pytanie o sens ma nie tylko znaczenie, ale 
stanowi serce dialogu między wiarą a rozumem.

Agnieszka Wojtyra
[Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II; 

ORCID: 0000-0002-4352-3018]

Sprawozdanie z VIII Międzynarodowego Sympozjum Familiologicznego 
pt. Dziecko w rodzinie. Poszukiwanie integralnej platformy do badań fami-
liologicznych (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, 12 czerwca 
2024 r.)

W dniu 12 czerwca 2024 r. na Wydziale Teologii Uniwersytetu Warmiń-
sko-Mazurskiego w Olsztynie odbyło się VIII Międzynarodowe Sympozjum 
Familiologiczne pt. Dziecko w rodzinie. Poszukiwanie integralnej platformy do 
badań familiologicznych. Organizatorem międzynarodowej konferencji, wzo-
rem poprzednich lat, była Katedra Teologii Fundamentalnej, Dogmatycznej  
i Nauk Biblijnych Wydziału Teologii UWM w Olsztynie, zaś współorganizato-
rem wydarzenia było Polskie Towarzystwo Teologiczne – Oddział w Elblągu. 

Konferencja naukowa została zrealizowana w formie hybrydowej, częścio-
wo stacjonarnie w siedzibie Wydziału Teologii UWM w Olsztynie, ul. Hozjusza 
15, a częściowo online na platformie Google Meet.

Celem tego wydarzenia naukowego było wspólne pochylenie się badaczy, 
reprezentujących różne dyscypliny, nad tematyką dziecka w rodzinie oraz jego 
wpływem na relacje rodzinne. Powyższa tematyka stanowi istotne zagadnie-
nie, a badania pozwalają na uwzględnienie różnych perspektyw naukowych. Do 
udziału w konferencji zaproszono badaczy i praktyków zainteresowanych tema-
tem dziecka, a szczególnie pedagogów, filozofów, teologów, religioznawców, 
socjologów i etnologów. W wydarzeniu uczestniczyło 16 prelegentów repre-
zentujących 10 ośrodków naukowych z Polski i zagranicy. Obrady podzielono 
na cztery sekcje tematyczne, w ramach których odbyły się panele dyskusyjne. 

Ks. dr hab. Marek Żmudziński, prof. UWM – Dziekan Wydziału Teologii 
UWM w Olsztynie uroczyście otworzył obrady, przywitał zebranych oraz pod-
kreślił znaczenie i aktualność podjętej problematyki. Następnie dr hab. Kata-



Omówienia i sprawozdania318

rzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM powitała zebranych gości i zaprosiła do 
wysłuchania prelekcji.

Pierwszy panel konferencji naukowej moderował ks. prof. dr hab. Janusz 
Bujak (Wydział Teologiczny, Uniwersytet Szczeciński). W tej sesji audytorium 
wysłuchało czterech prelekcji. Prof. dr Martín Carbajo-Núñez OFM (Papie-
ski Uniwersytet Antonianum w Rzymie) wygłosił referat na temat Edukacji  
i sztucznej inteligencji skupiając się na roli rodziny. Prelekcja dotyczyła bardzo 
aktualnego i ważnego tematu, obejmującego edukacyjne wykorzystanie sztucz-
nej inteligencji w życiu rodzinnym. W 2022 roku uruchomiono generatywny 
program AI (ChatGPT), z którego korzysta obecnie wielu młodych ludzi. Oj-
ciec Profesor omówił znaczenie i rosnącą rolę systemów sztucznej inteligencji 
oraz ich wpływ na redefinicję edukacji. Podkreślił, że obecny postęp techno-
logiczny skłania do ponownego przemyślenia sposobu podejścia do systemu 
edukacji, zarówno w szkole, jak i w rodzinie. Następnie przedstawił wskazówki 
dotyczące edukacyjnego wykorzystania sztucznej inteligencji przez rodziców, 
kierując się ideą humanizmu braterstwa. W swoich refleksjach nawiązał do 
pism św. Franciszka z Asyżu. Następnie prof. dr Paweł Sambor OFM (Papie-
ski Uniwersytet Antonianum w Rzymie) zaprezentował temat: Kwestia dzieci  
w sytuacji separacji i rozwodu. W prelekcji przypomniał, że rozwód rodziców 
stanowi jedno z najtrudniejszych doświadczeń w życiu dziecka, wpływając na 
jego emocje, rozwój oraz poczucie bezpieczeństwa. Reakcje dzieci na rozstanie 
rodziców zależą od ich wieku, temperamentu oraz sposobu, w jaki dorośli ra-
dzą sobie z trudną sytuacją. Często towarzyszą im lęk, smutek, poczucie winy 
czy trudności w relacjach z rówieśnikami. Profesor Arkadiusz Krasicki CSSp 
(Uniwersytet w Zadarze, Chorwacja) zaprezentował temat: Samuel – wymodlo-
ny od Boga. Rodzinna perypetia Alkany i Anny. Prelegent, nawiązując do bi-
blijnego opowiadania, poruszył problem niepłodności, której doświadcza wiele 
małżeństw. Biblijna historia Samuela i jego rodziców jest aktualna i stanowi 
odzwierciedlenie dramatu wielu małżeństw pragnących potomstwa. W swoim 
wystąpieniu, Ksiądz Profesor przeanalizował postawy małżonków wobec trud-
ności związanych z niepłodnością oraz zasugerował sposoby radzenia sobie z 
nimi w małżeństwie. Następnie ukazał Annę matkę Samuela jako bohaterkę, 
symbol kobiety, która była wierna w modlitwie Bogu. Rodzice Samuela jawią 
się jako przykład małżonków wiernych Bogu, zarówno w czynie, jak i modli-
twie. Ostatnim prelegentem w tej sesji był ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. 
UWM (Wydział Teologii UWM w Olsztynie), który omówił temat Męczeństwa 
dzieci w Ewangelii wg św. Mateusza 2,17–18. Prelegent przypomniał, że opis 
rzezi dokonanej przez wysłanników Heroda na dzieciach z Betlejem należy do 
kontekstu literacko-teologicznego tzw. „opisów dzieciństwa Jezusa”. W per-
spektywie biblijnej tekst ten, w odniesieniu do poruszanego na sympozjum 



Omówienia i sprawozdania 319

zagadnienia, zawiera interesujące przesłanie teologiczne, które jest aktualne 
w każdej epoce. Ksiądz Profesor omówił okoliczności historyczne wydarze-
nia opisanego w Mt 2,17–18, kontekst dalszy i bliższy wspomnianego tekstu 
oraz główne treści w perspektywie teologiczno-biblijnej, a także odniósł się do 
głównych problemów teologiczno-biblijnych zawartych w tekście, m.in. naro-
dziny Mesjasza–Króla i jego skutki, płacz Racheli – matki Izraela w relacji do 
Jr 31,15, męczeństwo niewinnych. Sesja zakończyła się dyskusją nawiązującą 
do wykorzystania IA w edukacji.

Ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM był moderatorem drugiej se-
sji. Obrady rozpoczął ks. dr hab. Paweł Rabczyński, prof. UWM wygłaszając 
prelekcję pt. Rodzina chrześcijańska w procesie odkrywania i kształtowania 
powołania kapłańskiego dziecka. Prelegent wskazał na trzy podstawowe środo-
wiska, w których dokonuje się proces rozpoznawania i kształtowania powołania 
kapłańskiego, tj. rodzina, parafia i seminarium duchowne. Zdaniem ks. Pawła 
Rabczyńskiego, w przypadku dziecka szczególne znaczenie ma rodzina i parafia, 
gdzie dokonuje się rozeznanie powołania, jego rozwój, a później towarzyszenie 
osobom powołanym. Prelegent podkreślił, że dzieci w rodzinie uczą się życia 
według wyższych wartości, kształtują postawy i charaktery, przyjmują normy 
i wzorce zachowań, nabywają umiejętności dawania świadectwa swojej wiary, 
przeżywają swoje pierwsze doświadczenia religijne i kościelne. Wystąpienie 
zostało zakończone refleksją na temat postępującej sekularyzacji społeczeń-
stwa i spadku religijności w rodzinach, powodujących m.in. zaburzenie procesu 
międzypokoleniowego przekazywania wiary. Profesor Kotel DaDon (Uniwer-
sytet w Zagrzebiu, Chorwacja), w przedłożeniu Wychowanie dzieci do świętości  
w judaizmie: Przykazanie i całkowite poświęcenie, przybliżył słuchaczom temat 
zasad wychowania opartych na Torze. Nawiązał do źródeł biblijnych i rabinicz-
nych od okresu talmudycznego po współczesność. Przypomniał, że w kulturze 
żydowskiej, obowiązek wychowania dzieci zajmuje bardzo ważne miejsce i do-
tyczy rodziców, ale też innych osób ze wspólnoty. Omówił zasady wychowania 
do świętości, uwzględniając rolę rodziny, szkoły, dyscypliny, moralności oraz 
znaczenie osobistego przykładu. W końcowej części wystąpienia podkreślił 
walor edukacji, który uwidacznia się u nauczycieli prawa żydowskiego oraz  
w relacjach osób ocalałych z Holokaustu. Ostatnia prelekcja w tej sesji dotyczy-
ła Edukacji islamskiej i roli rodziców w rozwoju dziecka, a wygłosiła ją Deniz 
Doganay (Szkoła Główna Handlowa w Warszawie). Prelegentka omówiła za-
sady islamskiego rodzicielstwa oparte na Koranie, hadisach oraz nawiązała do 
filozofów: Ibn Sina i Al-Ghazali.

Trzecia sesja była moderowana przez dr. Bogdana Kulika MSF (Towarzy-
stwo Teologów Dogmatyków). Pierwszy prelegent, dr hab. Wojciech Gajewski, 
prof. UG (Uniwersytet Gdański), przedstawił temat: Wychować czy wyrzucić? 



Omówienia i sprawozdania320

Dylematy kultury antycznej. Swoje wystąpienie poświęcił tematyce dzieciobój-
stwa. Przypomniał, że zjawisko to towarzyszy ludzkości od czasów prehisto-
rycznych, a w starożytnej Grecji i Rzymie traktowane było jako rodzaj regu-
lacji demograficznej. Mimo to, zdaniem prelegenta, metoda ta nie była aż tak 
powszechna oraz wbrew pozorom była często przez starożytnych negatywnie 
oceniana z moralnego punktu widzenia. Jednak, analizując pisma filozoficzne 
i starożytną korespondencję ludzi epoki antyku, Pan Profesor zauważył przy-
zwolenie na porzucanie zgodnie z ius exponendi dzieci zarówno zdrowych, jak 
i niepełnosprawnych, skazując je na śmierć lub niewolnictwo. Na koniec wspo-
mniał o próbach interwencji cesarzy, którzy – chcąc zapobiec m.in. depopula-
cji – podejmowali działania ustawodawcze związane z tworzeniem programów 
stypendialnych dla dzieci. Pan Profesor zakończył swoje wystąpienie refleksją 
na temat powolnych przemian, które w tym zakresie przyniosło rodzące się 
chrześcijaństwo. Drugą prelegentką była dr Maria Piechocka-Kłos (Uniwersytet 
Warmińsko-Mazurski w Olsztynie), która wygłosiła referat pt. Wizja dzieciństwa 
w rzymskiej rodzinie w antyku. We wstępnie, Pani Doktor przypomniała wizję 
dzieciństwa w rodzinie żyjącej w starożytnym Rzymie, od dnia narodzin dziecka 
do czasu ukończenia przez nie wieku siedmiu lat i rozpoczęcia procesu eduka-
cji. W swoim przedłożeniu wyszła od przypomnienia statusu prawnego dziecka 
urodzonego w rzymskiej rodzinie. Podkreśliła, że na wizję dzieciństwa dziecka  
w antyku miał wpływ szereg uwarunkowań, m.in. status społeczny i ekonomicz-
ny rodziny, liczebność, struktura, organizacja oraz jej funkcjonowanie. Następnie 
prelegentka przedstawiła powinności rodziców, zwłaszcza ojca rodziny (pater 
familias), wobec noworodka, omówiła uroczystości rodzinne związane z przy-
jęciem dziecka do rodziny oraz udział najbliższego otoczenia w opiece nad nim, 
z uwzględnieniem m.in. czynników pielęgnacyjno-opiekuńczych i rekreacyjno-
-wychowawczych. Ostatnia prelekcja w trzecim panelu dotyczyła Zabójczych 
przesądów – przypadek stygmatyzacji „dzieci czarownic” z Nigerii, a wygło-
szona została przez dr Ewelinę M. Mączkę (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski  
w Olsztynie). Celem przedłożenia było przybliżenie problemu dotyczącego pięt-
nowania dzieci jako czarownic w Nigerii. Prelegentka wyjaśniła, że problem ten 
wynika z połączenia ubóstwa, braku edukacji i głęboko zakorzenionych przesą-
dów. W pierwszej części wystąpienia została scharakteryzowana tematyka ma-
gii w kontekście afrykańskim. Następnie omówiono zjawiska dzieci czarownic  
w Nigerii. W podsumowaniu skonkludowano, że to zjawisko jest dużym problem 
obejmującym wykluczenie społeczne, konsekwencją którego jest stygmatyzacja, 
przemoc, a także nieprzestrzeganie praw dzieci w tym państwie. Sesja zakończyła 
się dyskusją obejmującą obecną sytuację dzieci z regionów objętych wojną.

Moderatorem ostatniej sesji konferencji był ks. mgr Rafał Rozumowicz 
(Wydział Teologii Północnych Włoch w Mediolanie), a obrady rozpoczął  



Omówienia i sprawozdania 321

dr Ernesto Daza Encinas (Katolicki Uniwersytet Boliwiański Św. Pawła w Co-
chabamba) oraz ks. prof. dr hab. Ryszard Hajduk CSsR (Uniwersytet Warmiń-
sko-Mazurski w Olsztynie), którzy zaprezentowali temat: Dziecko w kulturze 
andyjskiej. Z wykładu słuchacze dowiedzieli się, że Ajmara to grupa etniczna 
zamieszkująca wyżyny Andów środkowych w Boliwii i Peru. Rodzina ma duże 
znaczenie i wartość w kulturze ajmara. Prelegenci opowiedzieli słuchaczom  
o zwyczajach i tradycjach obejmujących dzieci w kulturze ajmara. Kolejny 
referat, wygłoszony przez ks. dra Cezarego Opalacha (Uniwersytet Warmiń-
sko-Mazurski w Olsztynie), dotyczył tematu Retrospektywnej oceny postaw 
własnych rodziców przez członków wspólnoty Domowego Kościoła. Prelegent 
przywołał swoje wcześniejsze badania, z których wynika, że małżonkowie 
należący do wspólnoty Domowego Kościoła prezentują bardziej prawidłowe 
postawy rodzicielskie w wymiarze bliskości i komunikacji niż małżonkowie 
nienależący do żadnej wspólnoty religijnej. Ponadto dodał, że odniesienia ro-
dzicielskie rodziców należących do wspólnot cechują się także większą konse-
kwencją i autonomią oraz właściwą ochroną i wymaganiami. W dalszej części 
referatu ks. dr Cezary Opalach udzielił odpowiedzi na pytanie czy bardziej pra-
widłowe postawy rodzicielskie małżonków ze wspólnoty Domowego Kościoła 
są wynikiem uczestniczenia w formacji tej wspólnoty, czy też kopiowania po-
zytywnych wzorców wyniesionych z rodziny pochodzenia. Jako następna głos 
zabrała dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, prof. UWM, która wygłosiła 
referat na temat Teologicznej interpretacji sytuacji sieroctwa po śmierci rodzi-
ców. Według prelegentki, kwestia sieroctwa w aspekcie teologicznym może 
być wyjaśniona w oparciu o Objawienie Boże, które przedstawia Boga jako 
Ojca miłującego każdego człowieka. Działanie tak ogromnej ojcowskiej mi-
łości Boga jest niemożliwe do zmierzenia, bowiem przekracza granice ludz-
kiej miłości do drugiego człowieka. Choć miłość Boża jest silniejsza nawet 
od tej istniejącej między rodzicami a dziećmi, nie do końca jest przyjmowana 
przez ludzi, ponieważ przywiązanie człowieka do innych ludzi jest tak silne, że 
przysłania wizerunek bardziej kochającego Boga. We wnioskach zawarła kon-
kluzję mówiącą o tym, że doświadczenie sieroctwa znajduje ukojenie i sens 
w sferze życia religijnego, w której jest położony akcent na relacje z Bogiem 
jako Ojcem. Ostatnią prelegentką w tej sesji była dr Sylwia Mikołajczak (Uni-
wersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie), przybliżając zagadnienie Dziecka  
z niepełnosprawnością intelektualną w rodzinie. Prelegentka, swój referat roz-
poczęła od przypomnienia zasadniczego zadania rodziny wychowującej dziec-
ko z niepełnosprawnością intelektualną. Wskazała na konieczność zaspokajania 
jego potrzeb już od momentu narodzin. Wspomniała o obowiązku ciążącym na 
rodzicach, którzy pomimo emocji jakie wiążą się z przyjściem na świat dziec-
ka z niepełnosprawnością intelektualną, powinni zawsze pamiętać, że dzieci 



Omówienia i sprawozdania322

te posiadają takie same potrzeby biologiczne, psychiczne, emocjonalne oraz 
społeczne, jak ich pełnosprawni rówieśnicy. Przypomniała także o tym, że po-
trzebują one szczególnej miłości, poczucia bezpieczeństwa, akceptacji i zrozu-
mienia, zaś z powodu swojej niepełnosprawności mają szereg innych potrzeb, 
które wymagają specjalnego postępowania w stosunku do nich.

VIII Międzynarodowe Sympozjum Familiologiczne zakończyło się podsu-
mowującym wystąpieniem dr hab. Katarzyny Parzych-Blakiewicz, prof. UWM, 
która podziękowała wszystkim prelegentom i słuchaczom za udział. Zauważy-
ła, że wygłoszone prelekcje i dyskusje prowadzone podczas konferencji nie wy-
czerpują problematyki związanej z tematyką dziecka w rodzinie, ale wskazują 
na konieczność jego kontynuowania. 

Ewelina M. Mączka
[Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie; 

ORCID: 0000-0001-9574-443X]
Maria Piechocka-Kłos

[Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie; 
ORCID: 0000-0002-5909-5521]

Sprawozdanie z XXV Międzynarodowych Dni Interdyscyplinarnych pt. 
Cud – ujęcie interdyscyplinarne (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsz-
tynie, 19–20 listopada 2024 r.)

W dniach 19–20 listopada 2024 roku na Wydziale Teologii Uniwersytetu 
Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie odbyły się XXV Dni Interdyscyplinarne 
pt. Cud – ujęcie interdyscyplinarne. W Dniach wzięło udział 16 prelegentów, 
reprezentujących 9 jednostek naukowych (w tym 5 zagranicznych). Było to 
wieloaspektowe przedsięwzięcie, stanowiące płaszczyznę wymiany myśli na-
ukowej, przede wszystkim z pogranicza teologii, filozofii oraz prawa kanonicz-
nego. Wydział Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie, 
jako organizator międzynarodowej konferencji, umożliwił zainteresowanym 
udział zarówno stacjonarnie (w gmachu Wydziału Teologii UWM w Olsztynie), 
jak i za pośrednictwem platformy Google Meet.

Spotkanie rozpoczął ks. dr hab. Marek Żmudziński, prof. UWM – Dziekan 
Wydziału Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie, witając 
prelegentów oraz uczestników konferencji. Zgłoszone referaty podzielono tema-
tycznie na cztery sesje, które zaprezentowano podczas dwudniowej konferencji. 

Moderatorem pierwszej sesji był ks. dr hab. Marek Żmudziński, prof. 
UWM. W tej części wzięło udział czterech prelegentów. Jako pierwszy głos 



Omówienia i sprawozdania 323

zabrał ks. dr Bogdan Kulik, MSF (Towarzystwo Teologów Dogmatyków) na te-
mat: Czy cud potrzebuje wiary. Refleksja biblijno-teologiczna. Jak na początku 
zaznaczył, w literaturze przedmiotu istnieją różne propozycje podziału nowo-
testamentalnych cudów według ich przedmiotu, np. autorstwa Janusza Czer-
skiego, Tomasza Hergesela czy Michała Wojciechowskiego. Prelegent zapropo-
nował nowy podział cudów, poparty przykładami z Pisma Świętego. Pierwsza 
grupa to cuda uwarunkowane wiarą, w których Jezus wymagał głębokiego za-
ufania, jak przy uzdrowieniu niewidomych czy epileptyka. Były one znakiem 
objawienia Boga, a nie tylko Jego mocy i wymagały wiary w Jego mesjańską 
misję zbawczą. Druga grupa to cuda będące skutkiem wiary lub ją powodują-
ce. Przykłady to cuda Mojżesza, wzmacniające wiarę Izraelitów oraz Piotra, 
prowadzące do nawróceń. Trzecia grupa obejmuje cuda niezależne od wiary, 
jak uzdrowienie paralityka czy wskrzeszenie syna wdowy, gdzie Jezus działał 
z własnej inicjatywy, kierując się ludzkim cierpieniem, a nie wiarą proszących. 
Na zakończenie prelegent stwierdził, że cud potrzebuje wiary – nie zawsze jako 
warunku jego zaistnienia, ale zawsze jako warunku przyjęcia jego przesłania. 
Podkreślił, że nawet cuda pozornie niezależne od wiary pozostawały znakami 
Bożego orędzia, którego nie można przyjąć bez choćby otwartości i zaufania.

W swoim referacie, dr Sylwia Mikołajczak (Uniwersytet Warmińsko-Ma-
zurski w Olsztynie) omówiła analogię między semiologiczną koncepcją cudu 
a teorią komunikacji interpersonalnej. W wykładzie pt. Cud jako znak komu-
nikacji Boga z człowiekiem przedstawiła teologiczne postrzeganie cudu jako 
objawienia i zaproszenia do dialogu z Bogiem. Podkreśliła, że w teologii poso-
borowej cud nie jest jedynie nadprzyrodzonym wydarzeniem, lecz osobowym 
aktem Boga, skierowanym do konkretnej osoby. Jego głębsze znaczenie można 
w pełni zrozumieć jedynie w kontekście wiary. Koncepcja cudu jako znaku 
jest porównywana do teorii komunikacji interpersonalnej, w której kluczowe 
elementy to: nadawca (Bóg), odbiorca (człowiek), kod (język objawienia) i ka-
nał komunikacji. Cud przekazuje zarówno widzialny fenomen, jak i duchową 
treść, dostępną jedynie przez wiarę. To właśnie ona odgrywa kluczową rolę  
w jego zrozumieniu, stanowiąc jednocześnie zaproszenie do głębokiego dia-
logu z Bogiem. Odpowiedź na ten znak – wiara – jest niezbędna do pełnego 
odczytania jego przesłania. Prelegentka zwróciła również uwagę na bariery ko-
munikacyjne, takie jak sceptycyzm czy brak wiary, które mogą utrudnić właści-
we zrozumienie zjawisk nadprzyrodzonych. Podkreśliła, że cud jest procesem 
komunikacyjnym, w którym uczestniczą zarówno Bóg, jak i człowiek, a otwar-
tość na znak i odpowiednia postawa są kluczowe dla jego pełnego przyjęcia.

Następnie, ks. dr hab. Karol Jasiński, prof. UWM wygłosił referat pt. Cud 
jako fenomen przesycony. W kręgu myśli Jeana-Luca Mariona. Celem wystąpie-
nia była analiza rozumienia cudu w perspektywie jednego z najwybitniejszych 



Omówienia i sprawozdania324

współczesnych filozofów francuskich. Referat składał się z trzech zasadniczych 
części. W pierwszej, na tle różnych ujęć, przedstawiono koncepcję Mariona, 
według której cud jest zarówno znakiem (czynieniem przez Boga możliwym 
tego, co niemożliwe), jak i zjawiskiem (charakteryzującym się nadmiarem tre-
ści). W drugiej omówiono kluczowe aspekty teorii fenomenu przesyconego, ta-
kie jak darmowość daru, pojawianie się, nadmiar intuicji nad intencją oraz typy 
fenomenów przesyconych. Ostatnia część poświęcona była interpretacji tego 
zjawiska w kontekście cudu, zwłaszcza kwestii siły interpretacji jako subiek-
tywnego kryterium jego uznania oraz prymatu interpretacji subiektywizującej 
nad obiektywizującą.

Ostatnie wystąpienie tej sesji było poprowadzone przez dwoje prelegen-
tów: ks. dra hab. Piotra Towarka (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olszty-
nie) oraz prof. Lucianę Mirri (Wydział Teologiczny Emilia-Romania w Bolonii, 
Włochy). Na początku swojego wystąpienia autorzy odnieśli się do rosnącego 
zainteresowania egzorcyzmami w literaturze i filmie na przestrzeni ostatnich 
dekad, przywołując przykłady takie jak Egzorcysta oraz Egzorcyzmy Emily 
Rose. Zwrócili uwagę na sposób przedstawiania tego tematu w kulturze po-
pularnej oraz jego wpływ na społeczne postrzeganie egzorcyzmów. Następnie 
ks. dr hab. Piotr Towarek wyjaśnił kluczowe pojęcia związane z egzorcyzma-
mi, koncentrując się na ich teologicznym i historycznym znaczeniu. Zostały 
także omówione antydemoniczne praktyki starożytnego Wschodu, wskazując 
na rytuały egzorcyzmów w Egipcie, potwierdzone inskrypcją na steli Bentre-
sh, a także na używanie hymnów, amuletów i figurek ochronnych w Babilonii.  
W kulturze greckiej pojawiły się pierwsze formuły zaklęć, a judaizm, choć nie 
zawierał bezpośrednich odniesień do egzorcyzmów, stosował praktyki ochron-
ne, takie jak modlitwy i używanie imienia Bożego. Prelegent zaznaczył, że król 
Salomon był uznawany za mistrza egzorcyzmów, a przypisywane mu formuły 
miały skuteczność w wypędzaniu demonów. Główną część wykładu poświęco-
no egzorcyzmom Jezusa, analizując ich opisy w Ewangeliach oraz świadectwo 
autorów natchnionych. Na zakończenie prelegenci odnieśli się do współczesnej 
praktyki egzorcyzmu wielkiego, ukazując Jezusa jako egzorcystę w kontekście 
odnowionego rytuału rzymskiego.

Moderatorem drugiej sesji była dr hab. Katarzyna Parzych-Blakiewicz, 
prof. UWM. Pierwszą prelekcję na temat: Sakrament namaszczenia chorych  
a kwestia uzdrowienia wygłosił O. dr Paweł Sambor OFM (Papieski Uniwersy-
tet Antonianum w Rzymie). Prelegent omówił sakrament namaszczenia chorych, 
koncentrując się na ewolucji jego rozumienia oraz związku z uzdrowieniem  
i cudami. Zwrócił również uwagę na znaczenie listu św. Jakuba, szczególnie na 
użyte w nim czasowniki odnoszące się do obrzędu. Podkreślił, że list ten został 
włączony do kanonu Pisma Świętego stosunkowo późno, podczas gdy stosowa-



Omówienia i sprawozdania 325

nie oleju do błogosławienia chorych było poświadczone już w pierwszej poło-
wie III wieku. We wczesnym chrześcijaństwie głównym celem namaszczenia 
było uzdrowienie fizyczne, jednak po reformie karolińskiej zaczęto coraz czę-
ściej postrzegać je jako przygotowanie do śmierci, kładąc szczególny nacisk na 
duchowe odrodzenie i odpuszczenie grzechów. Wiara odgrywa kluczową rolę  
w pełnym zrozumieniu tego sakramentu, ponieważ uzdrowienie, traktowane jako 
znak zbawienia, wymaga wewnętrznego zawierzenia Bogu. Namaszczenie cho-
rych to nie tylko aspekt fizyczny, ale również duchowy, prowadzący do pogłębie-
nia relacji z Chrystusem. Na zakończenie wykładu prelegent zwrócił uwagę na 
kryzys tego sakramentu, wynikający z oczekiwań dotyczących spektakularnych 
cudów. Jednocześnie podkreślił, że jego pełne przeżywanie wymaga dostrzeżenia 
w nim przede wszystkim spotkania ze Zbawicielem, który towarzyszy człowieko-
wi w chorobie i cierpieniu, prowadząc go do pełni zbawienia.

Inne ujęcie cudu zaproponowała dr Ewelina M. Mączka (Uniwersytet War-
mińsko-Mazurski w Olsztynie). Jej wykład pt. Chrześcijaństwo a kwestia cu-
dów w religiach niechrześcijańskich dotyczył różnych sposobów pojmowania 
cudów w tradycjach pozachrześcijańskich, w porównaniu z nauką Kościoła 
katolickiego. Prelegentka wyjaśniła, że według ujęcia katolickiego cud to dzia-
łanie Boga będące znakiem Jego obecności i zbawienia. Następnie omówiła 
perspektywę wschodnich systemów religijnych (buddyzm) oraz wierzeń syn-
kretycznych. W pierwszym przypadku, mimo licznych opowieści o nadprzy-
rodzonych wydarzeniach związanych z Buddą, takie zjawiska uznaje się za 
przeszkodę na drodze do oświecenia, a ich znaczenie jest symboliczne, wynika-
jące z duchowego rozwoju. Natomiast w tradycjach afro-karaibskich (voodoo) 
niezwykłe zjawiska są efektem interwencji bóstw, łączą elementy afrykańskie  
z katolickimi, lecz nie mają charakteru monoteistycznego. Podsumowując, 
prelegentka wskazała, że Kościół katolicki ostrożnie odnosi się do cudów  
w innych religiach, traktując je jako rezultat naturalnych procesów lub we-
wnętrznego rozwoju, a nie znak Bożego działania. Pełnia prawdy, według Ko-
ścioła, objawia się bowiem wyłącznie w Chrystusie.

Swoje wystąpienie na temat Cudów za przyczyną świętego Stanisława Pap-
czyńskiego zaprezentował ks. dr hab. Roman Szewczyk (Uniwersytet Warmiń-
sko-Mazurski w Olsztynie). Na wstępie pokrótce przedstawił sylwetkę Świętego 
oraz podzielił się osobistym doświadczeniem związanym z prowadzeniem 
dwóch procesów ks. Stanisława Papczyńskiego, w których pełnił rolę oficjała 
sądu biskupiego w Ełku. Jak podkreślił, proces beatyfikacyjny Papczyńskiego 
rozpoczął się jeszcze w XVIII wieku, jednak z powodu braków w dokumentacji 
został przerwany, a jego wznowienie uniemożliwił późniejszy okres zaborów. 
Dopiero w 1952 roku podjęto ponowne działania, które doprowadziły do be-
atyfikacji 6 kwietnia 2007 roku, w Licheniu oraz kanonizacji 5 czerwca 2016 



Omówienia i sprawozdania326

roku. W XXI wieku Kościół uznał dwa cuda przypisywane wstawiennictwu 
Papczyńskiego, co umożliwiło wyniesienie go na ołtarze. Prelegent przedstawił 
uczestnikom konferencji szczegóły obu nadprzyrodzonych wydarzeń. Pierwszy 
przypadek dotyczył kobiety, u której lekarze stwierdzili obumarcie płodu. Po 
modlitwie za wstawiennictwem duchownego dziecko niespodziewanie odzy-
skało życie i urodziło się zdrowe. Drugi przypadek dotyczył młodej kobiety 
cierpiącej na poważną chorobę płuc oraz niewydolność wielonarządową. Pomi-
mo braku skutecznych metod leczenia, po modlitwach nastąpiła nagła poprawa 
jej stanu zdrowia. Prelegent podkreślił, że oba przypadki, niewytłumaczalne 
z medycznego punktu widzenia, zostały uznane za dowód świętości Papczyń-
skiego i stanowią ważne świadectwo jego duchowego dziedzictwa.

Ostatnim prelegentem tej sesji był dr Michał Zborowski (Towarzystwa 
Teologów Dogmatyków). Wygłosił referat pt. Cuda i łaski za wstawiennictwem 
sługi Bożej Wandy Malczewskiej. Zwrócił uwagę na liczne cechy charakteru, 
które niewątpliwie ją wyróżniały oraz na jej mistycyzm, który można podzielić 
na trzy główne nurty: eucharystyczny – obejmujący objawienia dotyczące Eu-
charystii, adoracji i Mszy Świętej; pasyjny – związany z przeżywaniem Męki 
Pańskiej, zwłaszcza w kontekście Wielkiego Piątku; oraz patriotyczno-prorocki 
– obejmujący wizje, przepowiednie i refleksje dotyczące losów Polski. Wanda 
Malczewska zmarła w 1896 roku w opinii świętości. Choć jej kult nie został 
jeszcze oficjalnie zatwierdzony przez Kościół, to jednak istnieje żywa poboż-
ność wzbudzona pamięcią o niej. Liczne świadectwa osób, które doświadczyły 
jej pomocy i cudów, potwierdzają, że jej wstawiennictwo jest wyraźne. Księga 
łask i cudów za przyczyną Wandy Malczewskiej dokumentuje liczne przypadki 
uzdrowień i duchowego wsparcia przypisywane jej orędownictwu. Prelegent 
zaznaczył, że życie mistyczne nie izoluje człowieka od świata, lecz prowadzi do 
większego zaangażowania w służbę innym, czego dowodem jest trwały wpływ 
Malczewskiej na losy wielu osób.

Trzecią sesję poprowadził ks. dr hab. Karol Jasiński, prof. UWM. W tej 
części uczestnicy konferencji wysłuchali czterech referatów. Jako pierwszy, 
swoje przedłożenie pt. Czy cud może być dowodem na istnienie Boga? Wąt-
pliwości filozofa, wygłosił ks. prof. dr hab. Adam Świeżyński (Uniwersytet 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie). Prelegent skoncentrował się 
na zagadnieniu rozpoznawania zdarzeń cudownych od strony filozoficznej.  
W swoim wystąpieniu zastanawiał się nad trzema kwestiami: istnieniem Boga, 
rozumieniem dowodu oraz rozumieniem cudu i jego identyfikacją z działaniem 
Boga. Przypomniał, że we współczesnej teologii odchodzi się od traktowania 
cudu jako dowodu na istnienie Boga na rzecz postrzegania go jako znaku od-
noszącego się do istnienia Boga, rozumianego jako znak objawienia. Prelegent 
zauważył jednak, że zmiana ta nie zaszła jeszcze w świadomości wielu ludzi. 



Omówienia i sprawozdania 327

Udzielając odpowiedzi na pytanie postawione w tytule referatu, stwierdził, że 
z ludzkiej perspektywy poznawczej nie jest możliwe uzyskanie absolutnego 
dowodu na istnienie i działanie Boga w konkretnym zdarzeniu, ponieważ nie 
jesteśmy w stanie przyjąć perspektywy sprawcy. Uznanie konkretnego zdarze-
nia za cud oznacza przypisanie mu cechy niezwykłości oraz Bożej sprawczo-
ści. Rozpoznanie jakiegoś zdarzenia jako cudownego należy rozumieć jako 
argument na rzecz racjonalności wiary w Boże działanie i istnienie, a nie jako 
dowód na ich prawdziwość. Prelegent zakończył swoje wystąpienie refleksją 
nad niedawno ogłoszonym przez Dykasterię Nauki Wiary dokumentem Nor-
my postępowania w rozeznawaniu domniemanych zjawisk nadprzyrodzonych, 
jednocześnie podkreślając znaczenie znakowej koncepcji cudu, która została 
znakomicie wypracowana przez teologię w ostatnim czasie.

W kolejnym referacie pt. Ontologiczna koncepcja cudu a współczesna na-
uka, ks. dr hab. Wojciech Grygiel, prof. UO (Uniwersytet Opolski) w skrócie 
wyjaśnił pojęcie cudu w różnych ujęciach oraz przedstawił przykłady użycia 
tego terminu w różnych kontekstach językowych, często naturalnych i niezwią-
zanych z religią. Następnie odniósł się do semiotycznej i ontologicznej koncep-
cji cudu w kontekście odpowiedzi na pytanie Jak Bóg interweniuje w cudzie? 
Ksiądz Profesor podkreśl, że w ujęciu semiotycznej koncepcji nawet czysto 
naturalne zdarzenie, bez waloru niezwykłości, interpretujemy w sposób reli-
gijny, zakładając działanie Boga. Z kolei w koncepcji ontologicznej Bóg działa 
interwencyjnie w sposób nadprzyrodzony lub nieinterwencyjnie, oddziałując 
z zewnątrz na ustalone prawa przyrody. Prelegent jednocześnie zauważył, że 
z teologicznego punktu widzenia koncepcja ontologiczna wydaje się bardziej 
interesująca, ponieważ jej zaletą jest postrzeganie cudu jako autentycznej obec-
ności Boga wchodzącego w naszą rzeczywistość i realnie na nią wpływającego. 
Trudność w koncepcji ontologicznej, zdaniem prelegenta, stanowi pytanie Czy 
naukowy obraz świata ją będzie wspierał? W dalszej części wystąpienia pre-
legent przedstawił historyczny dyskurs na temat teorii rozumienia cudu, aby  
w podsumowaniu stwierdzić, że w kontekście naukowego obrazu świata zarów-
no koncepcja ontologiczna, jak i interwencyjna oraz nieinterwencyjna nie wy-
dają się spójne. W zakończeniu zauważył, że argumenty teologiczne są podzie-
lone. Koncepcja semiotyczna zdaje się oddalać Boga, ponieważ subiektywizuje 
Jego działanie, natomiast ontologiczna sprawia wrażenie, że Bóg angażuje się 
w naszą rzeczywistość.

Następnym prelegentem, który zabrał głos był ks. dr hab. Marek Żmudziń-
ski, prof. UWM. Swoje wystąpienie poświęcił zagadnieniu Zmian kryteriów 
rozpoznania zjawisk nadprzyrodzonych według najnowszych dokumentów Ko-
ścioła. Rozpoczął od refleksji nad czerpaniem koncepcji znakowej ze źródeł 
starotestamentowych. Następnie zauważył, że we współczesnym ujęciu cudu 



Omówienia i sprawozdania328

nie da się go zrozumieć bez powiązania z Objawieniem Bożym. Jednak w prak-
tyce Kościoła, a także w procedurach kanonizacyjnych i beatyfikacyjnych, cud 
wciąż jest postrzegany według dawnej koncepcji jako wyjątkowe wydarzenie, 
a zatem pozostaje oderwany od Objawienia. Zdaniem prelegenta nowy do-
kument, z 2024 roku – Normy postępowania w rozeznawaniu domniemanych 
zjawisk nadprzyrodzonych – jest raczej dedykowany objawieniom prywatnym 
niż samym cudom. W dalszej części prelekcji podzielił się refleksją na temat 
współczesnej aktywności teologicznej, m.in. w kontekście niedawnego synodu 
o synodalności Kościoła, gdzie pojawia się konkluzja o rozeznaniu jako gło-
sie Ducha Świętego. W ostatniej części wystąpienia, wskazując na cel wydania 
Norm, przypomniał, że nowy dokument został opublikowany, ponieważ w wie-
lu przypadkach procedura rozeznania była rozciągnięta w czasie, a sam proces 
trwał zbyt długo. Zdarzały się również przypadki, w których biskupi miejsca 
dokonywali różnych, a niekiedy nawet sprzecznych ze sobą interpretacji i orze-
czeń w tej samej sprawie. Prelegent wskazał, że nowością w tym dokumencie 
jest konieczność konsultacji biskupa ze Stolicą Apostolską w trakcie procedury 
oraz zatwierdzania ostatecznej decyzji biskupa przez Dykasterię Nauki Wiary. 
Według dokumentu ani biskupi, ani Stolica Apostolska nie będą wypowiadać 
się w sprawie orzeczenia o nadprzyrodzonym charakterze danego zjawiska,  
a ograniczą się do zezwolenia na kult, pielgrzymki oraz promocję miejsca. Pre-
legent zakończył swój referat wymienieniem i omówieniem rozstrzygnięć za-
wartych w dokumencie, dotyczących rozeznawania przypadków, a mianowicie 
nihil obstat, a następnie prae oculis habetur, curatur, sub mandato, prohibetur 
et obstruatur oraz opinii negatywnej.

Sesję zakończył ks. dr hab. Marek Karczewski, prof. UWM, który przedsta-
wił temat: Antycuda – o cudzie w Apokalipsie. Prelegent we wstępie wyjaśnił, 
dlaczego posłużył się terminem „antycuda”. Następnie przypomniał, że także  
w Apokalipsie cud, za którym stoi Bóg, rozumiany jest jako nadzwyczajny znak 
dany przez Boga, który zaprasza do wiary w Jego wszechmoc i potwierdza 
realizację Jego zbawczej woli. Podkreślił, że wymiar znaku w Apokalipsie jest 
niezwykle ważny i, ze względu na język księgi oraz jej szczególną symbolikę, 
powinien być szerzej rozumiany. Zauważył, że mówiąc o znaku w Apokalipsie, 
mamy do czynienia z językiem symbolicznym, w którym często stosuje się me-
tafory i analogie o charakterze złożonym i wieloznacznym, dlatego konieczne 
jest właściwe zinterpretowanie figur symbolicznych. Podkreślił, że obok cu-
dów zawartych w tekście znajdują się również antycuda, które należy rozu-
mieć jako znaki przeciwników Boga – sił demonicznych, mających prowadzić 
do niewiary. Symbolem tych przeciwników są m.in. smok i dwie bestie, które 
do niego podchodzą. W dalszej części prelegent omówił wybrane przez siebie 
przykłady, wyjaśniając m.in. cud Baranka stojącego przed tronem w kontekście 



Omówienia i sprawozdania 329

zmartwychwstania oraz znak zranionej bestii, której uzdrowienie z rany śmierci 
stanowi parodię zmartwychwstania Chrystusa. Na zakończenie zwrócił uwagę 
na potrzebę rozważań na temat antycudów w kontekście omawiania prawdzi-
wości znaków nadzwyczajnych.

Moderatorem ostatniej sesji był ks. prof. dr hab. Lucjan Świto (Uniwersytet 
Warmińsko-Mazurski w Olsztynie), który kolejno udzielił głosu trzem prele-
gentom. Pierwszy z nich O. dr. Bogusław Turek, CSMA (Dykasteria Spraw 
Kanonizacyjnych, Watykan), który przedstawił referat pt. Badanie cudu wyma-
ganego do beatyfikacji i kanonizacji według norm Dykasterii Spraw Kanoni-
zacyjnych. Prelegent we wstępie podkreślił, że podejmowany na konferencji 
temat jest bardzo szeroki, a dla osób zajmujących się procedurami beatyfikacji 
i kanonizacji – niezwykle istotny. Skupił się przede wszystkim na procedurach 
orzekania o zaistnieniu cudu. Zaznaczył, że pierwszym etapem w procesach 
jest udowodnienie heroiczności cnót chrześcijańskich, męczeństwa oraz ofiary 
z życia. Pod uwagę brane są nadzwyczajne przypadki o fizycznym charakte-
rze, które można udowodnić wystarczająco i obiektywnie – zarówno w zakresie 
naukowym, jak i teologicznym – podczas badań na etapie diecezjalnym, gdzie 
zbierany jest materiał dowodowy, a później na etapie rzymskim, który meryto-
rycznie dokonuje jego oceny. Po przekazaniu akt procesu z diecezji po pierw-
szej pozytywnej weryfikacji, wydawany jest dekret ważności procesu. Następ-
nie, po ocenie konsultu lekarskiego, sprawie przygląda się kongres teologów. 
Prelegent podkreślił, że cud stał się niemal jedynym kryterium oceny świętości. 
Jeśli decyzja odpowiednich gremiów jest pozytywna, prefekt Dykasterii przed-
stawia ją podczas audiencji Ojcu Świętemu. W przypadku pozytywnej decyzji 
papieża, podjętej bezpośrednio i osobiście, następuje promulgacja dekretu o cu-
dzie kanonicznym. Na zakończenie prelegent zaznaczył, że dobro spraw kano-
nizacyjnych wymaga, aby nigdy nie pominąć prawdy historycznej i naukowej 
badanych cudów.

Kolejny prelegent o. prof. dr hab. Zdzisław Kijas, OFMConv. (Papieski 
Wydział Teologiczny św. Bonawentury Seraficum w Rzymie) przedstawił refe-
rat pt. Cuda wpisane w Opatrzność Bożą. Na początku przypomniał, że teologia 
chrześcijańska od początku zastanawiała się nad rzeczywistością cudu. Prele-
gent powiązał kwestię prawdziwości cudu z perspektywą Opatrzności Bożej.  
W czasie swojego wystąpienia, biorąc pod uwagę kontekst prawdy o świecie 
uporządkowanym, któremu Stwórca nadał jasny kierunek rozwoju i z szacun-
kiem odnosi się do jego spraw, udzielił m.in. odpowiedzi na pytania Jak po-
godzić pojedyncze interwencje Boga w świat z wiarą w stałość i niezmienność 
Boskiego działania? oraz W jaki sposób możemy przyjąć istnienie cudów bez 
podważania obrazu Boga stałego w swojej relacji ze światem? Zauważył, że 
Bóg jest bliski swojemu stworzeniu i może zawsze, kiedy chce, ingerować  



Omówienia i sprawozdania330

w historię świata i człowieka, zmieniając bieg wydarzeń. Według niego, Bóg 
nie zapomniał o stworzeniu, ale nadal troszczy się o nie i przychodzi z pomocą, 
nie podważając niczego, nie gardząc niczym ani niczego nie odrzucając. Cuda 
są więc dziełem rozumnego i dobrego Boga. Prelegent wyjaśnił, że wpisują 
się one w pewien porządek, który jest dla nas na pozór ukryty, trudny do na-
tychmiastowego poznania, ale z pewnością istnieje. Rozważył również kwestię: 
dlaczego Bóg ingeruje tylko w niektórych przypadkach? Skonkludował, że cuda 
zdarzają się rzadko i dotyczą tylko niektórych osób. Swoje wystąpienie zakoń-
czył stwierdzeniem, że Bóg szanuje wolność człowieka, ale go nie opuszcza, 
zatem cud jest wyrazem miłości i opatrznościowej troski o stworzenie.

Sesję zakończył O. dr Giuseppe Guerra, CM (Kuria Generalna Księży 
Misjonarzy, w Rzymie), który wygłosił referat pt. Niezwykłość i niewytłuma-
czalność. Niezrozumienie dwóch słów. Włoski tekst wystąpienia uczestnikom 
tłumaczył ks. dr Szczepan Szpoton z Uniwersytetu Jana Pawła II w Krakowie. 
Prelegent podzielił się swoim praktycznym doświadczeniem jako postulator  
i we wstępie zaznaczył, że nie będzie komentował prawodawstwa dotyczącego 
cudów ani historii tego prawodawstwa. Krótko jednak odniósł się do ewolucji 
tego ustawodawstwa, w tym kontekście modernizacji praktyki proceduralnej, 
którą podjąć chcieli Benedykt XIV i Pius XII, a którą kontynuowali ich następ-
cy, w tym także Jan Paweł II. Następnie prelegent, posługując się pytaniami 
retorycznymi, odniósł się do tematu uznawalności cudów. Pytał: dlaczego po-
mimo wielu zmian, zwłaszcza dokonanych przez Jana Pawła II, nie dostrzegano 
potrzeby odnowienia terminologii, która w kontekście cudu mówi o uzdrowie-
niu, które musi być całkowite, nieodwracalne i niewytłumaczalne? Zauważył 
również, że trzy wieki temu terminy „nadzwyczajny” i „niewytłumaczalny” 
były niemal synonimami. Przypomniał, że w przeszłości, jeśli uzdrowienie nie 
dawało się wyjaśnić medycznie, pozwalano uznać to za zjawisko niezwykłe  
i niewytłumaczalne. Jeśli po modlitwie do sługi Bożego lub służebnicy Bożej 
ludzie odzyskiwali wzrok, ówcześni lekarze nie mieli wątpliwości, by uznać 
te przypadki za Boski znak. O. dr Giuseppe Guerra zauważył, że współcześni 
lekarze rozważają fakty, mają swoje własne wytłumaczenie, a następnie lek-
ceważą wiarę, podczas gdy – jak mówi Ewangelia – cud wymaga spojrzenia 
wiary. Tylko w wierze, w zbiegu nadzwyczajnego wydarzenia i modlitwy, moż-
na uchwycić Boski znak jako cud. Prelegent podkreślił, że obecnie sytuacja 
bardzo się zmieniła: „nadzwyczajny” nie oznacza już „niewytłumaczalny” i na 
odwrót. Na zakończenie wskazał na potrzebę zmian, zaznaczając, że nowe pra-
wo powinno raczej podkreślać zbieżność między modlitwą a nadzwyczajnym 
uzdrowieniem. 

XXV Międzynarodowe Dni Interdyscyplinarne zakończyły się podsumo-
wującym wystąpieniem dr hab. Katarzyny Parzych-Blakiewicz, prof. UWM, 



Omówienia i sprawozdania 331

która podziękowała wszystkim prelegentom i uczestnikom za udział w wyda-
rzeniu. Zauważyła, że wszystkie prelekcje, dyskusje, dopowiedzenia i refleksje 
wygłoszone podczas konferencji wzbogaciły uczestników, wskazały na szeroki 
zakres tematyki oraz pozwoliły spojrzeć na zagadnienie cudu z punktu widzenia 
teoretyków i praktyków.

Ewa Czaplicka
[Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie; 

ORCID: 0000-0001-8777-4946]
Maria Piechocka-Kłos 

[Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie; 
ORCID: 0000-0002-5909-5521]

Seminaria naukowe Towarzystwa Teologów Dogmatyków – Colloquia  
Dogmatica 1 i Colloquia Dogmatica 2

W inicjatywy Towarzystwa Teologów Dogmatyków rozpoczęta została se-
ria spotkań naukowych pt. Colloquia Dogmatica. Są to seminaria naukowe, 
których celem jest dyskusja specjalistów nad kwestiami doktrynalnymi, aktu-
alnie dyskutowanymi w środowiskach teologicznych, a także nad dylemata-
mi związanymi z dydaktyką teologiczną. Dwa pierwsze spotkania odbyły się  
w formie online. Obie edycje zostały zorganizowane we współpracy z Uniwer-
sytetem Warmińsko-Mazurskim w Olsztynie. Ponadto, w organizacji drugiej 
uczestniczył Instytut Edukacji Medialnej i Dziennikarstwa UKSW w Warsza-
wie oraz Polskie Towarzystwo Teologiczne – oddział w Elblągu. 

Pierwsze seminarium w serii Colloquia Dogmatica obyło się w dniu  
8 kwietnia 2024 roku. Podjęto na nim na temat: Teologia błogosławieństwa. 
Wokół „Fiducia supplicans”. Uczestnicy, w liczbie ok. 40 osób, wysłuchali pię-
ciu prelekcji. Ks. prof. Sławomir Pawłowski (Katolicki Uniwersytet Lubelski 
Jana Pawła II)] przedstawił temat: Adresat błogosławieństwa: Bóg – człowiek; 
człowiek – Bóg, człowiek – człowiek, ks. prof. Grzegorz Bachanek (Uniwersy-
tet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie): Błogosławieństwo a osoba 
świecka, ks. prof. Dariusz Klejnowski-Różycki (Uniwersytet Opolski): Błogo-
sławieństwo a sakramenty, ks. prof. Janusz Bujak (Uniwersytet Szczeciński): 
Błogosławieństwa a sakramentalia, prof. Katarzyna Parzych-Blakiewicz (Uni-
wersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie): Błogosławieństwo w wymiarze 
trynitarnym. Prelekcje i dyskusja skoncentrowały się na błogosławieństwie jako 
wydarzeniu zapoczątkowanym przez Boga, udzielanym w Kościele a skierowa-
nym do człowieka. Zwrócono uwagę na to, że w błogosławieństwie Bóg udziela 



Omówienia i sprawozdania332

łaski wspierającej człowieka w jego nawróceniu i podejmowaniu działań służą-
cych uświęceniu. Prelegenci opublikowali treść swoich prelekcji w artykułach 
naukowych, na łamach czasopisma „Teologia w Polsce” t. 18, nr 2 (2024). 

Drugie seminarium odbyło się w dniu 22 marca 2025 roku. Podjęto na nim 
temat: Dydaktyka teologiczna w epoce cyfryzacji. Uczestnicy, w liczbie ok. 30 
osób, wysłuchali sześciu prelekcji. Ks. dr Bogdan Kulik, MSF (Towarzystwo 
Teologów Dogmatyków) przedstawił temat: W czym niedomaga współczesna 
dydaktyka teologiczna w zakresie dotyczącym cyfrowej sfery komunikacji?, ks. 
dr Adam Jeszka (Uniwersytet im. Mikołaja Kopernika w Toruniu): Z powrotem 
do rzeczywistości. Znaczenie myślenia krytycznego w procesie przekazywania 
wiedzy, prof. Małgorzata Laskowska (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyń-
skiego w Warszawie): W pogodni za efektem WOW. O komunikatywności w na-
uczaniu teologii, dr Marlena Kondrat (Uniwersytet Warszawski) i dr Aleksandra 
Chmielewska (Akademia Koźmińskiego i Uniwersytet Warszawski): ChatGPT 
jako przykład AI w szkolnictwie wyższym, ks. dr Mariusz Kuźniar (Uniwersytet 
Karola w Pradze): Media jako czynnik sekularyzacji w Czechach. Jak o wierze, 
mówić w mediach w kontekście współczesnych przemian społeczno-kulturowych 
w Czechach?, dr Agata Rujner (Akademia Katolicka w Warszawie/”Prawie mo-
rały”): Jak prawić morały? Prelekcje i dyskusja doprowadziły do wniosku, że 
wobec szybko rozwijających się narzędzi komunikacji medialnej, dydaktyka 
teologiczna powinna kompetentnie stosować te narzędzia, ale z jednoczesnym 
akcentem położonym na kształcenie u studentów myślenia krytycznego.

Katarzyna Parzych-Blakiewicz
[Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie; 

ORCID: 0000-0002-7965-9064]


	_Hlk157945685
	_b29bb64c7qo5
	_Hlk163322308
	_Hlk201743757
	_Hlk207031171
	_Hlk207031185
	_Hlk201743757
	_Hlk207030910
	_Hlk207030915
	_Hlk207030921
	_Hlk202940099
	_Hlk207030932
	_Hlk207030939
	_Hlk201743757
	_Hlk204598706
	_Hlk194328187
	_Hlk194323564
	_Hlk201743757
	_Hlk201743757
	_Hlk190716395
	_Hlk190716470
	_Hlk190716483
	_Hlk190716506
	_Hlk190725801
	_Hlk190725822
	_Hlk190716552
	_Hlk190809911
	_Hlk207031106
	_Hlk190716359
	_Hlk201743757
	_Hlk157945685
	_Hlk158549228
	W10
	_Hlk156298487
	_Hlk158548913
	_Hlk156310981
	_Hlk158548748
	_Hlk156322051
	_Hlk156568032
	_Hlk158290715
	_Hlk158377335
	OLE_LINK1
	_Hlk204706334
	_Hlk156562139
	_Hlk156507444
	_Hlk156511687
	_Hlk156511638
	_Hlk201743757
	_Hlk207031060
	000664472
	_Hlk207031071
	_b29bb64c7qo5
	_Hlk201743757
	_Hlk201743757
	_Hlk132451872
	_Hlk173491722
	_Hlk204705913
	_Hlk201743757
	_Hlk174211432
	_Hlk204706241
	_Hlk201743757
	_Hlk207030713
	_Hlk207030719
	_Hlk204706026
	_Hlk201743757
	_Hlk201743757
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	_Hlk207030998
	_Hlk206838398
	_Hlk152090272
	_Hlk163322308
	_Hlk206851585
	_Hlk192867682
	Arkadiusz Krasicki*
	Ana Albin**
	Dariusz Klejnowski-Różycki* 柯達理
	Piotr Sękowski** بيوتر سيكوفسكي
	Bartłomiej Cudziło*** บาร์โธโลมิว ซุดซิโล
	Adam Bielinowicz*
	Cezary Opalach*
	Andrzej Adamski*
	Tomasz Bierzyński**
	Barbara Przywara***
	Iryna Betko*
	Krzysztof M. Kiełpiński*
	Adam Jaszcz*
	Dawid Mielnik*
	Marek Jodkowski*
	Ewelina M. Mączka*
	Katarzyna Parzych-Blakiewicz**
	Maria Piechocka-Kłos***
	Ewa Czaplicka*
	Ewelina M. Mączka**
	Katarzyna Parzych-Blakiewicz***

