
Bartłomiej Borek
ORCID: 0000-0002-7503-8703

ŁABĘDŹ – MŁODOPOLSKI SYMBOL  
OBECNOŚCI SACRUM .  

PRZYPADEK BOGUSŁAWA BUTRYMOWICZA  
I WACŁAWA WOLSKIEGO

S ł o w a  k l u c z o w e : łabędź, sacrum, Młoda 
Polska, symbolizm, dekadencja, wieczny powrót

K e y  w o r d s : swan, sacred, Young Poland, 
symbolism, decadence, eternal recurrence

Artykuł bada symbolikę łabędzia jako uciele-
śnienia sacrum w ramach literackiego nurtu 
Młodej Polski, koncentrując się na twórczości 
Bogusława Butrymowicza i Wacława Wol-
skiego. Przedstawia łabędzia zarówno jako re-
prezentację duchowości i koncepcji wiecznego 
powrotu, jak i postać osadzoną w estetyce de-
kadenckiej oraz groteskowej. Analiza odnosi się 
do ewolucji interpretacji sacrum w badaniach 
literackich, odwołując się do filozofii Schopen-
hauera, Nietzschego i Kierkegaarda. Ponadto 
w pracy badane są powiązania symboliki łabę-
dzia z takimi obszarami jak alchemia, mitologia 
i literatura klasyczna. Opowiadając się za inter-
dyscyplinarnym podejściem, artykuł podkreśla 
pozycję tego motywu na styku sacrum i profa-
num. Ponadto zwraca uwagę na wciąż w dużej 
mierze jego nieodkryty potencjał, uwydatniając 
znaczenie dla badań kulturowych i literackich.

The article examines the symbolism of the swan 
as an embodiment of the sacred within the Young 
Poland literary movement, centering on the works 
of Bogusław Butrymowicz and Wacław Wolski. 
It portrays the swan as both a representation 
of spirituality and the concept of eternal recur-
rence, as well as a figure rooted in decadent and 
grotesque aesthetics. The analysis reflects on the 
evolving interpretations of the sacred in literary 
studies, drawing on the philosophies of Schopen-
hauer, Nietzsche, and Kierkegaard. Addition-
ally, the study investigates connections between 
swan symbolism and domains such as alchemy, 
mythology, and classical literature. Advocating 
for interdisciplinary inquiry, the paper highlights 
the motif’s positioning at the intersection of the 
sacred and the profane. It underscores the mo-
tif’s largely untapped potential, emphasizing its 
significance for cultural and literary scholarship.

S t r e s z c z e n i e A b s t r a c t

HUMANISTYKA I PRZYRODOZNAWSTWO 31 | Olsztyn 2025 | doi: 10.31648/hip.10815

Maria Curie-Skłodowska UniversityUniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej

The Swan – A Young Poland Symbol of the Presence 
of the Sacred. The Case of Bogusław Butrymowicz 

and Wacław Wolski
~ Profesor Janinie Szcześniak ~



26 Bartłomiej Borek﻿﻿﻿

Sacrum i łabędź. Słowem wstępu

Sacrum – pojęcie kluczowe w badaniach literatury odnoszących 
się do religijności, duchowości czy zjawisk, których nie sposób wyja-
śnić za pomocą empirycznego instrumentarium badawczego. Czytając 
współczesne szkice, które szeroko omawiają doświadczenie duchowe, 
zauważamy, że termin ten pojawia się niezależnie od wagi poruszane-
go problemu, religijnej tradycji czy natężenia wpływu religijności na 
dzieło. Słowo to stało się ostatnio niemal leitmotivem badań poświę-
conych przeżyciom granicznym1. Przyglądając się polskim studiom 
historycznoliterackim, można zaryzykować pewną tezę: rozkwit zain-
teresowania sacrum (zarówno jako tematem, jak i metodą) przypadł 
w Polsce na lata 70. i 80. XX wieku, kiedy to debaty, konferencje oraz 
publikacje mu poświęcone były uznawane w środowisku naukowym za 
w pełni wartościowe i kluczowe dla interpretacji literatury. Lata 90. 
również przyniosły wiele cennych opracowań, podkreślając metodo-
logiczną użyteczność wypracowanych narzędzi. Wraz z wkroczeniem 
w XXI wiek zainteresowanie to stopniowo zanikało, ustępując miejsca 
studiom postkolonialnym czy choćby gender studies. Trudno się temu 
dziwić – wiek, w którym przyszło nam rozkodowywać literaturę, to 
przede wszystkim czas wielkich transgresji społecznych i kulturowych, 
a w rezultacie mentalnych przewartościowań. Jest to jednak również 
moment w historii, w którym niebezpiecznie zbliżamy się do zbiorowe-
go wyparcia przeszłości i, przynajmniej częściowej, amnezji. Na ryzy-
ko zapomnienia o historii, tradycji oraz dorobku poprzednich pokoleń 
zwracała swego czasu uwagę Maria Janion, która w Buncie Janion ubo-
lewała nad nieświadomością współczesnego człowieka, konstatując, że 
obecnie: „panuje język komunikacji masowej, który właściwie wszystko 
sprowadza do kilku stereotypów, kilku banałów. Polega przede wszyst-
kim na absolutnej amnezji – to jest zupełne zapomnienie o wszystkim, 
co było. […] kultura masowa żyje jakimś skandalem i gwiazdorstwem 
podejrzanego typu” (Bunt…, online).

Janion podkreślała w swojej narracji niebezpieczeństwo braku wie-
dzy i samoświadomości. W świecie owładniętym elektroniką, ciągłym 
statusie online, zapominamy lub spychamy na margines nie tylko 
wartości, ale i metodologie, które przynosiły w nauce znakomite re-

1  Granicznym w rozumieniu przekraczania sfer ducha, ciała czy szeroko rozumia-
nego uniwersum.



27Łabędź – młodopolski symbol obecności sacrum... 

zultaty poznawcze. Próba powrotu do badań z wykorzystaniem metod 
oferowanych przed studia nad sacrum budzi jednak obawę. Globalne  
(Kudyba 2013: 67) stosowanie terminu sacrum zatraca obecnie jego wy-
pracowane przez lata rozumienie. Uniwersalność posługiwania się tym 
pojęciem jest nie tylko niebezpieczna w kontekście jego użycia w ob-
szarach, które do niego nie przystają, lecz szczególnie niepokojąca, gdy 
termin ten wykorzystywany jest w badaniach poświęconych religii, lecz 
w sposób bezrefleksyjny.

Wojciech Kudyba zauważył, że: „zastosowanie pojęcia sacrum 
w praktykach interpretacyjnych może przynieść pożytek, gdy służy do 
analiz utworów, w których religijnych nacechowań świata przedstawio-
nego nie da się wytłumaczyć za pomocą aparatu pojęciowego którejkol-
wiek z tzw. wielkich religii” (Kudyba 2013: 67).

Passus ten wydaje się niewyróżniający i nieniosący ważnych tre-
ści dla zrozumienia problemu. To jednak tylko pozór. Ufundowany 
został na kluczowym założeniu istotnym dla świadomości badawczej 
osób, które problem sakralności dzieła uznały za ważny i podjęły się 
badawczego wysiłku. Kudyba z emfazą podkreśla, że badania powinny 
dotyczyć zjawiska specyficznego – wyłącznie takiego, które nie oferuje 
możliwości interpretacyjnych pozwalających na zastosowanie wypra-
cowanych przez daną religię sposobów ujmowania świata. Dotyczy to 
zatem albo synkretycznych doświadczeń religijnych, albo nowych, in-
dywidualnych sposobów kreowania przeżycia duchowego, wyłamujące-
go się z ram wielkich religii.

Kudyba przekonywał dalej: „Już podczas pierwszej konferencji po-
święconej zagadnieniom sacrum w badaniach literackich zadano jed-
nak pytanie o sensowność używania tej kategorii w odniesieniu do 
tekstów literackich wyraźnie osadzonych w kontekście tej, a nie innej 
religii, a nawet – konkretnego wyznania. Odpowiedzią była propozycja 
Sawickiego, aby w analizach takich utworów kategorię sacrum zastą-
pić »innymi bardziej adekwatnymi do badanych zjawisk terminami«” 
(Kudyba 2013: 67).

Tradycyjnie i rygorystycznie traktowana możliwość używania kate-
gorii sacrum była dla Stefana Sawickiego niezwykle istotna. W bada-
niach założyciela lubelskiej szkoły badań sakrologicznych odgrywała 
kluczową rolę i służyła istotnym w tamtym okresie rozpoznaniom. Nie-
stety z czasem, co ma miejsce i dzisiaj: „Sacrum stało się na pewien czas 
pojęciem modnym – używanym i chyba również nadużywanym. Stało 



28 Bartłomiej Borek﻿﻿﻿

się słowem-kluczem mającym otwierać wszelkie możliwe odniesienia 
tekstów literackich do sfery religijnej. Bywało aplikowane nie tylko 
tam, gdzie warstwa sensów religijnych pozostawała w tekście mocno 
uogólniona, ale także do tych, które w wyraźny sposób były uwikłane 
w symboliczny świat konkretnej religii” (Kudyba 2013: 67).

Współczesny powrót do badań sakrologicznych niesie ryzyko reduk-
cji ich znaczenia poprzez nieprecyzyjne lub nadmierne użycie pojęcia 
sacrum, wynikające z jego rozszerzania na zjawiska pozbawione wy-
miaru religijnego. Prowadzi to do swoistego pustosłowia i bezrefleksyj-
nego używania tego pojęcia2. Pełni ono zazwyczaj funkcję – być może 
jest to surowa ocena – inkrustacji naukowych peregrynacji nie tylko 
młodego pokolenia badaczy, ale także tych, którzy ponownie sięgają po 
ten termin. Nie jest to jednak recenzja współczesnych badań prowa-
dzonych przez adeptów nauki, lecz wstęp do szkicu, którego głównym 
celem będzie przypomnienie, na stosownym materiale badawczym, jak 
można wyzyskać kategorię sacrum, aby opowiedzieć o dziele.

Epoką, której twórczość wyjątkowo dobrze poddaje się badaniom 
w duchu sacrum, jest Młoda Polska. Przełom XIX i XX wieku przy-
niósł bowiem wiele dzieł podejmujących temat duchowości w sposób 
zindywidualizowany, wymykający się aparatowi pojęciowemu wielkich 
religii. Łączyły one różne porządki, nierzadko zacierając granice mię-
dzy nimi. Jeszcze chętniej prowadziły z nimi nie tylko dyskusje, ale 
i ogniste polemiki.

Wśród wielu symboli przywołujących w tamtym okresie obecność 
sacrum w liryce Młodej Polski jednym z najbardziej pojemnych i zna-
czeniowo nośnych motywów jawi się łabędź. To właśnie jemu poświęci-
my uwagę w dalszym toku naszych analiz.

Symbolika łabędzia odznacza się wyjątkową zdolnością do suge-
rowania licznych konotacji oraz budowania złożonych związków wy-
obrażeniowych. W takim ujęciu łabędź staje się figurą o wyjątkowej 
pojemności, pełną różnorodnych myśli i znaczeń. Z tego powodu nie 
mógł pozostać obojętny dla młodopolskiego świata wyobraźni (Podraza-
-Kwiatkowska 1977), który go zresztą w sposób szczególny zaanekto-

2  Jak zauważa Mircea Eliade, pojęcie sacrum traci swój sens, gdy zostaje oderwa-
ne od doświadczenia religijnego i jest używane metaforycznie (Eliade 2008: 10–11). 
Współczesna humanistyka często posługuje się nim właśnie w tym szerokim, a przez 
to nieprecyzyjnym znaczeniu. Zjawisko to wiąże się z tzw. inflacją pojęcia sacrum, wi-
doczną w badaniach kultury po zwrocie postsekularnym. 



29Łabędź – młodopolski symbol obecności sacrum... 

wał. Przed przystąpieniem do właściwych analiz warto jednak przypo-
mnieć pokrótce, jaką rolę ten dostojny przedstawiciel fauny odgrywał 
w wielowiekowej tradycji symbolicznej. Choć opracowań słownikowych 
na temat łabędzia nie brakuje, zaskakuje brak uwagi poświęconej temu 
symbolowi w Świecie symboliki chrześcijańskiej autorstwa Dorothei 
Forstner. Trudno wyjaśnić, dlaczego tak ważny znak dla chrześcijań-
stwa został przez badaczkę pominięty, zwłaszcza gdy w jej pracy z pie-
czołowitością omówione zostały inne motywy aviarium, które w zesta-
wieniu z łabędziem odgrywały znacznie mniejszą rolę3. Można tylko 
ubolewać, że Forstner pominęła w swoich badaniach symbol łabędzia, 
zwłaszcza że jej wnioski nierzadko okazują się bardziej precyzyjne i in-
trygujące niż te zawarte w innych opracowaniach.

Zatem musimy sięgnąć po inne opracowania, które ujawniają, że 
łabędź jest przede wszystkim symbolem miłości, piękna, harmonii, 
czystości i szlachetności, ale także nośnikiem mniej pozytywnych zna-
czeń, takich jak samotność, pycha czy smutek. Związany ze słońcem 
lub księżycem, stał się symbolem czasu, a w konsekwencji również em-
blematem śmierci. Umiejscowiony w towarzystwie proroków i wiesz-
czek, zyskał status symbolu zdolności przewidywania przyszłości, 
podkreślając swoje profetyczne właściwości. Obserwując ruch łabędzia 
sunącego po tafli wody, utożsamiono go z mgłą i wiatrem. Jako jeden 
z atrybutów bogini miłości Afrodyty, utożsamiano go także z płodno-
ścią. Jego kształt, z zaokrąglonym ciałem, kojarzono z pierwiastkiem 
żeńskim, podczas gdy jego szyja i głowa, o zmysłowej fallicznej formie, 
miały rezonować z męskim erotyzmem. W tym ptaku jednoczyły się 
więc przeciwieństwa, co sprawiało, że – zgodnie z zasadą coincidentia 
oppositorum (Przybysławski 2004) – stał się symbolem przeciwstaw-
nych żywiołów: ognia i wody, co wynikało z jego powiązania w alche-
mii z Merkurym i rtęcią. Warto również odnotować, że – według lu-
dowych podań – łabędź miał zdolność oddzielania mleka od wody, co 
na planie symbolicznym oznaczało rozróżnianie dobra od zła. Maria 
Podraza-Kwiatkowska przypomniała również, że wiązano go z epiką 
narracyjną o Graalu, przez co stał się symbolem tajemnicy. Łabędź jest 
także ważnym symbolem solarnym, gdyż nie tylko zaprzężony był do 
rydwanu Afrodyty czy Apollina zmierzających na północ, ale płynąc po 

3  Znany jest kulturze dosyć szeroko analogon łabędzia i pasyjności – zestawienia 
z męką Jezusa. Ostatni krzyk łabędzia kojarzony bywał w średniowieczu z ostatnim 
tchnieniem Chrystusa.



30 Bartłomiej Borek﻿﻿﻿

jeziorze, skupiał w swych śnieżnobiałych piórach promienie słoneczne 
(Kopaliński 1990: 209–211; Circlot 2000: 239; Podraza-Kwiatkowska 
2001: 137; Kobielus 2002: 196–200). Zwieńczeniem tych rozległych pól 
semantycznych, które nieustannie kształtują obraz łabędzia w kultu-
rze, może być refleksja o charakterze bardziej przyrodniczym, zyskują-
ca wartość dzięki ornitologicznym odkryciom. Badacze, którzy zgłębiali 
zwyczaje tych majestatycznych ptaków, dostrzegli zjawisko głębokiej 
monogamii. Łabędzie – istoty naznaczone szczególną więzią ze swoim 
partnerem – pozostają w stałym związku przez całe życie. Kiedy jeden 
z nich odchodzi, drugi nierzadko podąża za nim, opłakując stratę. Ta 
obserwacja może stanowić nie tylko podstawę do interpretacji symbolu 
miłości, ale także wierności i monogamii, jaką charakteryzują się owe 
stworzenia.

Białe łabędzie Bogusława Butrymowicza

Intrygującym, a wręcz kanonicznym przykładem obecności łabę-
dzi w młodopolskiej liryce są bez wątpienia Białe łabędzie Bogusława 
Butrymowicza – poety, którego twórczość, niestety, nie cieszy się dziś 
należnym jej uznaniem (Andres 1982, 2006). A szkoda! To artysta, 
którego pisarstwo zasługuje na przypomnienie i szczególną uwagę. 
Smutny, wręcz paradoksalny wydaje się los twórców, których literac-
ka spuścizna, choć wartościowa pod względem warsztatu i idei, ulega 
zapomnieniu (Pieńkowski 2005: 31)4. Poeci ci, mimo że niejednokrotnie 
byli w stanie zaspokoić potrzeby artystyczne swojej epoki, zostali w tyle 
za tymi, którzy zdołali lepiej wykreować swoją legendę lub skutecz-
niej sprzedać swoją twórczość5. Łatka „epigona” lub „akolity” bardzo 
szybko zamykała wiele obiecujących karier, które, choć kontynuowane, 
nie wywierały już tak silnego wpływu na czytelników i literacki kanon 
(Borek 2022)6.

4  Można tu wspomnieć choćby Wincentego Korab-Brzozowskiego, Stanisława 
Pieńkowskiego czy Zdzisława Dębickiego. O tym drugim swego czasu wyjątkowo kry-
tyczny osąd wydała Maria Podraza-Kwiatkowska w korespondencji z Maciejem Urba-
nowskim. Nie zgodziłby się z nią jednak Antoni Hutnikiewicz, który poetę określił mia-
nem oryginalnego.

5  Mowa tu oczywiście o kręgu przyjaciół i kreowanej przez nich legendzie Stanisła-
wa Przybyszewskiego.

6  Należy wspomnieć tu o wydanym niedawno artykule przewartościowującym 
przekonanie o oryginalności Pieśni o zdobywcy słońca Leopolda Staffa.



31Łabędź – młodopolski symbol obecności sacrum... 

Wróćmy zatem do twórczości Butrymowicza. Przywołajmy jego 
dzieło w całości – zasługuje na to bezsprzecznie:

Po wodzie bladolazurowej, 
Kędy się sennie nurt przetacza, 
Jak wiecznie jedna myśl tułacza – 
Płynęły białe łabędzie... 
 
Lato strącało kwiat lipowy 
Na biel ich skrzydeł sinośnieżną – 
Ciszą... tęsknotą wód przybrzeżną 
Płynęły białe łabędzie... 
 
Wiecznie tę samą w wodzie linię 
Żłobiły ciała ich łyskliwe, 
Bez skrzydeł, jak nieżywe, 
Płynęły białe łabędzie... 
 
Po wodzie bladolazurowej, 
Po sennej ciszy błędnych fal, 
W melancholijnym, długim rzędzie, 
Jak biały smutek Chrystusowy, 
Niewypłakany nigdy żal – 
Pływają białe łabędzie... 
 
Słońce matowym złotem błyska; 
Czasem lipowy spadnie puch, 
Więznąc na fali miękkiej grzędzie, 
Ciche – przez środek uroczyska, 
Niby wcielenie łez i skruch 
Pływają białe łabędzie... 
 
Wysoko wznosząc szyje gięte, 
Z wzrokiem utkwionym w stromy brzeg, 
Wciąż jednym kręgiem jak w obłędzie: 
Przez strugi nieme i zaklęte – 
Ciągle te same z wieku w wiek 
Pływają białe łabędzie... 
 
...Oto znów biały zastęp płynie 
Bez ruchu skrzydeł, wody bluzgu 
Zda mi się – jakby po mym mózgu 
Płynęły białe łabędzie... 
 



32 Bartłomiej Borek﻿﻿﻿

Ciche i białe... Nieskalanie, 
Zawsze tą samą wąską linią, 
Zaczarowaną w sen świątynią – 
Płynęły białe łabędzie... 
 
I nie wiem: sen li to czy trwanie? 
Fala przypomnień o brzeg bije, 
A z nią, przepiękne wznosząc szyje, 
Pływają białe łabędzie... (Butrymowicz 1990: 57–58)

Wiersz ten odznacza się wielowarstwową symboliką. Już po pierw-
szej lekturze można dostrzec, że stanowi on synkretyczny konglomerat 
religijnych i filozoficznych tradycji, które niekoniecznie muszą być ze 
sobą blisko powiązane. Nie jest więc, zgodnie z tradycyjnym podejściem 
do studiów nad sacrum, projektem wyrażającym konkretną wizję reli-
gijną. Znajomość literatury europejskiej Butrymowicza, który był także 
tłumaczem twórców antycznych7, sprzyjała tworzeniu nieoczywistych 
obrazów poetyckich. Białe łabędzie są tego doskonałym przykładem.

Anna Czabanowska-Wróbel konstatowała o liryku, że składające 
się na jego tkankę „powtórzenia i paralelizmy mają wywołać u odbiorcy 
odczucie monotonii. Jednostajny ruch ptaków płynących »wciąż jednym 
kręgiem« przywodzi na myśl Schopenhauerowskie koło czasu, znak 
wiecznego powrotu” (Czabanowska-Wróbel 2012: 16).

Choć drugą część stwierdzenia można przyjąć bez większych za-
strzeżeń, pierwszą warto poddać krytyce. Kategoria monotonii (niem. 
langeweile) (Tuczyński 1969: 200–208), która często bywa nadużywana 
przy omawianiu młodopolskiej liryki – ze względu na jej specyficzną 
rytmikę, retardacyjność opisu i refreniczność, kojarzoną ze spowolnio-
nym, melancholijnym przeżywaniem czasu. Wśród utworów, które nie-
rzadko analizowane są jedynie powierzchownie, w perspektywie lange-
weile, znajdują się dzieła o bogatej ideowości i złożonej semantyce, jak 
Deszcz jesienny Leopolda Staffa, którego uproszczona, szkolna interpre-

7  Pojęcie anamnezy – rozumiane jako przypominanie sobie przez duszę idei po-
znanych przed wcieleniem – mogłoby stanowić interesujące tło interpretacyjne dla 
twórczości tłumacza autorów antycznych. Jednakże w przypadku Białych łabędzi za-
sadniczy ciężar znaczeń nie wiąże się z procesem poznawania „zapomnianych prawd”, 
lecz z doświadczeniem trwania w czasie, w którym pamięć i teraźniejszość zlewają się 
w jedno. Z tego względu bardziej adekwatne wydaje się zastosowanie kategorii bergso-
nowskiej durée, pozwalającej uchwycić napięcie między cyklicznością a intensywnością 
chwili.



33Łabędź – młodopolski symbol obecności sacrum... 

tacja pozbawia tekst jego właściwej głębi, Samotność Antoniego Lange-
go czy Gdy dzwonki szwajcarskie symfonię grają: Oremus! Wacława  
Rolicza-Liedera, które Jan Tuczyński – przypominając o motywie dzwo-
nów i instrumentacji, zaczerpniętej nie bezpośrednio, ale od Edgara  
Allana Poe – traktował jako „symbolizującą wahadłową rytmikę wiecz-
nego powrotu” (Tuczyński 1969: 202). To kolejny sąd, z którym trudno 
się zgodzić w pełni. Choć Rolicz-Lieder rzeczywiście czerpał inspirację 
z tradycji buddyzmu, nie można uznać, że utożsamiał on monotonię 
z ideą wiecznego powrotu/palingenezy światów. Poeta raczej rezygnuje 
z monotonii na rzecz intensyfikacji wrażeń zmysłowych, potęgowanych 
przez obrazy takie jak „tysiąc kryształowych kielichów” czy „dzwon-
ki krów szwajcarskich”. Nagromadzenie rozlicznych rekwizytów – za-
czerpnięte choćby z tradycji egipskiej „obeliski Memnona” – wprowadza 
dynamizm i aktywizm w przestrzeń. Dla Rolicza-Liedera idea wieczne-
go powrotu wydaje się przede wszystkim dowodem na trwanie świata 
w konkretnej formie, ale jednocześnie rodzi pytanie o sens istnienia nie 
jako takiego, lecz w kontekście powrotu. Tak samo jest w przypadku 
Białych łabędzi Butrymowicza. Poeta pisze:

Po wodzie bladolazurowej, 
Kędy się sennie nurt przetacza, 
Jak wiecznie jedna myśl tułacza – 
Płynęły białe łabędzie... (Butrymowicz 1990: 57)

A także:

Wiecznie tę samą w wodzie linię 
Żłobiły ciała ich łyskliwe, 
Bez skrzydeł, jak nieżywe, 
Płynęły białe łabędzie... (Butrymowicz 1990: 57)

Przed analizą przywołajmy wypowiedź uczonego, który przekony-
wał, że: „Myśl, która nawiedziła wówczas Nietzschego, a na którą ocze-
kiwał i pracował wiele lat, zawładnęła nim bezgranicznie, stając się 
w istocie najwyższą syntezą jego filozofii. Była to słynna idea wiecz-
nego powrotu, nauka o wiecznych powrotach tego samego” (Chlewicki  
2006: 42).

Jak wielki filozof mógłby zachwycić się (Chlewicki 2006: 48) 
epifanią myśli o wiecznym, monotonnym (Podraza-Kwiatkowska  



34 Bartłomiej Borek﻿﻿﻿

2001: 142)8 – powrocie wszystkiego? Wydaje się, że szkice i rozprawy, 
które wspominają o obecności lub sygnałach idei Nietzschego, ograni-
czają się do samego faktu powrotu, momentu dziania się, ale pozbawia-
ją tę ideę kluczowej składowej – świadomości bytu w trakcie powrotu9. 
Jeśli byt zdaje sobie sprawę, że doświadcza czegoś po raz drugi, że jego 
życie jest sterowane przez powtarzające się wydarzenia, albo że jest 
świadkiem powrotu innych bytów, rozpoczyna się jednostkowy dramat, 
który wielokrotnie zaburza percepcyjne możliwości podmiotu działań 
twórczych. Tak dzieje się również w omawianym liryku, w którym 
przyglądający się aktywności łabędzi mówi:

...Oto znów biały zastęp płynie 
Bez ruchu skrzydeł, wody bluzgu 
Zda mi się – jakby po mym mózgu 
Płynęły białe łabędzie... (Butrymowicz 1990: 58)

Przejdźmy do kolejnego fragmentu, który rozwija te emocjonalne 
napięcia i rozterki liryczne:

I nie wiem: sen li to czy trwanie? 
Fala przypomnień o brzeg bije, 
A z nią, przepiękne wznosząc szyje, 
Pływają białe łabędzie... (Butrymowicz 1990: 58)

Ów passus wskazuje na introspektywny charakter liryki, w któ-
rej podmiot zdaje się zagubiony w labiryncie własnych myśli, przy 
czym niemożność zrozumienia tego, co widzi, nie jest jedynie efek-
tem zewnętrznej rzeczywistości, ale głębokim stanem wewnętrznego 
niepokoju. Jego umysł nie jest w stanie pojąć zjawiska, które jedno-
cześnie go zachwyca i przeraża. I w tym momencie, z nutą lęku, ale 
i fascynacji, pojawia się pejzaż na granicy „paysage” i „paysage mental”  

8  Owa interpretacja Białych łabędzi Butrymowicza jest nader skromna, zapewne 
przez powiązanie jej z kategorią langeweile. 

9  Warto przypomnieć, że wieczny powrót w myśli Nietzschego wyrasta z doświad-
czenia dionizyjskiego – afirmacji życia w jego pełni, także w cierpieniu. W tym sensie 
cykliczny obraz łabędzi u Butrymowicza nie jest wyrazem monotonii, lecz afirmacją 
trwania, które łączy w sobie zachwyt i lęk, ekstazę i melancholię – właśnie w duchu 
dionizyjskim, a nie ascetycznym.



35Łabędź – młodopolski symbol obecności sacrum... 

(Borek 2024: 57; Gutowski 2001: 64)10 wraz z subtelnym sygnałem obec-
ności misterium tremendum et fascinans (Otto 1993: 40), które wska-
zuje na obecność sacrum. Ale, co znaczące, owo przeżycie nie jest je-
dynie doświadczeniem prywatnym, lokalnym symbolem, ma charakter 
panreligijny, ponad wszelkimi religijnymi granicami. Mimo iż scena 
odbywa się na wodzie, jej wymiar zdaje się wykraczać poza fizyczność, 
przybierając formę wydarzenia kosmicznego, które scala obraz, myśl 
i przestrzeń w jedną całość (Bergson 1910: 51)11.

Nieprzypadkowo pojawiają się tu symbole: słońce, bladolazurowa 
tafla wody, smutek Chrystusowy oraz cisza – te elementy współtworzą 
przestrzeń, w której monotonia, wcześniej podkreślona przez Podrazę-
-Kwiatkowską, zostaje przełamana przez dramatyczne napięcie. Prze-
pełnia ją cisza, której dźwięk pozostaje niewypowiedziany, wykracza 
poza wszelkie słowa i wymyka się tradycyjnemu medium językowemu. 
W tej ciszy podmiot liryczny doświadcza zakłócenia granic między pla-
nami trwania – czas i przestrzeń zlewają się w jedną, wspominaną już, 
nieprzeniknioną całość.

Wiersz Butrymowicza nie traktuje łabędzi jedynie jako dekoracji 
poetyckiej – jak sugerował Michał Głowiński (Podraza-Kwiatkowska 
2001: 142)12 w kontekście młodopolskiej liryki – ale nadaje im rolę sym-
bolu, który nie tylko reprezentuje obraz, ale także ukazuje obecność 
filozoficznej idei, zakotwiczoną w sferze sacrum.

10  Warte przypomnienia są słowa Wojciecha Gutowskiego, który pejzaż/krajobraz 
wewnętrzny rozumie jako ujęcie podmiotu lirycznego z perspektywy natury-w-byciu-
-Ja, czyli jako ucieczki w głąb siebie. Literaturoznawca ujmuje Bycie-Ja-w-naturze 
jako dar lub więzienie (rzeczywistą przestrzeń), zaś Naturę-w-byciu-Ja postrzega na 
zasadzie wspomnianego pejzażu mentalnego. 

11  Przywołanie Bergsona wymaga pewnych wyjaśnień. Nie odwołuję się do koncep-
cji owego myśliciela w sensie historycznym ani jako do potencjalnego źródła inspiracji 
Bogusława Butrymowicza. Wykorzystuję jego refleksję o „trwaniu” (la durée) jako na-
rzędzie współczesnej interpretacji, pozwalające uchwycić wartość poznawczą i intu-
icyjną poetyckiego obrazu czasu. Celem jest wskazanie, że sposób myślenia ujawniony 
w Białych łabędziach antycypuje późniejsze filozoficzne intuicje bergsonowskie – nie 
zaś dowodzenie zależności wpływów. Użycie tej kategorii ma więc charakter porów-
nawczy, nie genetyczny, i służy podkreśleniu głębi refleksji poety, który intuicyjnie do-
strzegał te same napięcia między czasem linearnym a wewnętrznym doświadczeniem 
chwili. Wbrew często powtarzanym zastrzeżeniom o „ahistoryczności” takich odwołań 
przyjęta tu perspektywa ma na celu wydobycie z dzieła wartości, które w pełni ujaw-
niają się dopiero w szerszym, filozoficznym horyzoncie refleksji nad czasem.

12  Nie zgodziła się z tym sądem m.in. Maria Podraza-Kwiatkowska. 



36 Bartłomiej Borek﻿﻿﻿

Zakończenie analizy liryku mogłoby wydawać się zasadne. Przeka-
zaliśmy bowiem główne treści i istotne idee zawarte w utworze. Jed-
nakże czy na pewno wyczerpaliśmy temat? Dokładna analiza warstwy 
leksykalnej, której często nie poświęcamy należytej uwagi, może nie 
tylko wzbogacić nasze dotychczasowe ustalenia, ale także potwierdzić 
obecność idei, które dotąd były jedynie domniemane. Czasem dzieło 
sugeruje istnienie określonej koncepcji, lecz brak jednoznacznych do-
wodów każe nam jedynie stwierdzić, że „nosi ono znamiona” pewnych 
myśli, nie podejmując jednak ostatecznych wniosków. Podobnie jak 
zrobiły to wcześniej Podraza-Kwiatkowska czy Czabanowska-Wróbel, 
zasugerowaliśmy, że w liryku pojawiają się sygnały idei wiecznego po-
wrotu. Czy jednak można to rzeczywiście udowodnić?

W warstwie leksykalnej odnajdujemy istotny dowód, który po-
twierdza tę obecność. Anafora „płynęły”/„pływają” w zakończeniu po-
szczególnych strof stanowi doskonały przykład. Dlaczego? Zauważmy, 
że pierwsze trzy strofy opatrzone są czasownikiem „płynęły”, podczas 
gdy kolejne, od czwartej do szóstej, są wyrażone tym samym czasowni-
kiem, ale w formie „pływają”. Z tego wynika pierwsza realizacja myśli  
Nietzschego o wiecznym powrocie – to pierwszy cykl powrotu. Ostatnie 
strofy stanowią zakończenie tego cyklu, a w dziewiątej strofie, zamykają-
cej dzieło, łabędzie zaczynają ponownie płynąć, co stanowi kolejny powrót, 
doskonale wpisujący się w filozoficzny obraz niekończącego się cyklu.

I tak możliwe staje się przewartościowanie dotychczasowych sądów 
na temat monotonii w liryku Białe łabędzie oraz zaakcentowanie świa-
domego zabiegu kompozycyjnego autora, który wykorzystuje konkretną 
koncepcję filozoficzną do budowania znaczeń dzieła. Podmiot liryczny 
dwukrotnie doświadcza realizacji idei wiecznego powrotu, co prowadzi 
do jego zagubienia w myślach i postrzeganiu rzeczywistości. Miejsce, 
w którym obserwuje świat, staje się przestrzenią wykraczającą poza 
empiryczne doświadczenie, w której podmiot rozważa, czy nie znajdu-
je się przypadkiem w świecie snu (Mazur 1990). Warto podkreślić, że 
w snach pojawiają się obrazy, które niezależnie od siebie naruszają cią-
gi przyczynowo-skutkowe, co w pełni koresponduje z przedstawionym 
w wierszu obrazem.

W połączeniu z nietzscheańską ideą wiecznego powrotu, w której 
czas i wydarzenia są skazane na powtarzanie się w nieskończoność, 
można postawić pytanie o „eternity of the moment” (wieczność chwili) 
(Załuski 2017: 171). Tę koncepcję rozwijał Henri Bergson, który w swo-



37Łabędź – młodopolski symbol obecności sacrum... 

ich rozważaniach nad czasem zwrócił uwagę, że prawdziwa natura 
czasu nie jest skumulowaną sekwencją zdarzeń, lecz „intuicyjnym” 
przeżywaniem teraźniejszości, w której przyszłość i przeszłość zlewa-
ją się w doświadczenie intensywne, bez rozróżnienia między linear-
nością a cyklicznością. Dla Bergsona czas wewnętrzny, doświadczany  
w „intuicji” chwili, jest czymś, co może zawierać w sobie całą wieczność, 
nie będąc jej prostym odbiciem. W kontekście wiersza Butrymowicza, 
gdzie łabędzie płyną „wciąż” w tym samym, niezmiennym rytmie, wy-
łania się pytanie o zdolność podmiotu lirycznego do odczuwania wiecz-
ności zawartej w każdej z tych chwil. Cykliczność powrotu łabędzi może 
zatem nie tylko oznaczać mechanizm powtarzalności, ale i stan, w któ-
rym każda repetycja – każda chwila w swojej pozornej powtarzalności 
– staje się możliwością przeżywania niezmierzonej głębi egzystencji. 
Sugeruje to, że pełnia bytu może nie wynikać z liniowego rozwoju, 
ale z momentów, w których zatrzymanie się w czasie otwiera przed 
człowiekiem całą przestrzeń istnienia, złączoną w nieskończonym 
obiegu. Takie podejście pozwala na głębsze zrozumienie dylematów 
podmiotu działań twórczych Butrymowicza, który w obliczu powtarza-
jącego się obrazu nie tylko gubi się w percepcji, ale zaczyna dostrzegać 
wielką tajemnicę istnienia zawartą w tym, co pozornie niezmienne.

Kobieta łabędź Wacława Wolskiego

Odmienne, choć równie fascynujące w kontekście obecności sacrum, 
będzie dzieło Wacława Wolskiego Kobieta łabędź, które zostało przez 
Podrazę-Kwiatkowską zinterpretowane jako manifestacja kobiecej de-
moniczności (Podraza-Kwiatkowska 2001: 138). W liryce młodopolskiej 
łabędź staje się nie tylko symbolem tajemniczej i mistycznej kobieco-
ści, ale również nośnikiem potężnych, trudnych do uchwycenia w pełni 
emocji i niepokoju. Warto zauważyć, że w tym przypadku motyw łabę-
dzia, zamiast wywoływać uczucie spokoju i harmonii, wiąże się z mocą 
destrukcyjną – siłą, która nie tyle jest symboliczna, co działa jak, nie-
mal niemożliwe do opanowania, zjawisko fizyczne. Przywołajmy sonet:

… Śród czarnych skał smutnego czarnego jeziora
(Śnią śród czarnych grążeli czarnych lilij kwiaty)
Płynie upiór kobiety-łabędzia skrzydlaty,
Z czarnym dziobem na wodzie, piekieł wizya chora…



38 Bartłomiej Borek﻿﻿﻿

Marmurowe jej kształty, łuk szyi wygięty…
Czarny dziób tantalowy… fal czarne diamenty…
Lśnią łabędzie jej oczy czarnoszklane, ślepe…

Baśń czarnych skał, spowita w mroku czarną krepę…
…Płynie w mroku skrzydlate, marmurowe ciało,
Jakby ślepe widziadło Astarty pływało
Z rozpostartemi skrzydeł kamiennych ramiony…

Nigdy nienasyconą piekieł żądzę białą –
Czarnym dziobem wyziewa z piersi rozpalonej,
Wabiąc krzykiem ochrypłym ogniste trytony… (Wolski 1908: 83)

Jak również jego malarskie źródło:

Ryc. 1. William Blake, Plate II, Jerusalem, c.1804–20. The daughters of Albion repre-
sented by swan-like and fish-like creatures
Źródło: Muzeum Wiktorii i Alberta w Londynie.

Nie sposób pominąć również motta Wolskiego. Jest ono intrygujące 
nie tylko ze względu na brzmienie, lecz przede wszystkim na jego ide-
ową proweniencję:

…ce cygne sur un lac triste, cerne de rochers
 noirs, ce cygne qui est une femme et qui n’a du bel
oiseau de blancheur que les ailes et le col flexible



39Łabędź – młodopolski symbol obecności sacrum... 

…ten łabędź na smutnym jeziorze, otoczony skałami
czarnymi, ten łabędź, który jest kobietą i który nie ma piękna
ptasiej bieli, ma tylko skrzydła i elastyczną szyję

Przytoczony w języku francuskim passus został zapisany ręką 
Charles’a Grolleau, co ma szczególne znaczenie, gdyż Grolleau był 
pierwszym tłumaczem Zaślubin nieba i piekła Blake’a na język fran-
cuski. Z kolei Wolski umieścił Kobietę-łabędzia w cyklu Z rysunków 
Williama Blake’a, stanowiącym integralną część tego wydania. Cyto-
wany przez Wolskiego fragment to tłumaczenie dzieła Blake’a. W ten 
sposób Wolski, poprzez bezpośrednie odniesienie do rysunków Blake’a, 
wpisuje swoją twórczość w szerszy kontekst symbolistycznej i mistycz-
nej estetyki, która znajduje wyraz zarówno w warstwie literackiej, 
jak i wizualnej. Związek między Grolleau a Wolskim podkreśla zna-
czenie transkulturowej wymiany inspiracji, w której twórczość autora  
The Great Red Dragon stała się uniwersalnym punktem odniesienia 
dla artystów eksplorujących granice sacrum i profanum13.

Po tych wstępnych wyjaśnieniach przejdźmy do analizy. Już na 
wstępie należy zgodzić się z uwagami Kwiatkowskiej, choć wymaga 
to głębszego wniknięcia w analizowane dzieło, które bez wątpienia na 
to zasługuje. Utwór funkcjonuje jako swoista kulturowa transgresja, 
a jego gra z konwencjami odbywa się na kilku płaszczyznach: religij-
nej, mitologicznej i symbolicznej. W przedstawionej wizji chrześcijań-
skiego piekła odnajdujemy elementy infernalnego krajobrazu, wzboga-
cone o motywy zaczerpnięte z mitów śródziemnomorskich – narracje 
o Tantalu, Astarte i Trytonach. Szczególnie wyrazistym przykładem 
jest wspomnienie Tantala, wykorzystane w formie epitetu „dziób tan-
talowy”. Odnosi się ono do sytuacji kobiety-łabędzia, która, podobnie 
jak Tantal, doświadcza wiecznej frustracji wynikającej z niemożliwości 
zaspokojenia podstawowych potrzeb.

Podobnie jest z kobietą-łabędziem, której dziób, na poły zanurzo-
ny w wodzie i jednocześnie od niej odcięty, uniemożliwia jej sięgnięcie 
pokarmu. Przywołanie Astarte – mezopotamskiej bogini wojny i mi-

13  W kontekście cyklu Wolskiego Z rysunków Williama Blake’a przywołanie Astar-
te nie może być tu dowolnym symbolem chuci, lecz stanowić będzie ogniwo łączące 
poetycki wizerunek z ikonografią blake’owskich przedstawień kobiecych bóstw. Uhy-
brydyzowane postaci – półkobiece, półptasie – potwierdzają, że związek Astarte z pta-
kiem (gołębiem lub łabędziem) był w kręgu symbolizmu Blake’a nośnikiem duchowego 
i erotycznego napięcia.



40 Bartłomiej Borek﻿﻿﻿

łości, odpowiedniczki greckiej Afrodyty – nie jest przypadkowe14. Odsy-
ła ono do jej ptasiego symbolu, gołębia, który w przedstawieniu Blake’a  
stanowi część uhybrydyzowanego ciała. Korpus kobiety-łabędzia ma być 
powiązany także z wizerunkiem gołębia. Możliwe, że to właśnie to skoja-
rzenie doprowadziło Wolskiego do wprowadzenia staro-babilońskiego bó-
stwa, które występuje również w różnych wersjach Eposu o Gilgameszu.

Ostatnim elementem mitologicznej inkrustacji są trytony, które 
wraz z nereidami, ichtiocentaurami i hipokampami tworzą orszak Try-
tona. Ich charakterystycznym atrybutem były wielkie muszle, trak-
towane jako trąby. Wolski, nawiązując do tej symboliki, wskazuje na 
paralelę między łabędziem a trytonami. Oba byty wydają dźwięki, co 
w wierszu zostaje wyrażone następująco: „Czarnym dziobem wyziewa 
z piersi rozpalonej,/ Wabiąc krzykiem ochrypłym ogniste trytony...”.

Umiejętność scalania w obrębie wypowiedzi lirycznej licznych mi-
tologicznych symboli i znaków, prowadząca do powstawania polimi-
tycznych konstrukcji znaczeniowych, wspiera proces, który Jarosław 
Ławski określił mianem supra-morfozy mitów (Ławski 2008: 722). Ten 
mityczny konglomerat sprzyja jednocześnie obecności sacrum, nadając 
tekstowi dodatkowy wymiar duchowy i metafizyczny.

Dekadencka wizja kobiety-łabędzia w utworze Wacława Wolskiego 
splata w sobie przeciwstawne pierwiastki – harmonię i demoniczność, 
które nadają przedstawieniu charakter groteskowy. Dekadentyzm, 
jako nurt literacki i filozoficzny, chętnie eksplorował motywy ambiwa-
lencji, estetyzacji śmierci i zmysłowości. W utworze Wolskiego łabędź, 
tradycyjnie kojarzony z delikatnością i pięknem, zyskuje ciemniejszy, 
mroczny wymiar – jego ciało jest marmurowe, oczy są „czarnoszklane”, 
a dziób „tantalowy”. Tym samym łabędź uosabia wewnętrzny rozdź-
więk między ideą idealnego piękna a zepsuciem i żądzą. W tej sym-
bolice można dostrzec wyraźne nawiązanie do mitu o Ledzie i Zeusie, 
w którym bóg w postaci łabędzia uwodzi śmiertelną kobietę. U Wol-
skiego kobieta-łabędź staje się groteskowym, demonicznym odbiciem 
tego mitu – to postać nienasycona, zatracona w piekielnym pożądaniu, 

14  Przypomnieć należy, że w tradycji ikonograficznej bogini Astarte często pojawia 
się w otoczeniu ptaków – szczególnie gołębi, stanowiących symbol miłości zmysłowej 
i płodności. Takie przedstawienia utrwaliły się w sztuce starożytnej, a za pośrednic-
twem europejskiej recepcji mitów śródziemnomorskich przeniknęły do kultury nowo-
żytnej i symbolizmu przełomu XIX i XX wieku (por. Cirlot 2000: 239; Kobielus 2002: 
198).



41Łabędź – młodopolski symbol obecności sacrum... 

co w dekadenckiej estetyce często symbolizuje duchowe rozdarcie i nie-
możność osiągnięcia harmonii15.

Na tej podstawie nie sposób nie umieścić poety w szeregu twórców 
dekadenckich, którzy eksplorowali podobne tematy w literaturze koń-
ca XIX i początku XX wieku. Podobnie jak Charles Baudelaire w liryku 
Albatros Wolski wykorzystuje motyw ptaka jako symbolu wyobcowa-
nia i tajemnicy, choć jego interpretacja jest znacznie mroczniejsza. Mo-
tyw kobiety-łabędzia przypomina także femme fatale z Salome Oscara  
Wilde’a, gdzie piękno kobiety jest nierozerwalnie związane z destrukcją 
i grzechem. W polskiej literaturze bliskie temu tonowi są wiersze Kazi-
mierza Przerwy-Tetmajera, które choć bardziej subtelne również doty-
kają duchowej nieosiągalności i ulotności piękna. Wolski, podobnie jak 
Tetmajer, tworzy przestrzeń, w której natura i postać kobieca stają się 
symbolicznymi nośnikami pragnień i duchowych niepokojów, przy czym 
groteskowy ton wprowadza dodatkowy element estetycznego napięcia.

Obraz kobiety-łabędzia Wolskiego można odczytywać nie tylko 
w świetle malarskich wizji mistycznych Williama Blake’a, ale przede 
wszystkim w eksploracjach filozoficznych Sørena Kierkegaarda16. 

15  Wydaje się więc, że obecność Astarte w wierszu Wolskiego nie jest przypadko-
wa ani czysto dekoracyjna. Bogini ta, pojmowana nie tylko jako uosobienie zmysłowo-
ści, lecz także jako figura duchowej ambiwalencji, wpisuje się w szerszy, symboliczny 
system epoki, w którym sacrum i profanum nieustannie się przenikają. Takie ujęcie 
– odległe od eseistycznej impresji – stanowi próbę odczytania tekstu w perspektywie 
integralnej dla duchowości Młodej Polski.

16  Nie sposób pomieścić wszystkich możliwych odniesień filozoficznych i literackich 
w krótkim szkicu, a które można traktować jako kompatybilne (polemiczne również!) 
pod względem ideowym z dziełem Wolskiego. Warto wspomnieć choćby o kilku z nich. 
Wolski, podobnie jak Nietzsche, kreśli obraz świata pełnego wewnętrznego rozdarcia 
między instynktami i transcendencją. W Narodzinach tragedii niemiecki filozof opisu-
je dionizyjski pierwiastek jako wyzwolenie instynktów i zmysłowości, które prowadzić 
mają do przełamania harmonii i porządku apollińskiego. Marmurowe ciało kobiety-ła-
będzia, choć piękne, jest groteskowe i pełne wewnętrznego napięcia, co ilustruje zde-
rzenie apollińskiego ideału z dionizyjską destrukcją. Koncepcja „śmierci Boga” z Tako 
rzecze Zaratustra może być odczytana w mrocznej, piekielnej wizji jeziora Wolskiego 
jako wyrazu świata pozbawionego boskiego porządku, w którym sacrum zastępują in-
stynkty i destrukcja. Schopenhauerowska koncepcja „woli życia” jako irracjonalnej, 
nienasyconej siły rządzącej światem odnajduje swoje odzwierciedlenie w bohaterce pol-
skiego poety. Jej „nienasycona żądza piekieł” to uosobienie tej woli, która prowadzi do 
cierpienia i duchowego rozkładu. Wartym wyeksplikowania będzie też wiersz Hymn do 
piękna, w którym podmiot liryczny Charlesa Baudelaire’a pyta, czy piękno pochodzi od 
Boga, czy raczej jest wyrazem aktywności szatana. Kobieta-łabędź Wolskiego, pełna de-
monicznych cech i groteskowego piękna, jest swego rodzaju ucieleśnieniem owego pro-
blemu. Co do charakteru polemicznego, nie sposób nie wspomnieć twórczości Stéphana 



42 Bartłomiej Borek﻿﻿﻿

Kierkegaardowskie napięcie między sferą duchową a cielesnością wy-
brzmiewa w utworze poprzez marmurowość ciała kobiety, które staje 
się symbolem duchowego uwięzienia17.

To głębokie spowinowacenie z myślą Kierkegaarda szczególnie wi-
doczne zdaje się w jego refleksji nad kondycją człowieka jako bytu roz-
dartego między cielesnością a duchowością. W dziele Bojaźń i drżenie. 
Choroba na śmierć, podkreślał, że człowiek żyje w napięciu między tym, 
co doczesne (estetyczne i cielesne), a tym, co wieczne (duchowe i boskie) 
(Kierkegaard 1972: 285). W utworze Wolskiego kobieta-łabędź uosabia 
tę dychotomię – jej marmurowe ciało symbolizuje duchową stagnację 
i skostnienie, a jednocześnie stanowi metaforę uwięzienia w material-
ności. Duński poeta i filozof określał ten stan jako „rozpacz”, czyli nie-
zdolność do pełnego uznania swojej duchowej natury, co prowadzi do 
alienacji i wewnętrznego rozdarcia18.

Należy też wspomnieć, że Kierkegaard sugeruje podział na trzy 
sfery egzystencji: estetyczną, etyczną i religijną. Kobieta-łabędź Wol-
skiego wpisuje się w sferę estetyczną, w której piękno zmysłowe i ciele-
sność odrywają jednostkę od duchowej transcendencji (Gutowski 1990, 
1999)19. Łabędź jako figura o marmurowej, nierealistycznej cielesności 
Mallarmégo i jego Kwiatów. Mallarmé, jako jeden z czołowych twórców symbolizmu, 
w swoich wierszach używał postaci łabędzia jako symbolu tęsknoty za transcendencją. 
U Wolskiego owa transcendencja zostaje zdeformowana, zaś łabędź zstępuje w grote-
skową, demoniczną otchłań. Kończąc, można też wspomnieć, że postać femme fatale, 
pełna „nienasyconej żądzy piekieł”, może być interpretowana jako wyraz freudowskich 
impulsów id – pierwotnych, niekontrolowanych pragnień wynikających z podświadomo-
ści. Twórczość Wolskiego nadal czeka na odpowiednie potraktowanie, gdyż, co widać, 
jest niewątpliwie niewykorzystanym nadal rezerwuarem intrygujących myśli w polskiej 
literaturze okresu Młodej Polski. Kolaż kontekstów zdaje się wyjątkowo bogaty, przez 
co wymaga namysłu badawczego przy jego odkodowywaniu, a także rozważnej selekcji.

17  W przywołaniu refleksji Kierkegaarda nie chodzi o ustalenie historycznego 
związku między poetą a filozofem, lecz o próbę uchwycenia analogicznej struktury 
przeżycia duchowego. U Wolskiego pojawia się bowiem doświadczenie, które w termi-
nologii kierkegaardowskiej można by określić mianem „rozpaczy” – nie jako emocji, lecz 
egzystencjalnego stanu wynikającego z rozdźwięku między duchowością a cielesnością.

18  Wydaje się, że nieporozumienia co do obecności owego stanu w dziele mogą wy-
nikać z utożsamienia kierkegaardowskiej „rozpaczy” z emocjonalnym doświadczeniem 
smutku; tymczasem chodzi o stan duchowej alienacji – sytuację, w której jednostka 
utraciła kontakt z własną duchowością. W tym znaczeniu figura marmurowej kobiety-
-łabędzia staje się znakiem owego rozdźwięku.

19  W tej perspektywie zadziwiający jest brak omówienia dzieła Wolskiego przez 
Wojciecha Gutowskiego w jego licznych szkicach o młodopolskim erotyzmie zakorzenio-
nym ściśle przecież w infernalnych przestrzeniach Młodej Polski. Skrótowe omówienie 
Podrazy-Kwiatkowskiej to stanowczo za mało.



43Łabędź – młodopolski symbol obecności sacrum... 

jest ucieleśnieniem estetycznej dominacji, która – w myśl Kierkegaar-
da – prowadzi do duchowej pustki (Kierkegaard 1972: 146–156). Bo-
hater Wolskiego zamiast wznieść się na wyższy poziom duchowości, 
pozostaje uwikłany w zmysłowość i materialność, czego symbolem jest 
„czarny dziób” – znak grzechu i zatracenia.

Do kluczowych kategorii estetycznych u europejskiego myśliciela 
niewątpliwie należy zaliczyć rozpacz jako stan, w którym człowiek nie 
potrafi odnaleźć siebie jako istoty duchowej. Posągowa, demoniczna 
kobieta jest ślepa – jej „czarnoszklane” oczy nie dostrzegają drogi do 
transcendencji, zaś ciało, choć marmurowe i piękne, pozostaje uwięzio-
ne w sferze profanum. Kierkegaard pisał, że rozpacz rodzi się z niezdol-
ności do pełnego uznania swego istnienia jako syntezy ducha i ciała, co 
w utworze Wolskiego przejawia się w groteskowej deformacji łabędzia 
– postaci, która zamiast łączyć pierwiastki sacrum i profanum, zamyka 
się w demonicznym świecie infernalnych żądz. Pobrzmiewające echa20 
kierkegaardowskiej „rozpaczy estetycznej” (Kasperski 2014: 16) tym 
razem nie przyczynią się do oczekiwanej transgresji.

Podsumowanie

Analiza symboliki łabędzia w twórczości Bogusława Butrymowicza 
i Wacława Wolskiego jednoznacznie ukazuje, jak głęboko ów motyw 
zakorzenił się w kulturze i literaturze epoki Młodej Polski. Od mistycz-
nych, niemal transcendentalnych refleksji na temat wiecznego powro-
tu w Białych łabędziach Butrymowicza po dekadencką i groteskową 
wizję kobiety-łabędzia Wolskiego widoczna jest różnorodność podejść 
do zagadnień sakralności, estetyki oraz duchowości. Łabędź jawi się 
tu nie tylko jako symbol, lecz także jako przestrzeń interpretacyjna, 
ujawniająca zarówno aspekty religijne, jak i psychologiczne. Motyw 

20  Odwołanie do filozofii Kierkegaarda ma w szkicu charakter interpretacyjny, 
a nie źródłowy. Celem było ukazanie duchowej struktury doświadczenia obecnego w li-
ryku Wolskiego – egzystencjalnego napięcia między cielesnością a duchowością – które 
w refleksji duńskiego myśliciela zyskało nazwę przywoływanej wielokrotnie „rozpaczy”. 
Zestawienie to ma więc charakter hermeneutyczny, pozwalający wydobyć uniwersalny 
wymiar doświadczenia bohaterki wiersza, a nie historycznoliteracki dowód zależności. 
Trzeba również zaznaczyć, że rozpoznania nie miały na celu podkreślać rzeczywistej 
recepcji filozofii Kierkegaarda w środowisku młodopolskim, lecz wynikać z analogii du-
chowych, jakie poezja tej epoki wielokrotnie ujawniała wobec refleksji egzystencjalnej 
– niezależnie od bezpośrednich wpływów.



44 Bartłomiej Borek﻿﻿﻿

ten dotyka kwestii egzystencjalnych – duchowego niepokoju, samotno-
ści i przemijania – nawiązując do refleksji Kierkegaarda, Nietzschego 
i Schopenhauera.

Zbadanie owego motywu21 w liryce młodopolskiej ujawnia, jak głę-
boko symbol łabędzia został osadzony w szeroko pojętej kulturze sym-
bolicznej, służąc jako narzędzie wyrażania przeciwstawnych emocji 
– harmonii i rozdarcia, piękna i destrukcji. Przywołane teksty, dzięki 
swojej bogatej i wielowarstwowej semantyce, przekraczają ogranicze-
nia dekadenckiego estetyzmu, podejmując uniwersalne pytania doty-
czące natury sacrum, jego obecności oraz sposobów uchwycenia w lite-
rackim tworzywie.

Warto w tym kontekście podkreślić, iż motyw łabędzia, funkcjo-
nujący na styku świętości i grzechu, pozostaje daleki od wyczerpania 
w dotychczasowych badaniach literaturoznawczych. Twórczość Butry-
mowicza i Wolskiego to zaledwie dwa wyraziste przykłady z obszernego 
korpusu dzieł epoki, w których odnaleźć można różnorodne interpreta-
cje tego symbolu. Z tego też powodu wymaga dalszych, pogłębionych 
analiz, zwłaszcza w kontekście twórczości innych poetów Młodej Pol-
ski, takich jak Kazimierz Przerwa-Tetmajer, Jan Kasprowicz, a także 
bardziej subtelnej twórczości młodopolskich poetek: Maryli Wolskiej, 
Kazimiery Zawistowskiej, Bronisławy Ostrowskiej czy Marii Grossek-
-Koryckiej (Dziemitko 2020), których dzieła również obfitują w nawią-
zania do tej symboliki.

W obliczu współczesnych przemian w krytyce literackiej, coraz czę-
ściej zwracającej się ku nowym metodologiom, warto ponownie doce-
nić narzędzia wypracowane w ramach badań nad sakralnością. Motyw 
łabędzia, z jego bogactwem znaczeń i możliwości interpretacyjnych, 
mógłby stanowić znakomity punkt wyjścia do interdyscyplinarnych 
dociekań łączących literaturoznawstwo, antropologię czy ekokrytykę. 
Podejmując takie badania, można nie tylko przywrócić należną uwagę 
wartościowym, lecz zapomnianym dziełom, ale również wzbogacić wie-
dzę na temat symboliki oraz jej przemian w literaturze przełomu XIX 
i XX wieku.

21  Badania ograniczono do dwóch przykładów lirycznych nie bez powodu, uczynio-
no tak, gdyż to właśnie one wydają się nader pojemnymi w znaczenia, a jednocześnie 
warte przypomnienia, gdyż czas – mówiąc metaforycznie – umieścił je, i zamknął(!), 
nierozważnie w skrzyni, jak niegdyś uczyniła to z podkową bohaterka dzieła Wyspiań-
skiego. Ot smutna konstatacja nad zapomnianymi, a ważnymi dla poznania epoki dzie-
łami. 



45Łabędź – młodopolski symbol obecności sacrum... 

Symbolika łabędzia prowadzi nas przez meandry ducha epoki: od 
nostalgii, poprzez dramatyczne napięcia metafizyczne, aż po uniwer-
salne refleksje o pięknie i przemijaniu. Tym samym łabędź staje się 
figurą o wyjątkowej pojemności znaczeniowej, która wciąż pozostaje 
otwarta na nowe interpretacje.

Bibliografia

Andres Z. (1982), Bogusław Butrymowicz – nieznany poeta i tłumacz dramatu 
antycznego, „Prace Humanistyczne” 23: 29–53.

Andres Z., Czernianin W. (red.) (2006), Studia o Bogusławie Butrymowiczu. 
Wybrane recenzje i artykuły oraz poezje z lat 1897−1995, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław.

Bergson H. (1910), Wstęp do metafizyki, przeł. K. Błeszczyński, Gebethner 
i Wolff, Warszawa.

Borek B. (2022), „Domus aurea” Wincentego Korab-Brzozowskiego a  „Pieśń 
o zdobywcy słońca” Leopolda Staffa, „Bibliotekarz Podlaski” 4: 299–310.

Borek B. (2024), Motywy akwatyczne w poezji Wincentego Korab-Brzozowskie-
go, „Kultura – Media – Teologia” 58: 52–70.

Bunt Janion, URL=https://www.youtube.com/watch?v=lHAFueUDksA  
[dostęp z dnia 17.11.2024].

Butrymowicz B. (1990), Białe łabędzie, [w:] Antologia liryki Młodej Polski,  
I. Sikora (oprac.), Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław: 57–58.

Chlewicki M. (2006), Nietzsche i mistyka wiecznego powrotu, „Sztuka i Filozo-
fia” 28: 40–50.

Circlot J.E. (2000), Słownik symboli, przeł. I. Kania, Universitas, Kraków.
Cooper J.C. (1998), Zwierzęta symboliczne i mityczne, Dom Wydawniczy  

Rebis, Poznań.
Czabanowska-Wróbel A. (2012), Sprzeczne żywioły. Młoda Polska i okolice, 

Wydawnictwo Literackie, Kraków.
Dziemitko A. (2020), Aviarium młodopolskiej poezji kobiecej, [w:] Ptaki w lite-

raturze, kulturze, języku i mediach, E. Borkowska, A. Borkowski, M. Dłu-
gołęcka-Pietrzak, B. Stelingowska (red.), Akademia Podlaska, Siedlce 
213–224.

Eliade M. (2008), Sacrum a profanum. O istocie sfery religijnej, przeł. B. Ba-
ran, Alatheia, Warszawa.

Gutowski W. (1990), Hedonizm młodopolskiej erotyki, „Pamiętnik Literacki” 
4: 93–118.

Gutowski W. (1999), Erotyczne bestiarium Młodej Polski, [w:] W. Gutowski, 
Mit. Eros. Sacrum. Sytuacje młodopolskie, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Kazimierza Wielkiego, Bydgoszcz: 53–69.

Gutowski W. (2001), Z próżni nieba ku religii życia: motywy chrześcijańskie 
w literaturze Młodej Polski, Wydawnictwo Literackie, Kraków.



46 Bartłomiej Borek﻿﻿﻿

Kasperski W. (2014), Wokół estetyki Kierkegaarda, „Tekstualia” 3: 11–30.
Kierkegaard S. (1972), Bojaźń i drżenie. Choroba na śmierć, przeł. i wstępem 

opatrzył J. Iwaszkiewicz, PIW, Warszawa.
Kobielus S. (2002), Bestiarium chrześcijańskie. Zwierzęta w symbolice i inter-

pretacji. Starożytność i średniowiecze, Wydawnictwo Akademickie Dialog, 
Warszawa.

Kopaliński W. (1990), Słownik symboli, Wiedza Powszechna, Warszawa.
Kudyba W. (2013), Sacrum i „duchowość” w polskich badaniach literackich, 

„Religious and Sacred Poetry” 1: 59–77.
Ławski J. (2008), „Ukrzyżowanie Prometeusza”. Przemiany mitu w „Xiędzu 

Fauście” Tadeusza Micińskiego, [w:] Ateny, Rzym, Bizancjum. Mity śród-
ziemnomorza w kulturze XIX i XX wieku, J. Ławski, K. Korotkich (red.), 
Wydawnictwo Uniwersytetu w Białymstoku, Białystok: 713–794.

Mazur A. (1990), Tematy oniryczne w literaturze polskiej po roku 1863. Prze-
gląd problematyki na wybranych przykładach, „Pamiętnik Literacki” 1: 
25–53.

Otto R. (1993), Świętość: elementy irracjonalne w pojęciu bóstwa i ich stosunek 
do elementów racjonalnych, Thesaurus Press, Wrocław.

Pieńkowski S. (2005), Dusza tłumu i inne wiersze, wstęp i oprac. M. Urbanow-
ski, Wydawnictwo Arcana, Kraków.

Podraza-Kwiatkowska M. (red.) (1977), Młodopolski świat wyobraźni: studia 
i eseje, Wydawnictwo Literackie, Kraków.

Podraza-Kwiatkowska M. (2001), Symbolizm i symbolika w poezji Młodej Pol-
ski, Universitas, Kraków.

Przybysławski A. (2004), Coincidentia oppositorium, słowo/obraz terytoria, 
Gdańsk.

Tuczyński J. (1969), Schopenhauer a Młoda Polska, Wydawnictwo Morskie, 
Gdańsk.

Wolski W. (1908), Powieść tajemna, Gebethner i Wolff, Warszawa.
Załuski W. (2017), Etyczne aspekty doświadczenia czasu, Wydawnictwo Uni-

wersytetu Jagiellońskiego, Kraków.


