
54
2017

Wydawnictwo
Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego
w Olsztynie

STUDIA
WARMIŃSKIE

ISSN 0137-6624



STUDIA WARMIŃSKIE  •  THE STUDIES OF WARMIA

RADA NAUKOWA
ks. Andrzej Bronk (KUL JPII, Lublin), Bernardeth Caero Bustillos (Facultad de Teología 
„San Pablo”, Boliwia), ks. Paweł Góralczyk (UKSW, Warszawa), ks. Stanisław Janeczek  

(KUL JPII, Lublin), ks. Jan Krokos (UKSW, Warszawa), o. Jarosław Merecki SDS (Papieski  
Instytut Jana Pawła II dla Studiów nad Małżeństwem i Rodziną, Papieski Uniwersytet Laterański, 

Rzym), Oksana Mikheieva (Ukraiński Uniwersytet Katolicki we Lwowie, Ukraina),  
Andrzej Olubiński (UWM, Olsztyn), ks. Josef Römelt (Universität Erfurt, Niemcy),  

Bronisław Sitek (SWPS Uniwersytet Humanistycznospołeczny w Warszawie), Helena Słotwińska 
(KUL JPII, Lublin), ks. Henryk Stawniak (UKSW, Warszawa), Denys Svyrydenko (Uniwersytet 
Pedagogiczny w Kijowie, Ukraina), ks. Jan Szpet (UAM, Poznań), ks. Mariusz Szram (KUL JPII, 
Lublin), Andreas Wagner (Universität Bern, Szwajcaria), ks. Jan Walkusz (KUL JPII, Lublin),  

o. Andrzej Wodka CSSR (Accademia Alfonsiana, Włochy)

RECENZENCI
Petr A. Bilek, Eugeniusz Bojanowski, ks. Radosław Chałupniak, ks. Wojciech Cichosz,  
ks. Ryszard Czekalski, ks. Bogdan Czyżewski, ks. Jan M. Dyduch, ks. Wiesław Dyk,  

ks. Tomasz Gałkowski, ks. Janusz Gręźlikowski, Nazip Khamitov, ks. Roman Krawczyk,  
ks. Zdzisław Kroplewski, Taras Lyuty, Dariusz Magier, Oleg V. Marchenko, ks. Jarosław Michalski, 

Andrew Morozov, Raisa Naumenko, Mieczysław Omyła, ks. Józef Pater, ks. Joachim Piecuch,  
ks. Andrzej Proniewski, ks. Grzegorz Polok, Mykola Shribliak, ks. Kazimierz Skoczylas,  

ks. Adam Skreczko, Malgorzata Stahl, Denys Svyrydenko, Marek Szczęsny, ks. Jan Szpet,  
ks. Janusz Szulist, ks. Marek Tatar, Piotr Telusiewicz, Serhii Terepyshchyi,  

Szczepan Wierzchosławski, Valentina Voronkova, ks. Dariusz Zagórski, ks. Wojciech Zawadzki, 
Mirosław Żelazny

REDAKTORZY TEMATYCZNI
Arkadiusz Gut (filozofia), ks. Piotr Duksa (teologia), Małgorzata Suświłło (nauki o rodzinie),  

Piotr Krajewski (prawo), ks. Jan Walkusz (historia)

REDAKCJA WYDAWNICZA I PROJEKT OKŁADKI
Maria Fafińska

REDAKCJA
ks. Zdzisław Kieliszek (redaktor naczelny), ks. Karol Jasiński, Aleksandra Nalewaj,  

Maria Piechocka-Kłos, Barbara Rozen, Mariagrazia Rizzi (Włochy), Serhii Terepyshchyi (Ukraina)

REDAKTORZY JĘZYKOWI
Maria Fafińska (język polski), Emilia Dabek (native speaker – język angielski),  

Serhii Terepyshchyi (native speaker – język rosyjski), 
Wolfgang Wenger (native speaker – język niemiecki)

ADRES REDAKCJI
„Studia Warmińskie”

ul. Kard. Stanisława Hozjusza 15
11-041 Olsztyn

e-mail: studiawarminskie@onet.pl
strona internetowa: http://www.studiawarminskie.uwm.edu.pl/

Redakcja informuje, że wersją pierwotną czasopisma jest wydanie papierowe
on-line: http://wydawnictwo.uwm.edu.pl

http://www.studiawarminskie.uwm.edu.pl/numery-studiow-warmi-skich/

Wydawnictwo UWM
ul. Jana Heweliusza 14, 10-718 Olsztyn 

tel. 89 523 36 61, fax 89 523 34 38 
www.uwm.edu.pl/wydawnictwo/ 
e-mail: wydawca@uwm.edu.pl

Nakład 165 egz.
Ark. wyd. 30,2, ark. druk. 25,6 

Druk: Zakład Poligraficzny UWM w Olsztynie, zam. nr 74

ISSN 0137-6624

© Copyright by Wydawnictwo UWM • Olsztyn 2017



SPIS TREŚCI

Filozofia

Ks. Zdzisław Kieliszek, Ontyczno-funkcjonalny status narodu a podstawowe 
    idee liberalizmu i komunitaryzmu ..................................................................    9
Barbara Rozen, W służbie Kościoła i nauki. Filozofia kultury była jej pasją 
    – Halina Wistuba (1920–2013) ..........................................................................  21
Ks. Karol Jasiński, Źródła i charakter demokracji deliberatywnej .......................  43
Ryszard Podgórski, The Modern Idea of Progress by Jean A. Condorcet 
    (Nowożytna idea postępu Jeana A. Condorceta) ..............................................  59
Anzhela Boiko, Prognostic Role of Philosophy of Education (Prognostyczna 
    rola filozofii edukacji) .........................................................................................  69
Volodymyr Kovchak, Embodiment of the Interpretant in a Sign: Reconsider
    the Concept of a Sign as a Factor of Social Construction in the Frame
    of Embodied and Disembodied Mind (Wcielenie interpretanta w znaku:
    nowe spojrzenie na koncept znaku jako czynnika społecznego projektowania
    w kontekście świadomości wcielonej i niewcielonej) ........................................  79
Olexander Horban, Ruslanа Martych, Основные подходы в определении 
    сущности концепта «живого» (Główne podejścia w określaniu istoty
    pojęcia „żywy”) .....................................................................................................  93
Vitali Turenko, Имплицитная философия любви в эпоху античности:
    попытка переосмысления (Filozoficzne rozumienie „miłości” w epoce 
    starożytnej: próba analizy) ................................................................................ 105
Sergii Rusakov, The Ukrainian Dimension of Mass Culture: Philosophy 
    and Culture Studies Analysis (Ukraiński wymiar kultury masowej:
    analiza filozofii i kultury) ................................................................................. 117

Teologia

Aleksandra Nalewaj, „Zanurzeni w Mojżesza” – „zanurzeni w Chrystusa”.
    Chrzest Polski w świetle doświadczenia paschalnego Narodu Wybranego
    w reinterpretacji Apostoła Pawła (por. 1 Kor 10, 1-13) .................................. 131
Dawid Mielnik, Jak postrzegany jest kapłan Pański? Obraz celebransa 
    na podstawie symboliki szat liturgicznych ...................................................... 143
Ks. Marek Żmudziński, Ekklesiologische Implikationen des Hirtenbriefs 
    der polnischen Bischöfe an ihre deutschen Amtsbrüder im Jahr 1965 
    (Eklezjalne implikacje listu biskupów polskich do biskupów niemieckich
    z 1965 roku) ........................................................................................................ 155
Ks. Adam Bielinowicz, Recepcja dokumentu „Nauczanie i wychowanie 
    chrześcijańskie w parafii – I (XIV) Synodu Archidiecezji Warmińskiej” 
    wśród nauczycieli religii .................................................................................... 169
Agnieszka Zduniak, Motywacje uczestnictwa w Światowych Dniach Młodzieży
    w Krakowie i jego wpływ na życie religijno-społeczne uczestników
    na przykładzie pielgrzymów z archidiecezji warmińskiej ............................... 185



4 Spis treści

Nauki o rodzinie

Ks. Antoni Jucewicz SVD, Akt małżeński jako „poznanie” w świetle 
    „Katechez środowych” Jana Pawła II............................................................... 205
Anna Zellma, Kształcenie na kierunku nauki o rodzinie w kontekście
    współczesnej polskiej polityki społecznej............................................................. 219
Małgorzata Chojara-Sobiecka, ks. Piotr Kroczek, Regulacje wewnętrzne 
    międzynarodowych przedsiębiorstw działających w Polsce a tradycyjny
    model rodziny .................................................................................................... 233

Prawo

Ks. Jerzy Adamczyk, Konferencje dekanalne w aspekcie 
    kanoniczno-duszpasterskim .............................................................................. 249
Anna Korzeniewska-Lasota, Z polskich prac nad kodyfikacją zasad etyki
    sędziowskiej ....................................................................................................... 265

Historia

Maria Piechocka-Kłos, „Mirabilia animalia” w „Nocach attyckich” 
    Aulusa Gelliusza. Wybrane przykłady ............................................................. 277
Agnieszka Brzostek, Proces tworzenia organów administracji terenowej
    w województwie białostockim w latach 1944–1945 ....................................... 291
Stanisław Gajewski, Jan Franciszek (bł. o. Michał) Czartoryski wśród
    młodzieży akademickiej .................................................................................... 311
Ks. Marek Jodkowski, Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie
    w drugiej połowie XIX wieku ........................................................................... 329
Anna N. Goroholinskaya, Наброски к классификации изображения коней
    в восточно-европейской традиции иконописания 
    (Wizerunki koni we wschodniej europejskiej tradycji malarstwa
    ikonowego) ......................................................................................................... 349
Olga Kyvliuk, Denys Svyrydenko, Academic Mobility as “Brain Drain”
    Phenomenon of Modern Higher Education (Mobilność akademicka
    jako fenomen „drenażu mózgów” we współczesnym szkolnictwie
    wyższym) ............................................................................................................361
Serhii Terepyshchyi, Educational Landscape as a Concept of Philosophy
    of Education (Krajobraz szkolnictwa jako wypadkowa koncepcji edukacji) ... 373
Yurii Krashchenko, Halyna Sorokina, Iryna Degtyarova, The Conditions
    of Adaptation of Internally Displaced Persons to University Environment 
    by Means of Students’ Self-Government (Uwarunkowania adaptacji 
    studentów «wewnętrznie przesiedlonych” do środowiska akademickiego
    z pomocą samorządu studenckiego) .................................................................385

Recenzje

Paweł Podeszwa, Waldemar Szczerbiński, Co katolik powinien wiedzieć
    o judaizmie, UAM, Poznań 2016, ss. 231 (ks. Karol Jasiński) ........................ 395



5Spis treści

Relinde Meiwes, Klosterleben in bewegten Zeiten. Die Geschichte
    der ermländischen Katharinenschwestern (1914–1962),
    Paderborn 2016, ss. 258 (Życie monastyczne w burzliwych czasach.
    Historia warmińskich sióstr katarzynek (1914–1962)
    (ks. Wojciech Zawadzki) ................................................................................... 399
Edward Cyfus, Niezłomny Warmiak infułat Adalbert (Wojciech) (1902–1969), 
    wyd. Fundacja „Debata”, Olsztyn 2017, ss. 87 (Izabela Lewandowska) ...... 402
Ks. Piotr Mrzygłód, Osoba w horyzoncie choroby, cierpienia i śmierci.
    Szkice antropologiczno-metafizyczne, Wrocław 2017, ss. 214
    (ks. Zdzisław Kieliszek) .................................................................................... 404

Wykaz skrótów.......................................................................................................... 409



CONTENTS

Philosophy

Rev. Zdzisław Kieliszek, Ontological-functional Status of the Nation
    and the Basic Ideas of Liberalism and Communitarianism ..........................    9
Barbara Rozen, In the Service of the Church and Science: Philosophy
    of Culture was Her Passion – Halina Wistuba (1920–2013) ............................  21
Rev. Karol Jasiński, The Sources and Nature of Deliberative Democracy ...........  43
Ryszard Podgórski, The Modern Idea of Progress by Jean A. Condorcet ..............  59
Anzhela Boiko, Prognostic Role of Philosophy of Education .................................  69
Volodymyr Kovchak, Embodiment of the Interpretant in a Sign: Reconsider
    the Concept of a Sign as a Factor of Social Construction in the Frame
    of Embodied and Disembodied Mind ...............................................................  79
Olexander Horban, Ruslanа Martych, Basic Approaches to the Definition
    of the Essence of the Concept of “Living” .........................................................  93
Vitali Turenko, Implicit Philosophy of Love in the Antiquity: An Attempt
    to Rethink .......................................................................................................... 105
Sergii Rusakov, The Ukrainian Dimension of Mass Culture: Philosophy
    and Culture Studies Analysis .......................................................................... 117

Theology

Aleksandra Nalewaj, “Baptized into Moses” – “Baptized into Christ”. 
    The Baptism of Poland in the Light of the Paschal Experience
    of the Chosen People in the Reinterpretation of the Apostle Paul
    (1 Cor 10, 1-13) ................................................................................................. 131
Dawid Mielnik, How the Priest is Noticed? Priest’s Image According
    to Symbolism of Liturgical Vestments ............................................................. 143
Rev. Marek Żmudziński, The Ecclesial Implications of the Letter of the Polish 
    Bishops to the German Bishops of 1965 .......................................................... 155
Rev. Adam Bielinowicz, Reception of Document “Christian Teaching
    and Education in the Parish if I (XIV) Synod of the Archdiocese
    of Warmia”  among Teachers of Religion ........................................................ 169
Agnieszka Zduniak, Motivation of Participation in World Youth Days
    in Cracow and Its Impact on Religious and Social Life on the Example
    of Pilgrims from the Archdiocese Of Warmia ................................................. 185

Family Studies

Rev. Antoni Jucewicz SVD, Marital Act as the Act of the Conjugal 
    “Knowledge” Wednesday Catechesis of John Paul II .................................... 205
Anna Zellma, Education in the Field of Family Studies in the Context
    of Contemporary Polish Social Policy .............................................................. 219



7Contents

Małgorzata Chojara-Sobiecka, Rev. Piotr Kroczek, Internal Regulations
    of International Companies Operating in Poland and Traditional
    Family Model .................................................................................................... 233

Law

Rev. Jerzy Adamczyk, The Deaneries Conferences in Canonical 
    and Pastoral Terms .......................................................................................... 249
Anna Korzeniewska-Lasota, From the Polish Works on the Codification
    of Judicial Principles of Conduct ..................................................................... 265
.

History

Maria Piechocka-Kłos, “Mirabilia Animalia” in Aulus Gellius’ 
    “The Attic Nights”. Selected Examples ............................................................ 277
Agnieszka Brzostek, The Process of Creation of Administration Bodies
    in Bialystok Voivodeship in the Years 1944–1945 .......................................... 291
Stanisław Gajewski, Jan Franciszek (Blessed Father Michał) Czartoryski 
    among the Academic Youth .............................................................................. 311
Rev. Marek Jodkowski, The Academic Boniface Association in Braniewo 
    in the Second Half of the 19th Century ............................................................ 329
Anna N. Goroholinskaya, The Image of Horses in the Eastern European
    Tradition of Icon Painting ................................................................................349
Olga Kyvliuk, Denys Svyrydenko, Academic Mobility as “Brain Drain” 
    Phenomenon of Modern Higher Education .....................................................361
Serhii Terepyshchyi, Educational Landscape as a Concept of Philosophy
    of Education ...................................................................................................... 373
Yurii Krashchenko, Halyna Sorokina, Iryna Degtyarova, The Conditions 
    of Adaptation of “Internally Displaced Persons” to University
    Environment by Means of Students’ Self-Government ...................................385

Reviews

Paweł Podeszwa, Waldemar Szczerbiński, Co katolik powinien wiedzieć
    o judaizmie, UAM, Poznań 2016, ss. 231 (What a Catholic should know
    about Judaism?) (Rev. Karol Jasiński) ........................................................... 395
Relinde Meiwes, Klosterleben in bewegten Zeiten. Die Geschichte
    der ermlädischen Katharinenschwestern (1914–1962),
    Paderborn 2016, ss. 258 (Monastic life in turbulent times. The History
    of the Catherine Sisters of Warmia (1914–1962))
    (Rev. Wojciech Zawadzki) ................................................................................. 399
Edward Cyfus, Niezłomny Warmiak infułat Adalbert (Wojciech) Zink
    (1902–1969), wyd. Fundacja „Debata”, Olsztyn 2017, ss. 87 
    (Steadfast Man of Warmia Mitrate Adalbert (Wojciech) Zink
    (1902–1969)) (Izabela Lewandowska) ............................................................. 402



8 Contents

Rev. Piotr Mrzygłód, Osoba w horyzoncie choroby, cierpienia i śmierci.
    Szkice antropologiczno-metafizyczne, Wrocław 2017, ss. 214 (A person
    in the horizon of illness, suffering and death. Anthropological
and metaphysical sketches) (Rev. Zdzisław Kieliszek) .......................................... 404

Abbreviation ............................................................................................................. 409



FILOZOFIA

Ks. Zdzisław Kieliszek
Wydział Teologii
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

Ontyczno-funkcjonalny status narodu 
a podstawowe idee liberalizmu i komunitaryzmu

Słowa kluczowe: naród, liberalizm, komunitaryzm, wolność, wspólnota, kultura.

Keywords: 	 nation, liberalism, communitarianism, freedom, community, culture.

Wprowadzenie

„Naród”, choć jest centralną kategorią nowoczesnej myśli polityczno-
-społecznej, bowiem trudno nawet sobie wyobrazić współczesny świat bez 
podziału ludzkości na poszczególne narody1, to paradoksalnie jest równo-
cześnie jednym z najbardziej dyskredytowanych oraz na swój sposób 
„podejrzanych” pojęć. Wynika to przede wszystkim stąd, że różnice naro-
dowe, zwłaszcza wówczas, gdy prowadzą do antagonizmów pomiędzy 
określonymi społecznościami, postrzegane są jako jedno z najistotniej-
szych źródeł, które w niezbyt jeszcze odleglej przeszłości doprowadziły do 
katastrofalnych w skutkach konfliktów, w tym m.in. do okropieństwa  
II wojny światowej czy konfliktu na Bałkanach w ostatnim dziesięciole-
ciu XX stulecia2. Ponadto zdarza się, że każdorazowe próby odbudowy-
wania, wzmacniania i ożywiania poczucia przynależności do własnego 
narodu wśród członków określonych społeczności są oceniane jako realne 
zagrożenie dla pokoju regionalnego i światowego3. I wreszcie zauważa 

Adres/Adresse: ks. dr Zdzisław Kieliszek, Katedra Prawa Kanonicznego i Filozofii, Uniwersytet 
Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, ul. Hozjusza 15, 11-041 Olsztyn, zdzislawkieliszek@onet.pl 

1 Zob. R. Brubaker, Nacjonalizm inaczej. Struktura narodowa i kwestie narodowe w nowej 
Europie, Warszawa–Kraków 1998, s. 1 (przyp. 1).

2 Zob. U. Sobek, Nacjonalizm – wybór czy fatalizm Europy, Zeszyty Naukowe Zakładu Euro-
peistyki Wyższej Szkoły Informatyki i Zarządzania w Rzeszowie 3 (8) (2008), s. 78–82.

3 Znakomitą ilustracją takiego spojrzenia może być np. raport Sztokholmskiego Międzynaro-
dowego Instytutu Badań nad Pokojem sprzed blisko dwóch dekad. Zob. Sztokholmski Międzyna-
rodowy Instytut Badań nad Pokojem, Przyszłe bezpieczeństwo Europy – katalog problemów. Ra-
port Niezależnej Grupy utworzonej pod auspicjami Sztokholmskiego Międzynarodowego Instytutu 
Badań nad Pokojem (SIPRI), Sztokholm 1996, Sprawy Międzynarodowe 1 (1997), s. 115.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



10 Ks. Zdzisław Kieliszek

Filozofia

się, że ożywianie tożsamości poszczególnych narodów jako odrębnych od 
innych społeczności stanie się wkrótce zbyteczne ze względu na postępu-
jącą globalizację, wskutek której na całym świecie życie ludzi czy przyj-
mowane przez nich wzorce ideowe będą się coraz bardziej ujednolicały4. 
Stąd też postuluje się, że, jeśli pomni – z jednej strony – niedawnych 
dramatycznych doświadczeń, chcielibyśmy ich nie tylko w przyszłości 
uniknąć, ale również – z drugiej strony – chcielibyśmy zapewnić ludzkości 
dalszy dynamiczny rozwój, to powinniśmy dołożyć wszelkich starań, aby 
kolejne pokolenia zostały wychowane w duchu ponadnarodowych wartości 
oraz jakiegoś globalnego, względnie regionalnego (np. europejskiego), pa-
triotyzmu. Oznacza to, że zdaniem niektórych autorów ludzkość winna 
zostać na trwałe uwolniona od narodowych podziałów, gdyż tylko dzięki 
temu można będzie uniknąć „powtórki z przeszłości” oraz zagwarantować 
ludzkości dalszy dynamiczny rozwój5.

I chociaż trudno zakwestionować fakt, że za przeważającą część do-
tychczasowych konfliktów w znacznej mierze odpowiadają różnorakie 
zjawiska czy ideologie o narodowym zabarwieniu6, to jednak nie wydaje 
się słuszne, aby tym samym wszelkie narodowotwórcze inicjatywy od razu 
traktować podejrzliwie, czyli jako początek procesu, który zawsze i nie-
uchronnie będzie destruktywny. Fenomen narodu jest nazbyt złożony7, 

4 Tezę taką stawia m.in. współczesny japoński badacz Kenichi Ohmae w książce The end of 
the nation state: the rise of regional economies (New York 1995).

5 Tego typu wnioski można wyciągnąć np. na podstawie refleksji Francisa Fukuyamy (Ko-
niec historii, tłum. T. Bieroń i M. Wichrowski, Poznań 1996; Ostatni człowiek, tłum. T. Bieroń, 
Poznań 1997) czy Benjamina R. Barbera (Gdyby burmistrzowie rządzili światem, tłum. H. Jan-
kowska i K. Makaruk, Warszawa 2014). Pierwszy dowodzi, że wciąż można się zasadnie obawiać, 
iż w przewidywalnej przyszłości najważniejszą przyczyną wojen będą różnorakie tarcia pomiędzy 
narodami. Stąd też, zdaniem Fukuyamy, wskazane byłoby, aby te tarcia odpowiednio łagodzić, 
stopniowo zastępując polityczną organizację świata opartą na suwerennych państwach narodo-
wych jakąś formą rządu światowego. Wedle przemyśleń Fukuyamy działania te prowadziłyby do 
coraz ściślejszego integrowania się ze sobą poszczególnych narodów aż powstałoby społeczeństwo 
światowe, wolne od narodowych waśni i powodowanych nimi konfliktów. Z kolei Barber sugeruje, 
że przyszłość ludzkości będzie uzależniona od odpowiedniego rozwoju wielkich aglomeracji miej-
skich jako centrów politycznych, ekonomicznych i kulturowych. Oznacza to, że – zdaniem Barbera 
– wciąż aktualny jeszcze podział ludzkiej populacji na poszczególne nacje (państwa narodowe) 
wkrótce odejdzie do przeszłości, gdyż dla przyszłych pokoleń ważniejsze będzie nie to, czy dany 
człowiek jest Niemcem, Rosjaninem lub Polakiem, ale to, czy jest berlińczykiem, monachijczykiem, 
moskwianinem, mieszkańcem Saint Petersburga, warszawianinem lub krakowianinem. Ponadto 
można powiedzieć, że według Barbera ów miejski patriotyzm będzie nieporównywalnie skutecz-
niej dynamizował dalszy rozwój ludzkości niż patriotyzm o charakterze (państwowo) narodowym.

6 Np. polski myśliciel Włodzimierz Malendowski ocenia, że jedynie około co dwudziesty pią-
ty konflikt nie został jak dotąd zainspirowany jakąś formą narodotwórczej działalności. Zob.  
W. Malendowski, Spory i konflikty międzynarodowe. Aspekty prawne i polityczne, Wrocław 2000, 
s. 7–19.

  7 Krótką prezentację mnogości interpretacji fenomenu narodu zob. np. K. Chojnacka, Pań-
stwo narodowe – przyszłość czy przeżytek?, Studia Ekonomiczne/Uniwersytet Ekonomiczny w Ka-
towicach 210 (2015), s. 60–62.



11Ontyczno-funkcjonalny status narodu a podstawowe idee liberalizmu...

Studia Warmińskie 54 (2017)

aby można było wszelkie narodotwórcze działania skwitować tak prostą 
konstatacją, że w jakiejś perspektywie czasu ich końcem będzie humani-
tarna katastrofa. A co wymowniejsze, naród wydaje się być naturalną 
społecznością, w której człowiek może realizować się jako istota pragną-
ca wolności i jednocześnie skłonna do życia wspólnotowego.

Dwie wyżej wspomniane ludzkie dążności wyznaczają oś sporu mię-
dzy liberalizmem i komunitaryzmem8, które są istotnymi współcześnie 
nurtami ideowymi, co sprawia, że warto rozważania nad narodem prze-
prowadzić właśnie w kontekście liberalnych i komunitariańskich spo-
strzeżeń. Obydwie tradycje pozostają względem siebie w opozycji, ponie-
waż prezentują odmienne wizje człowieka i jego miejsca w społeczeństwie9. 
Ponadto, mimo wszelkich różnic między nimi, zgodnie nie docenia się  
w ich obrębie narodu jako kluczowej z punktu widzenia ludzkiego sposo-
bu życia społeczności. W przypadku liberalizmu jest to lekceważenie,  
o ile nawet nie wrogość, gdyż zazwyczaj propagowane są w nim wartości 
i postawy, które nie wydają się być sprzyjające budowaniu silnych więzi 
społecznych, w tym m.in. więzi o narodowym charakterze10. Natomiast 
w komunitaryzmie jest wprawdzie dostrzegana rola społeczności w ludz-
kim sposobie życia, ale – co może zadziwiać – wśród wspólnot, które są 
dla człowieka ważne, naród jest przez komunitarian przywoływany nad 
wyraz rzadko, a jeśli nawet jest uwzględniany, to nie uważa się go za 
społeczność na tyle istotną, by jego znaczenie jakoś szczególnie uwy- 
puklać11.

  8  Zob. P. Przybysz, Dwa modele człowieka. O sporze liberalizm-komunitaryzm, Arka 3 
(1994), s. 22–39.

  9 Warto też wspomnieć, że niektórzy badacze, tacy jak np. Jacek Bartyzel (Wartość wspól-
noty. Filozofia polityczna komunitaryzmu, http://myslkonserwatywna.pl/prof-bartyzel-wartosc-
-wspolnoty-filozofia-polityczna-komunitaryzmu (24.05.2016)), Paweł Śpiewak (Poszukiwanie 
wspólnot, w: Komunitarianie. Wybór tekstów, przeł. P. Rymarczyk i T. Szubka, Warszawa 2004, 
s. 5) i Stephen Holmes (Anatomia antyliberalizmu, przeł. J. Szacki, Kraków 1998, s. 247), po-
strzegają komunitaryzm tylko jako wewnętrzną część tradycji liberalnej, czyli próbę uszlachetnie-
nia myśli liberalnej lub jakby wewnętrzną opozycję, a nie poważne intelektualne zewnętrzne wy-
zwanie. Ale nawet przy takim spojrzeniu nie da się zakwestionować tego, że pomiędzy 
komunitaryzmem a myślą, która obecnie uchodzi za liberalną, istnieje spór na temat relacji po-
między jednostką a społeczeństwem.

10 Zob. D. Pietrzyk-Reeves, Idea społeczeństwa obywatelskiego. Współczesna debata i jej źró-
dła, Toruń 2012, s. 209–218.

11 Np. Elizabeth Frazer i Henry Tam zupełnie nie zauważają narodu, wymieniając przykła-
dowe wspólnoty, które są dla człowieka ważne (E. Frazer, The Problems of Communitarian Po-
litics. Unity and Confl ict, Oxford 1999, s. 66; H. Tam, Communitarianism. An Agenda for Poli-
tics and Citizenship, New York 1998, s. 7). Zaś Amitai Etzioni naród wprawdzie dostrzega  
w zaproponowanym przez siebie katalogu społeczności, ale większej uwagi mu nie poświęca  
(A. Etzioni (red.), The Essential Communitarian Reader, New York 1998, s. XIII–XIV).



12 Ks. Zdzisław Kieliszek

Filozofia

1.  Liberalizm – prymat jednostki przed społecznością

Liberalizm jest to teoretyczny projekt i postawa światopoglądowa, 
której podstawową ideą jest indywidualistyczna koncepcja człowieka  
i społeczeństwa. Początki liberalizmu sięgają XVII w. (Thomas Hobbes, 
John Locke). Najbardziej prąd ten rozpowszechnił się w XVIII i XIX w. 
(Monteskiusz, Jean J. Rousseau, Denis Diderot, Jean A.N. de Condorcet, 
Adam Smith, Frederic Bastiat, Jeremy Bentham, Benjamin Constant, 
John St. Mill, Alexis de Tocqueville i Lord Acton). Współcześnie naj- 
ważniejszymi wyrazicielami liberalizmu są Karl R. Popper, Friedrich 
von Hayek, John Rawls, Isaac Berlin, Salvador de Madariaga, Ralf  
Dahrendorf, Raymond Aron, John Gray oraz Richard Rorty. Przedstawi-
ciele liberalnej tradycji głoszą, że wolność człowieka ma wartość nad-
rzędną12.

Zdaniem liberałów należy chronić przede wszystkim ludzką wolność, 
ponieważ jest ona najpewniejszym źródłem postępu we wszystkich ob-
szarach życia społecznego. Według liberałów różnorodność stanowisk 
światopoglądowych czy pomysłów na życie są zjawiskami wielce pożąda-
nymi w poszczególnych społecznościach. W liberalizmie postuluje się 
również, że wszelkie waśnie powinny być rozwiązywane w duchu tole-
rancji i kompromisu. Sama zaś wolność jest przez liberałów rozumiana 
bardziej „negatywnie” niż „pozytywnie”13, gdyż ich zdaniem wyznacza 
ona granicę, której żadna władza społeczna nie może przekroczyć. Nieste-
ty, nie znajdujemy w liberalizmie rozstrzygnięcia, co do kwestii zagospo-
darowania przez człowieka swej wolności. Liberalny projekt i postawa są 
w konsekwencji radykalnie antypaternalistyczne, ponieważ zawierają 
przekonanie, że nikt nie może i nie powinien człowiekowi narzucać, co 
ma on myśleć lub czynić. Autonomicznej jednostce zostaje przez libera-

12  I chociaż liberalizm jest tradycją niezwykle wielowarstwową (omówienie jego złożoności 
zob. np. J. Gray, Liberalizm, tłum. R. Dziubecka, Kraków 1994; S. Kowalczyk, Liberalizm i jego 
filozofia, Katowice 1995), to jednak, już przed blisko wiekiem, celnie ujął rdzeń myśli liberalnej 
Ferdynand Zweig, pisząc: „Liberalizm jest systemem wolności. Uważa wolność za najwyższą war-
tość gatunku ludzkiego. Uważa wolność, za najlepszą, najskuteczniejszą i najtańszą zasadę rzą-
dzenia i gospodarowania. Liberalizm nie wierzy w skuteczność i dobroczynność przymusu, narzu-
conego ludziom wolnym w życiu codziennym. [...] Tylko niewolnikom lub poddanym może 
narzucić przymus w życiu codziennym. Ale praca takich ludzi przedstawia minimalną wartość  
w stosunku do pracy i twórczości ludzi wolnych. Tylko człowiek wolny […] może tworzyć dzieła 
prawdziwie wartościowe i trwałe” (Zmierzch czy odrodzenie liberalizmu, Lwów–Warszawa 1938, 
s. 553).

13 Rozróżnienie na wolność negatywną („wolność od…”, która wyraża się np. zdaniem „Je-
stem wolny, kiedy nie muszę…”) i pozytywną („wolność do…”, wyrażającą się zdaniem „Jestem 
wolny, kiedy mogę…”) pochodzi od brytyjskiego myśliciela I. Berlina. Zob. I. Berlin, Dwie koncep-
cje wolności, w: I. Berlin, Cztery eseje o wolności, Warszawa 1994, s. 178–233.



13Ontyczno-funkcjonalny status narodu a podstawowe idee liberalizmu...

Studia Warmińskie 54 (2017)

łów pozostawiony całkowicie swobodny wybór, spośród wielu dostępnych 
– często sprzecznych ze sobą – możliwości, sposobu zrealizowania się 
jako człowiek14.

2.  Komunitaryzm – niezbędność społeczności w życiu 
człowieka

Na gruncie polemiki z liberalizmem powstał w latach osiemdziesią-
tych XX w. komunitaryzm (czasem nazywany też komunitarianizmem, 
rzadziej wspólnotyzmem; nazwa wywodzi się od angielskiego słowa com-
munity – wspólnota). Kierunek ten ukształtował się i wciąż się rozwija 
przede wszystkim w obrębie anglosaskiej filozofii polityczno-społecznej 
oraz w opozycji do liberalizmu. Najznaczniejszymi reprezentantami ko-
munitaryzmu są Charles Taylor, Michael J. Sandel, Michael Walzer, 
Alasdair Ch. MacIntyre oraz przywoływany już A. Etzioni15.

Komunitarianie zwrócili się w swej krytyce przede wszystkim prze-
ciwko charakterystycznej dla liberalizmu absolutyzacji ludzkiej wolności. 
W odróżnieniu od liberalizmu, akcentującego niezależność człowieka  
i jego pierwszeństwo względem społeczeństwa, w komunitaryzmie kła-
dzie się nacisk na istnienie nierozerwalnych i koniecznych związków 
jednostki ze społecznością. Według myślicieli komunitariańskich warun-
kiem koniecznym do zaistnienia, a następnie dalszego trwania danej 
społeczności, jest przyjęcie i uznanie za własne przez wszystkich jej 
członków wspólnych wartości. Komunitarianie podkreślają konieczność 
odbudowania w istniejących społecznościach takich tradycyjnych warto-
ści i postaw związanych z pojęciem wspólnoty, jak: solidarność, odpowie-
dzialność społeczna i dobro wspólne. Odrzucają również woluntarystycz-
ną legitymizacją istnienia społeczności, która jest charakterystyczna dla 
liberalizmu (w liberalizmie społeczność rozumie się zazwyczaj jako wspól-
notę powstałą wskutek wolnej umowy zawartej między grupą jednostek), 
wskazując, że poszczególne społeczności powstały na gruncie historycz-
nych doświadczeń danej grupy osób. W komunitaryzmie społeczność jest 
spostrzegana ponadto jako gwarant moralnego oparcia i poczucia bezpie-
czeństwa jednostek. Społeczność jest również swoistym nośnikiem okre-
ślonych tradycji, które dana osoba w trakcie swojego życia przyswaja, 

14 Zarysowe przedstawienie liberalnego spojrzenia na relację między jednostką a społeczno-
ścią zob. np. Z. Pawlak, Współczesny liberalizm i jego filozoficzne fundamenty, Ateneum Kapłań-
skie 2–3 (1999), s. 243–257.

15 Zob. K. Koźmiński, Komunitaryzm jako liberalizm odpowiedzialny – filozofia dobra Char-
lesa Taylora, Anthropos? 18–19 (2012), s. 152–155.



14 Ks. Zdzisław Kieliszek

Filozofia

kształtując w ten sposób własną tożsamość. Komunitarianie nie podwa-
żają słuszności liberalnego postulatu ochrony autonomii człowieka, ale 
wyraźnie podkreślają, że bez zakorzenienia człowieka w określonej spo-
łeczności ludzka autonomia jest iluzją16.

3.  Ontyczna i funkcjonalna charakterystyka narodu

Na naród można spojrzeć z dwóch perspektyw: ontycznej oraz funk-
cjonalnej. Pierwsze spojrzenie pozwala odkryć wyjątkowość ontycznego 
statusu narodu. Natomiast drugie ukazuje ważką funkcję, jaką naród 
odgrywa w życiu człowieka.

3.1.  Status ontyczny narodu

Człowiek – jak trafnie ocenił to już Arystoteles – ze swej natury  
w sposób konieczny nawiązuje z istotami sobie podobnymi relacje o spo-
łecznym charakterze17. Oznacza to, że dla ludzkiego sposobu bytowania 
nie tylko charakterystyczne jest to, iż człowiek egzystuje w ramach spo-
łecznych odniesień do innych ludzi, ale nawet więcej: owe odniesienia ja-
wią się jako nieodzowne z punktu widzenia jakości ludzkiego życia,  
a także, że kształt życia pojedynczego człowieka zależy od swego rodzaju 
dynamicznej kombinacji przekonań, zamierzeń, uczuć itd. zarówno jego 
własnych, jak i ludzi, z którymi się spotykał w przeszłości i aktualnie 
spotyka18. Innymi słowy, można powiedzieć, nawiązując do słynnej pu-
blikacji amerykańskiego XX-wiecznego pisarza religijnego Thomasa Mer-
tona, że nikt z ludzi nie jest „samotną wyspą”19.

Przejawem wtopionej w ludzką naturę inklinacji do tworzenia więzi 
z innymi ludźmi jest istnienie przeróżnych form społeczeństwa, począw-
szy od rodziny, poprzez grupy rówieśnicze czy np. stowarzyszenia,  
a skończywszy na całej ludzkości. Wśród tych form jest również naród20. 

16 Więcej na temat komunitariańskiego rozumienia społeczności i jej roli w ludzkim życiu 
zob. np. D. Łucka, Marzenie o wspólnocie: Retrospektywna fikcja czy wizja przyszłości? Komunita-
riańska koncepcja wspólnoty, Studia Socjologiczne 4 (2011), s. 27–45.

17 W Polityce Stagiryta zauważa, że człowiek, „który z natury, a nie przez przypadek, żyje 
poza państwem, jest albo nadludzką istotą, albo nędznikiem jak ten, którego piętnuje Homer” 
(Polityka, I, 1, 9, przeł. L. Piotrowicz, Warszawa 2002). A w Iliadzie Homer ustami Nestora 
stwierdza, że człowiek, który z upodobaniem toczy nigdy niekończącą się wojnę z innymi ludźmi, 
jest „nędznikiem”.

18 Zob. D.T. Kenrick, S.L. Neuberg, R.B. Cialdini, Psychologia społeczna: rozwiązane tajem-
nice, przeł. A. Nowak, O. Waśkiewicz, M. Trzebiatowska i M. Orski, Gdańsk 2006, s. 77–122.

19 Zob. T. Metron, Nikt nie jest samotną wyspą, tłum. M. Morstin-Górska, Kraków 1960.
20 Zob. J. Majka, Filozofia społeczna, Wrocław 1982, s. 341–370.



15Ontyczno-funkcjonalny status narodu a podstawowe idee liberalizmu...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Dla wszystkich społeczności charakterystyczne jest, że od strony ontycz-
nej są one bytami relacyjnymi, czyli ich sposób istnienia najlepiej oddaje 
określenie „bycie pomiędzy” poszczególnymi ludźmi, którzy daną społecz-
ność tworzą. Ponadto jako bytom relacyjnym społecznościom przysługuje 
ontycznie słabszy sposób istnienia niż pojedynczym osobom, ponieważ 
wszelkie społeczności swoje istnienie zawdzięczają zaistnieniu określonych 
relacji pomiędzy danymi osobami. Oznacza to, że każda społeczność jest by-
tem, któremu przysługuje jedynie względnie konieczny sposób istnienia21.

Przyglądając się istnieniu narodu, można zauważyć, że w tym przy-
padku ma ono dość specyficzny charakter. Wśród wielu bowiem narodo-
twórczych czynników jest jeden, który jest zarówno kluczowy dla zaist-
nienia danego narodu jako odróżnialnego od innych narodów, jak 
i jednocześnie jest to czynnik, który jest integralnie związany z typowo 
ludzkim sposobem bytowania. Chodzi tutaj o kulturę. Inne czynniki (np. 
pochodzenie etniczne, język, terytorium czy organizacja społeczno-ekono-
miczno-polityczna), choć bez wątpienia ważne z punktu widzenia ukon-
stytuowania się danej społeczności jako odrębnego narodu, nie wydają 
się być jednak tak samo narodotwórczo mocne jak właśnie kultura. 
Oznacza to, że kultura jest newralgicznym warunkiem możliwości zaist-
nienia narodu. Ponadto, ze względu na to, że człowiek tworzy kulturę 
jako swego rodzaju niezbędną dla siebie przestrzeń bytowania, można 
powiedzieć, iż naród jest społecznością konieczną. Zatem przynależenie 
do jakieś społeczności narodowej (chociażby tylko istniejącej jeszcze  
w formie zaczątkowej) jest dla człowieka z ontycznego punktu widzenia 
koniecznością22.

3.2.  Status funkcjonalny narodu

Refleksja nad funkcjonalnym statusem narodu sprowadza się do po-
szukiwania odpowiedzi na pytanie: W jakim celu naród istnieje? Trzeba 
tu wszakże zauważyć, że człowiek jest istotą spotencjonalizowaną, co 
oznacza, iż poszczególne zdolności (poznawcze, wolitywno-emocjonalne, 
produkcyjno-wytwórcze) jest on w stanie rozwinąć tylko dzięki istnieniu 
w ramach międzyludzkich odniesień. A ze względu na to, że poszczegól-
ne formy społeczności umożliwiają i wspomagają człowieka w rozwijaniu 
przez niego nieco innych potencjonalności, odpowiedź na pytanie o funk-
cję narodu w życiu człowieka sprowadza się nade wszystko do odkrycia 
potencjonalności, których rozwój jest przez naród wspierany.

21 Zob. M.A. Krąpiec, Ja-człowiek, Lublin 1991, s. 330–334.
22  Zob. Z. Kieliszek, Naród jako „dom” człowieka, w: J.J. Pawlik (red.), Dom – Rodzina  

– Małżeństwo, Olsztyn 2013, s. 104–108.



16 Ks. Zdzisław Kieliszek

Filozofia

Uwzględniając ontyczny status narodu można zauważyć, że w ludz-
kim bytowaniu odgrywa on rolę identyczną z rolą spełnianą przez kultu-
rę, czyli stwarza ludziom „przestrzeń”, w której mogą się oni rozwinąć na 
sposób prawdziwie ludzki. Innymi słowy, każdy naród za pomocą swojej 
kultury wspiera własnych członków w rozwijaniu przez nich ludzkich 
potencjalności. Istotne jest ponadto, że żaden z kluczowych obszarów 
ludzkiego działania w kulturze narodowej nie zostaje pominięty, ponie-
waż składają się na nią fenomeny poznawcze, wzorce zachowań moralnie 
pożądanych, rozwiązania praktyczno-techniczne określonych trudności 
oraz idee o charakterze światopoglądowym, dzięki którym człowiek poj-
muje sens swojego istnienia i swoje przeznaczenie23.

Ze względu na to, że poszczególne kultury narodowe różnią się mię-
dzy sobą, członkowie danych narodów są wprawdzie przez każdą z nich 
wspierani w rozwoju tych samych ludzkich potencjonalności, ale dokonu-
je się to w nieco inny sposób. Każda bowiem z kultur narodowych jest 
„nośnikiem” nieco innej wizji człowieka oraz świata. Sprawia to, że każ-
dy człowiek, rozwijając w sobie człowieczeństwo, najpierw jest np. Pola-
kiem, Rosjaninem, Ukraińcem czy Białorusinem, a dopiero w dalszej ko-
lejności przedstawicielem ludzkiego gatunku. Tak więc człowieczeństwo 
pojedynczego człowieka jest wyraziście nacechowane znamieniem jego 
własnego narodu24.

W określonym narodzie – co ważne – poszczególni jego członkowie 
mogą równie dobrze rozwinąć własne człowieczeństwo, jak mogą to uczy-
nić przedstawiciele innych nacji we własnych narodach. Każdy bowiem  
z narodów stwarza odpowiednie, czyli w jakimś sensie identyczne, wa-
runki ku temu, aby jego członkowie mogli się w pełni ukształtować jako 
ludzie. Obrazowo można by powiedzieć, że wszystkie narody są „doma-
mi”, w których przedstawiciele różnych nacji przeżywają własne człowie-
czeństwo25.

4.  Zbieżność ontycznego i funkcjonalnego statusu narodu 
z liberalną ideą prymatu jednostki przed społeczeństwem

Podejmując próbę odniesienia zarysowanego wyżej rozumienia naro-
du do liberalnych idei, należy wszakże podkreślić pewną oczywistość, 
mianowicie, że poszczególne narody nie są abstrakcyjnymi czy wyimagi-

23 Zob. Z. Kieliszek, Naród jako „dom” człowieka, s. 108–112.
24 Zob. P. Tarasiewicz, Spór o naród, Lublin 2003, s. 154–155.
25 Z. Kieliszek, Naród jako „dom” człowieka, s. 115–116.



17Ontyczno-funkcjonalny status narodu a podstawowe idee liberalizmu...

Studia Warmińskie 54 (2017)

nowanymi bytami26, ale istnieją realnie „pomiędzy” określonymi ludzki-
mi jednostkami. Oznacza to, że z ontycznego punktu widzenia poszcze-
gólni ludzie znajdują się na wyższym stopniu istnienia niż narody, 
których są członkami. Liberalna interpretacja stosunku pomiędzy czło-
wiekiem a społeczeństwem, zgodnie z którą ludziom przysługuje pierw-
szeństwo przed społecznościami, których są członkami, może być potrak-
towana jako zbieżna z ontycznym statusem narodu, gdyż podobnie 
wyakcentowuje słabszy sposób istnienia wszelkich społeczności niż po-
szczególnych ludzi. Również liberalny postulat zagwarantowania przez 
społeczeństwo każdemu człowiekowi prawa do samostanowienia o sobie 
samym można powiązać ze spostrzeżeniem, że człowiek ontycznie jest 
bytem doskonalszym niż każda z form społeczności. Chodzi o zauważenie 
tego, że ze względu na słabszy sposób istnienia każda postać społeczeń-
stwa, nie wyłączając narodu i zgodnie z intuicjami liberałów, pełni  
w stosunku do swoich członków rolę tylko służebną, a w szczególności 
ma za zadanie chronić ich podstawowe prawa.

Liberalny postulat zagwarantowania człowiekowi prawa do samosta-
nowienia o sobie samym wydaje się być również zbieżny z funkcjonal-
nym rozumieniem narodu. Jeśli bowiem naród jest społecznością dla 
człowieka naturalną, to przynależność człowieka do określonego narodu, 
w żaden sposób nie narusza ludzkiego prawa do samostanowienia o so-
bie samym, ale je maksymalizuje. Oznacza to, że trwale wszczepiony  
w społeczność narodową człowiek otrzymuje szansę wszechstronnego 
zrealizowania się jako przedstawiciel ludzkiego gatunku. Innymi słowy, 
przynależność narodowa stwarza człowiekowi szansę realizacji człowie-
czeństwa w najwszechstronniejszym zakresie, ponieważ w pełni aktuali-
zuje ludzką zdolność do tworzenia i korzystania z kultury. Dzięki naro-
dowej przynależności zostają w konsekwencji poszczególnym ludziom 
otwarte wszelkie możliwie kierunki i obszary kształtowania własnego 
człowieczeństwa. Oznacza to, że dzięki unarodowieniu się możliwości sa-
mostanowienia o sobie samych zostają ludziom najbardziej zmaksymali-
zowane, co liberałów winno ukontentować.

26 Na marginesie warto zauważyć, że tego typu błędne spojrzenie na naród propagują współ-
cześnie m.in. dwaj anglosascy badacze Benedict Anderson (Wspólnoty wyobrażone: rozważania 
o źródłach i rozprzestrzenianiu się nacjonalizmu, przeł. S. Amsterdamski, Kraków 1997) i Ernest 
Gellner (Narody i nacjonalizm, przeł. T. Hołówka, Warszawa 2009), ponieważ ich zdaniem naro-
dy nie istnieją realnie, ale są jakimś rodzajem zbiorowego złudzenia.



18 Ks. Zdzisław Kieliszek

Filozofia

5.  Zbieżność ontycznego i funkcjonalnego statusu narodu 
z komunitariańskim ujęciem roli społeczności 

w ludzkim życiu

Zarysowane wyżej rozumienie narodu jest także zbieżne z komunita-
riańskim ujęciem relacji między jednostką a społeczeństwem. Można na-
wet powiedzieć, że komunitarianie, akcentując istnienie pomiędzy ludź-
mi sieci relacji i znaczenie identyfikowania się człowieka z określoną 
kulturą, która łączy go z innymi ludźmi, pośrednio wskazują na naród 
jako społeczność, która spośród wszelkich naturalnych wspólnot na bio-
grafiach poszczególnych osób odciska najgłębsze i niezatarte piętno27.

W odróżnieniu od liberalizmu w komunitaryzmie nie zostaje jednak 
wyłuskane ontyczne pierwszeństwo poszczególnych ludzi przed różnymi 
formami społeczności i wypływające z tego faktu konsekwencje, ale zo-
staje uwypuklony relacyjny sposób istnienia określonych rodzajów 
wspólnot. Zostaje tym samym zaakcentowane znaczenie zwłaszcza tych 
społeczności, które z punktu widzenia ludzkiego sposobu istnienia są 
konieczne. A naród jest wśród nich społecznością wyjątkową, gdyż istnie-
je dzięki jedności kulturowej łączącej poszczególnych ludzi ze sobą i tym 
samym kształtuje całą „przestrzeń” ludzkiej egzystencji. Komunitariań-
ski postulat „zakotwiczenia się” ludzi w określonych wspólnotach można 
by zatem zrozumieć jako wezwanie do utożsamiania się danej osoby  
w pierwszej kolejności z własnym narodem, przyjęcia jego kultury i twór-
czego jej rozwijania, a dopiero w dalszej kolejności jako zobowiązanie do 
utożsamiania się z innymi społecznościami i przyjmowania ze nie odpo-
wiedzialności.

Można też dostrzec zbieżność komunitariańskich ideałów z funkcjo-
nalnym statusem narodu, który sprowadza się do tego, że naród za po-
mocą własnej kultury wspiera własnych członków w rozwijaniu przez 
nich ludzkich potencjonalności. W języku komunitarian tę funkcję naro-
du w ludzkim życiu można by ująć w ten sposób, że określona narodowa 
kultura kładzie fundament pod tożsamość danego człowieka, przyjmowa-
ny przez niego system wartości, wizję świata czy preferowane postawy. 
Naród winien się zatem komunitarianom jawić jako społeczność „wypo-
sażająca” człowieka w podstawowy ideowy „bagaż”, który umożliwia czło-
wiekowi orientację w otaczającym go świecie oraz pobudza do określone-
go działania.

27 J. Bartyzel, Wartość wspólnoty. Filozofia polityczna komunitaryzmu, http://myslkonserwa- 
tywna.pl/prof-bartyzel-wartosc-wspolnoty-filozofia-polityczna-komunitaryzmu (21.05.2016).



19Ontyczno-funkcjonalny status narodu a podstawowe idee liberalizmu...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Podsumowanie

Przeprowadzone analizy, jak się wydaje, wskazują na to, że naród 
jest społecznością, która może być postrzegana jako wpisująca się w ide-
ały liberalizmu i komunitaryzmu. Z jednej bowiem strony przynależność 
narodowa umożliwia człowiekowi wielopłaszczyznowy i swobodny rozwój 
na bazie określonej kultury, a z drugiej strony dzięki narodowi człowiek 
w pełni realizuje się jako istota z natury społeczna. Wydaje się wobec 
tego, że warto, aby przedstawiciele myśli liberalnej i komunitaryzmu od-
powiednio dowartościowali naród w swoich wywodach. Oznacza to, że 
zwolennicy liberalizmu, w imię realizacji własnego podstawowego ideału, 
jakim jest ochrona ludzkiej wolności, powinni właściwą sobie niechęć wo-
bec różnych form społeczeństwa, które zazwyczaj postrzegają jako zagro-
żenie dla ludzkiej wolności, zastąpić wsparciem poszczególnych narodów 
w rozwoju. Natomiast komunitarianie, akcentując rolę różnych form 
społeczeństwa w ludzkim życiu, na pierwsze miejsce wśród nich powinni 
wysunąć naród, gdyż w ludzkim sposobie istnienia odrywa on rolę, której 
nie może spełnić żadna inna forma społeczeństwa.

ONTYCZNO-FUNKCJONALNY STATUS NARODU A PODSTAWOWE 
IDEE LIBERALIZMU I KOMUNITARYZMU

W artykule pojęcie narodu jest odniesione do ideałów liberalizmu i komunitary-
zmu. Zwięźle są też zaprezentowane liberalizm i komunitaryzm. Ukazany jest również 
ontyczny oraz funkcjonalny status narodu, który jest naturalną społecznością gwa-
rantującą człowiekowi wolność oraz możliwość zrealizowania się jako istota społeczna. 
Na podstawie przeprowadzonych analiz autor dochodzi do przekonania, że wskazane 
byłoby dowartościowanie fenomenu narodu zarówno przez zwolenników liberalizmu, 
jak i komunitaryzmu. Oznacza to, że zwolennicy liberalizmu, w imię realizacji własne-
go podstawowego ideału, jakim jest ochrona ludzkiej wolności, powinni właściwą sobie 
niechęć wobec różnych form społeczeństwa, które zazwyczaj postrzegają jako zagro-
żenie dla ludzkiej wolności, zastąpić wsparciem poszczególnych narodów w rozwoju. 
Natomiast komunitarianie, akcentując rolę różnych form społeczeństwa w ludzkim 
życiu, na pierwsze miejsce wśród nich powinni wysunąć naród, gdyż w ludzkim sposo-
bie istnienia odrywa on rolę, której nie może spełnić żadna inna forma społeczeństwa.

 

(STRESZCZENIE)



20 Ks. Zdzisław Kieliszek

Filozofia

ONTOLOGICAL-FUNCTIONAL STATUS OF THE NATION  
AND THE BASIC IDEAS OF LIBERALISM AND COMMUNITARIANISM

In the article the concept of the nation is related to the ideals of liberalism and 
communitarianism. There are also compactly presented liberalism and communita-
rianism. There is also described ontological and functional status of the nation, which 
is a natural community to guarantee human freedom and ability to realize itself as 
a social being. On the basis of analysis, the author comes to the conclusion that the 
adherents of liberalism and communitarianism should appreciate the phenomenon of 
the nation. This means that the proponents of liberalism, in the name of the imple-
mentation of its basic idea of protecting human freedom, should replace an inherent 
aversion to various forms of society, which are usually perceived as a threat of human 
freedom, by supporting the development of different nations. While Communitarians, 
emphasizing the role of the different forms of society in human life, should support 
the nation, because it has a special role in the human mode of being, which can not 
have other form of society.

(SUMMARY)



FILOZOFIA

Barbara Rozen
Wydział Teologii
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

W służbie Kościoła i nauki.  
Filozofia kultury była jej pasją  
– Halina Wistuba (1920–2013)

Słowa kluczowe: Halina Wistuba, filozofia kultury, rodzina, wychowanie, samowychowanie,  
		  katecheza, apostolstwo, katolicy świeccy.

Keywords: 	 Halina Wistuba, philosophy of culture, family, upbringing, self-upbringing,  
		  catechesis, apostolate, laymen.

Od czasu, gdy staliśmy się krajem wolnym i rządzonym demokra-
tycznie, zaczęliśmy się uczyć przebudowywania systemu politycznego  
i struktur społecznych (lata 90. XX w.). Potrzebowaliśmy atmosfery soli-
darności i miłości, aby wychowywać i rozwijać siły duchowe człowieka, 
żyliśmy bowiem przeszło czterdzieści lat w klimacie półprawd czy wręcz 
kłamstw. Mieliśmy wiele do odrobienia zarówno we własnej formacji du-
chowej, jak też w rodzinach, w wychowaniu i edukacji dzieci. Zapocząt-
kowana i szerząca się w Polsce idea solidarności była wyrazem tęsknoty 
ludzi do współdziałania dla dobra społecznego, dla budowania nowych 
warunków życia i trwania w pokoju.

Halina Wistuba bardzo aktywnie włączyła się w ten proces prze-
mian, oddając to, czym została obdarowana i co było efektem jej wytężo-
nej pracy intelektualnej: jako prelegentka, wykładowczyni i autorka 
wielu publikacji z zakresu filozofii kultury1. Jej wnikliwy umysł, obszer-
na wiedza filozoficzna i pedagogiczna, zdolność do refleksyjnego patrze-

Adres/Adresse: dr hab. Barbara Rozen, prof. UWM, Katedra Nauk o Rodzinie, Uniwersytet War-
mińsko-Mazurski w Olsztynie, ul. Hozjusza 15, 11-041 Olsztyn, barbara.rozen@uwm.edu.pl.

1 Filozofia kultury to dyscyplina filozoficzna, która zaczęła rozwijać się pod koniec XIX w.  
w oparciu o metafizykę i antropologię filozoficzną. Wyjaśnia ludzkie sposoby działania związane  
z konkretnymi faktami kultury, która w sposób integralny obejmuje całego człowieka jako byt 
cielesno-psychiczno-duchowy. P. Jaroszyński, Filozofia kultury, w: A. Maryniarczyk i in. (red.), 
Powszechna encyklopedia filozofii, t. 3, Lublin 2002, s. 478–480.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



22 Barbara Rozen

Filozofia

nia na wydarzenia, dociekliwość w odkrywaniu prawdy, a przy tym wiel-
ka troska o pełny rozwój młodego człowieka, umiłowanie Ojczyzny  
i osobista głęboka wiara, postawiły ją w pierwszym rzędzie osób, które 
swoją pisarską działalnością zakorzenioną w filozofii kultury, nadawały 
kierunek rozwoju katolickiej myśli w obszarze wychowania młodego po-
kolenia Polaków, którym przypadło żyć w okresie wielkich przemian 
społeczno-politycznych i budowania ustroju demokratycznego w kraju.

Wolność – ale jaka? – pytała wraz z innymi i komentowała: „nie bar-
dzo wiemy, jak z niej korzystać. Ciągle jeszcze posługujemy się dawnymi 
stereotypami, umiemy walczyć «przeciw», ale nie potrafimy mobilizować 
sił do pójścia «razem» i włączenia się do wspólnego działania”2. W czasie 
kiedy wolność była szczególnym tematem badań, dążeń i pragnień,  
H. Wistuba uczyła pojmowania wolności w znaczeniu chrześcijańskim 
dla budowania wspólnego dobra i stwierdzała jednoznacznie, że „wszel-
kie zamiary wolnościowe trzeba zaczynać od siebie”3. Jej intelektualne 
poszukiwania i refleksja były naznaczone osobistą i głęboką wiarą.

Jako kobieta-filozof, często zabierająca głos w dyskusjach, była chęt-
nie słuchana, gdyż w swoich koncepcjach myślowych była oryginalna  
i jednocześnie prosta, realistyczna i praktyczna. Dla wielu była światłym 
nauczycielem uczącym refleksyjnego myślenia i zachęcającym do świado-
mego zaangażowania w poznawanie i rozwój kultury chrześcijańskiej, 
która, w jej przekonaniu, najpełniej realizuje ludzki potencjał. Podejmo-
wała refleksję nad tym, w jakiej formie, jakimi metodami i kiedy może-
my działać kulturotwórczo. Przed swoimi słuchaczami i czytelnikami 
otwierała perspektywy bycia aktywnym, świadomym podmiotem kultu-
rotwórczej interakcji. 

Analiza publikacji z lat 70. i 80. ubiegłego wieku wykazała, że  
H. Wistuba była ówcześnie w Polsce jedną z niewielu osób podejmują-
cych problematykę kultury na łamach czasopism katolickich, często cyto-
wana i wymieniana obok Adama Rodzińskiego, Józefa Majki, Czesława 
Strzeszewskiego, Mieczysława Gogacza, Wincentego Granata4. Można 
powiedzieć, że była bardzo istotnym współtwórcą duchowej rzeczywisto-
ści w Polsce postkomunistycznej. 

Wykazywała też duże zainteresowanie problematyką pedagogiczno-
-katechetyczną. Popularyzowała klarowny i wartościowy model kateche-
zy zakorzeniony w filozoficznej koncepcji człowieka związanej z persona-

2 H. Wistuba, Świat jest Boży i nasz, czyli jak korzystać z rozumnej wolności, Olsztyn 1992, 
s. 6.

3 Ibidem, s. 18.
4 Z. Dobrowolski, Kultura w polskich czasopismach teologicznych w latach 1965–1981, Czło-

wiek i Światopogląd 1983, nr 6, s. 138.



23W służbie Kościoła i nauki. FIlozofia kultury była jej pasją – Halina Wistuba (1920–2013)

Studia Warmińskie 54 (2017)

lizmem i nauką Kościoła. Swoją refleksję dotyczącą wychowania dzieci  
i młodzieży oparła na realistycznej pedagogice, odwołując się do metody 
dialogu i respektując uwarunkowania życia młodego pokolenia Polaków. 
Uwzględniała specyficzną sytuację, w jakiej żyli Polacy, co uchroniło jej 
piśmienniczy dorobek przed bezkrytycznym przejmowaniem lansowa-
nych na Zachodzie metod pedagogicznych. 

Moim założeniem jest ukazanie wkładu Haliny Wistuby w rozwój 
polskiej myśli filozoficznej w obszarze filozofii kultury oraz dokonanie 
charakterystyki i oceny jej praktycznej działalności naukowo-dydaktycz-
nej, a także uwypuklenie pragmatycznego aspektu uprawianej przez nią 
filozofii, którą ona wprost potrafiła przenieść na obszar wychowania mło-
dego pokolenia Polaków i odkrywania istoty człowieczeństwa oraz pełni 
jestestwa.

Uważam, że z jej dorobku naukowego w dalszym ciągu możemy czer-
pać inspirujące myśli dla twórczości intelektualnej i zachętę do stawania 
się świadomym, aktywnym i odpowiedzialnym współtwórcą kultury 
chrześcijańskiej.

1. Droga ku rozpoznaniu pełni swej tożsamości

Na początku przywołam słowa Jana Pawła II, który dla Haliny Wi-
stuby był wielkim autorytetem i inspiracją w jej intelektualnych docie-
kaniach, i podobnie jak on doświadczała dramatycznych i heroicznych 
dziejów naszej Ojczyzny. To właśnie Jan Paweł II przypomniał, odwołu-
jąc się do Księgi Rodzaju, że każdemu człowiekowi została zadana kon-
kretna misja: „realizować prawdę o sobie samym i o świecie”, aby czło-
wiek „mógł według niej kształtować świat widzialny, ażeby mógł go 
prawidłowo używać, nie nadużywając go”5. Prawda o sobie jest podstawą 
wszelkiej pracy, którą człowiek podejmuje, jest punktem odniesienia dla 
jego sposobu istnienia i funkcjonowania. To właśnie przez sposób bycia  
i działania danej osoby wyraża się jej tożsamość, czyli rozumienie wła-
snej natury i sensu własnego istnienia. 

Droga ku rozpoznaniu pełni swej tożsamości jest dość długa. Młody 
człowiek otrzymuje najpierw wsparcie od rodziców i wychowawców, od 
których uczy się mądrze myśleć, dojrzale kochać i odpowiedzialnie decy-
dować, którzy pomagają mu w rozpoznaniu i rozwijaniu uzdolnień i zain-
teresowań, by dalej z Bożą łaską szukać i zmierzać ku spełnianiu się  
w swoim człowieczeństwie.

5 Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość, Kraków 2005, s. 85.



24 Barbara Rozen

Filozofia

Halina Wistuba, zwłaszcza w okresie młodości, stawała wobec pytań 
o swoją tożsamość jako człowieka i kobiety, o to, w jaki sposób może naj-
lepiej wyrazić siebie, opierając się naciskom zewnętrznym i wykorzystać 
swój potencjał, zachowując wolność wewnętrzną. Gdy znalazła odpo-
wiedź – wszystko inne stawało się już łatwiejsze. Realizowała się jako 
kobieta-filozof, człowiek nauki, w słowie mówionym, pisanym i w działal-
ności społecznej.

1.1. Rodzina, wykształcenie, uzdolnienia

Halina Wistuba urodziła się 9 grudnia 1920 r. w Poznaniu. Rodzice 
Haliny zajmowali się produkcją i sprzedażą kapeluszy damskich. Ich fir-
ma kapelusznicza prosperowała bardzo dobrze. Otoczona była dobroby-
tem, ale samotna, gdyż nie miała rodzeństwa. Stałe towarzystwo opie-
kunki i gosposi podczas częstej nieobecności rodziców, którzy więcej 
czasu przebywali w firmie niż w domu, nie zaspokajało emocjonalnych 
potrzeb małego dziecka6. 

Rodzice starali się jednak o zachowanie harmonii w funkcjonowaniu 
rodziny, czego wyrazem były m.in. wspólne wyjazdy wakacyjne do róż-
nych rekreacyjnych miejsc w Polsce, zwłaszcza w góry i nad morze. Ha-
linka wspomina je jako czas szczególnie miłych przeżyć7. Od dziecka 
uczestniczyła też z rodzicami w wielu wydarzeniach kulturalnych. Rodzi-
ce bardzo dbali o jej rozwój zainteresowań i wykształcenie. Od siódmego 
roku życia równolegle ze szkołą uczyła się prywatnie gry na fortepianie  
i języka francuskiego, który doskonale opanowała, później także uczyła 
się angielskiego, niemieckiego i rosyjskiego. 

Rodzice przestrzegali chrześcijańskich zasad i obyczajów. Codzienna 
modlitwa i niedzielna Eucharystia były stałym elementem życia w rodzi-
nie. Do rodziców odnosiła się z wielkim szacunkiem, zwłaszcza do ojca: 
zdecydowanego, konsekwentnego, poważnego i refleksyjnego. To od niego 
przejęła zamiłowanie do książek, potrzebę poszukiwania prawdy, umiło-
wanie wiedzy, pragnienie nauki. Sam nie mając wyższego wykształcenia, 
cenił wiedzę, wciąż dokształcał się czytając książki i ucząc się języków 
obcych. Ich domowa biblioteka była bardzo bogata. Z ojcem łączyła Halin-
kę partnerska przyjaźń. Niedzielne popołudnia spędzali razem na długich 
spacerach i rozmowach, które były lekcjami poglądowymi na różne tema-
ty – dobrze się rozumieli8. Ten przyjemny okres w życiu został zakłócony 

6 H. Wistuba, Dzieje mojego życia. Spisane w latach 1990–1998, s. 2–3 [mps, archiwum In-
stytutu Służebnic Ołtarza w Olsztynie]. 

7 Ibidem, s. 10, 12–13.
8 Ibidem, s. 4, 7.



25W służbie Kościoła i nauki. FIlozofia kultury była jej pasją – Halina Wistuba (1920–2013)

Studia Warmińskie 54 (2017)

nowotworową chorobą ojca, gdy Halinka wkraczała w nastoletni okres 
swojego życia. Zmarł w 1935 r. mając 50 lat. Dla 15-letniej Halinki to był 
wielki życiowy wstrząs – straciła najlepszego przyjaciela. Śmierć ojca 
wpłynęła także na jej osobowość. Stała się bardziej poważna, refleksyjna9. 

Wkrótce jej życie zostało naznaczone tragedią II wojny światowej. 
Miała 19 lat, gdy okupacja Polski przez niemieckiego najeźdźcę zmieniła 
życie wszystkim Polakom w koszmar. Niemcy w 1939 r. wyrzucali rodzi-
ny polskie z ich mieszkań. Taki los spotkał także Halinę i jej mamę. 
Musiały natychmiast opuścić swoje pięciopokojowe mieszkanie przy ul. 
św. Marcina 3 w Poznaniu. Otrzymały w zamian jeden pokój w innej 
części miasta. Nowi sąsiedzi okazali się dla Haliny bardzo opatrznościo-
wi. Byli to ludzie z wyższym wykształceniem, posiadający bogatą biblio-
tekę i pianino. Ich zainteresowania naukowe i prowadzone z nimi roz-
mowy nacznie ukierunkowały przyszłe zainteresowania Haliny – filozofią 
i teologią10. 

W czasie wojny Halina musiała podjąć jakąkolwiek pracę, aby nie 
wywieziono jej na przymusowe roboty do Niemiec lub w inne miejsce 
okupowanej Polski, ale nie zaniechała nauki: dużo czytała, zwłaszcza  
z zakresu psychologii, pedagogiki, historii filozofii, a także literatury 
pięknej, uczyła się języków obcych, kontynuowała też naukę gry na for-
tepianie. Przeżyła wiele dramatycznych momentów, zwłaszcza gdy ulica-
mi Poznania przesuwał się front i żołnierze radzieccy wraz z żołnierzami 
polskimi zdobywali miasto11. Z radością i ulgą przyjęła wiadomość o za-
kończeniu wojny, która trwała pięć lat. Życie trzeba było zaczynać od 
nowa, od zorganizowania sobie warunków bytowych. Halina miała wtedy 
24 lata. Rozpoczęła studia w Uniwersytecie Poznańskim na Wydziale 
Filozoficzno-Historycznym na kierunku: muzykologia. Jednak to wykła-
dy z filozofii zapadały głęboko w jej sercu. Zainteresowania filozofią jesz-
cze bardziej rozbudziły się w Halinie po rekolekcjach akademickich, pro-
wadzonych przez ks. Aleksandra Żychlińskiego, w których uczestniczyła 
latem 1945 r. Odkryła w sobie pasję zdobywania wiedzy filozoficznej, aby 
głębiej wnikać w prawdy teologiczne i odkrywać ich najgłębszy sens dla 
ludzkiej egzystencji. Filozofia uczyła ją myślenia i poszerzała horyzon-
ty12. Halina była zafascynowana zwłaszcza metafizyką, antropologią i fi-
lozofią kultury. Filozofia stała się jej pasją życiową, powołaniem13. Tę 

  9 Ibidem, s. 8–9.
10 Ibidem, s. 12, 15–18.
11 Ibidem, s. 17–20. O przeżyciach z 1939 r. więcej w autobiografii: H. Wistuba, Wiele prze-

minęło – lecz coś pozostało. Autobiografia, cz. I, Olsztyn 1998, s. 45–47 [mps, archiwum Instytutu 
Służebnic Ołtarza w Olsztynie]. 

12 H. Wistuba, Dzieje mojego życia, s. 20–21.
13 H. Wistuba, Wiele przeminęło – lecz coś pozostało. Autobiografia, cz. I, s. 51. 



26 Barbara Rozen

Filozofia

pasję skutecznie rozwijała na dalszym etapie swojego życia, poczynając 
od wyboru kierunku studiów naukowych, poprzez twórczość piśmienni-
czą oraz bardzo ożywioną działalność dydaktyczną.

1.2. Praca nad sobą

Niemały wpływ na formację osobową Haliny wywarło harcerstwo, do 
którego wstąpiła, będąc nastolatką. Asymilowała piękne ideały, którymi 
się kierowało, pragnąc służyć Bogu i Ojczyźnie oraz człowiekowi  
w potrzebie. Starała się coraz bardziej świadomie i odpowiedzialnie żyć 
według zasad Prawa Harcerskiego. Efektem pracy nad sobą było także 
wstąpienie do organizacji religijno-społecznej: Sodalicji Mariańskiej14. 
Coraz bardziej świadomie odkrywała w sobie obszar życia duchowego  
i możliwości jego rozwoju. Często zastanawiała się, czego chce w życiu. 
Przyjaźniła się z chłopcami i brała pod uwagę wyjście za mąż jako natu-
ralną drogę życia dla kobiety, ale nie miała pewności, czy jest to droga dla 
niej15. Dręczyła ją myśl, że jeszcze nie znalazła miejsca dla realizowania 
siebie. W tym dość trudnym okresie poszukiwań sensu i celu swojego 
życia pomogło jej uczestnictwo w rekolekcjach, które prowadził o. Bar-
nard Przybylski OP. Wyniosła z nich jedną ideę przewodnią: że na każ-
dej drodze życia może i powinna wprowadzać Chrystusa. Odkryła, że jej 
zadaniem będzie „zawsze nieść ludziom Chrystusa – słowem, czynem, 
postawą”. Ta myśl głęboko zakotwiczyła się w jej duszy i zapanował  
w niej pokój16. 

Dojrzewało w niej wewnętrzne pragnienie, aby oddać swoje życie na 
wyłączną służbę Panu Bogu. Miała świadomość, że została obdarzona 
łaską powołania do życia konsekrowanego, tylko nie wiedziała, gdzie  
i w jakiej formie ma je realizować17. Była gotowa zerwać natychmiast  
z całym dotychczasowym życiem, byle tylko realizować się zgodnie  
z wolą Bożą – szukała miejsca swojego przeznaczenia18. 

Po II wojnie światowej Halina mieszkała na terenie parafii św. Jana 
Kantego w Poznaniu, której proboszczem był wówczas ks. Aleksander 
Woźny. Kapłan odegrał w jej rozwoju duchowym znaczącą rolę, co sama 
ujęła następująco: „Ksiądz Woźny stał się drogowskazem mojego życia. 

14 H. Wistuba, Dzieje mojego życia, s. 10.
15 Ibidem, s. 14–15.
16 Ibidem, s. 15. 
17 Ibidem, s. 22.
18 Halina mieszkała po wojnie na terenie parafii św. Jana Kantego, której administratorem 

był ks. Aleksander Woźny. Był on jej kierownikiem duchowym i to on uczył ją intensywnego  
i systematycznego współdziałania z łaską Bożą także na drodze odkrywania swojego życiowego 
powołania. Ibidem, s. 22–23.



27W służbie Kościoła i nauki. FIlozofia kultury była jej pasją – Halina Wistuba (1920–2013)

Studia Warmińskie 54 (2017)

Od czasu pierwszego z nim kontaktu na spowiedzi świętej […] moje życie 
duchowe zaczęło nagle dojrzewać. Weszłam na szlak poważnych poszuki-
wań celu życia oraz intensywnego i systematycznego współdziałania 
z łaską Bożą. Ogarnął mnie niepokój, aby czegoś nie zmarnować, nie 
przeoczyć, aby wykazywać czujność na głos Boży”19. Ks. A. Woźny był 
spowiednikiem Haliny przez 40 lat. O jego pracy duszpasterskiej i współ-
pracy z nim na terenie parafii Halina pisała w swojej autobiografii. 
Zachowała się także jej korespondencja z ks. A. Woźnym, którą także 
przytacza we wspomnianej autobiografii20. Ks. A. Woźny wskazał jej 
„małą drogę”, którą próbowała realizować w swoim życiu: 1. Ufne odda-
nie się Bogu – spodziewać się wszystkiego, dziękować za wszystko; uzna-
wać, że nic mi się nie należy; 2. Czynić to, czego Bóg chce; 3. Zawsze być 
w dialogu z Jezusem – czuwać, czekać na jego pragnienia (natchnienia)21.

Jej duchowy wysiłek podjęty dla rozpoznania woli Pana Boga wobec 
niej przyniósł upragnioną wewnętrzną pewność, co do własnego powoła-
nia, gdy rozpoczęła studia na Wydziale Kultury Chrześcijańskiej w In-
stytucie Katolickim w Częstochowie22. Tak o tym pisze: „Pod koniec roku 
akademickiego byłam już pewna, że moje powołanie ma się realizować 
nie w rodzinie ani też w klasztorze, lecz w życiu świeckim. Moim zada-
niem będzie wnosić Chrystusa i Jego naukę między ludzi”23. 

W Instytucie Katolickim Halina zetknęła się z ideą apostolstwa 
świeckich w życiu konsekrowanym – i to ją pociągało. Takie ideały i per-
spektywy roztaczali przed studentkami Adela Stefanowicz i ks. Józef 
Wojtukiewicz – współzałożyciele Instytutu Katolickiego, a nieco później 
także współzałożyciele instytutu świeckiego życia konsekrowanego o na-
zwie Instytut Służebnic Ołtarza24. Halina była w pełni wewnętrznie 

19 Ibidem, s. 22. 
20 H. Wistuba, Wiele przeminęło – lecz coś pozostało, cz. II, s. 32–34.
21 Ibidem, s. 37. 
22 W następnym roku akademickim 1947/48 Instytut Katolicki przeniósł się do Wrocławia. 

Tam Halina kontynuowała drugi rok studiów. Zdobywała nie tylko wiedzę filozoficzno-teologicz-
ną, ale także doświadczenie pedagogiczno-katechetyczne na rozmaitych praktykach formujących 
apostolskiego ducha. Wyjeżdżała na praktyki katechetyczne, na których pracowała nie tylko  
z dziećmi, ale także dorosłymi, którzy chętnie po pracy przychodzili na plebanię, aby słuchać  
o Panu Bogu. Halina tę apostolską pracę wykonywała z wielkim zapałem i oddaniem. H. Wistu-
ba, Dzieje mojego życia, s. 26.

23 Ibidem, s. 25.
24 Po II wojnie światowej pojawiła się potrzeba odnowienia życia religijnego w odrodzonej 

Ojczyźnie. Wymagało to przygotowania ludzi świeckich do realizowania ich powołania w Kościele 
i w świecie. Taką myśl podjęli ks. dr Józef Wojtukiewicz i Adela Stefanowicz, psycholog. Założyli 
w Częstochowie Instytut Katolicki, a w nim Wydział Kultury Chrześcijańskiej jako wyższą uczel-
nię. Miała to być w zamierzeniu instytucja nie tylko szkoleniowa, lecz także popularyzacyjna  
w zakresie materiałów duszpasterskich i katechetycznych. W ówczesnym czasie na pierwszy plan 
działalności Kościoła w Polsce wysunęła się potrzeba pracy katechetycznej, więc podjęto od po-
czątku przygotowania w tym obszarze. Instytut Katolicki w powodu różnych trudności zmieniał 



28 Barbara Rozen

Filozofia

przekonana, że w tej wspólnocie ma konkretyzować swoją służbę Bogu.  
Z wielkim zapałem kontynuowała studia filozoficzno-teologiczne. Zdoby-
wała także doświadczenie pedagogiczno-katechetyczne na licznych prak-
tykach katechetycznych i to wtedy nabrała przekonania, że bardziej niż 
z dziećmi chciałaby pracować z młodzieżą i dorosłymi. W 1950 r. ukoń-
czyła studia na Wydziale Kultury Chrześcijańskiej i włączyła się do ści-
słej współpracy w prowadzeniu Instytutu Katolickiego. Została członki-
nią Instytutu Służebnic Ołtarza i odtąd całe jej życie stało się „posługą 
Ołtarzowi”25. Oznaczało to, że każdy dzień z całym jego trudem, radością 
i cierpieniem oddawała Chrystusowi razem z Jego Ofiarą Eucharystycz-
ną jako „dar ofiarny” za Kościół i świat. 

Szukała i znalazła miejsce dla siebie w Kościele i świecie, będąc 
otwartą na realizację pełnego i dojrzałego człowieczeństwa zarówno w re-
lacji do Boga, jak i w budowaniu coraz dojrzalszych relacji wspólnotowych 
i społecznych. Odnalazła własną tożsamość we wszystkich wymiarach 
swego życia. Osiągnęła jedność w sobie, która w pełni umożliwiała jej re-
alizację intelektualnego potencjału, bez względu na uwarunkowania ze-
wnętrzne. 

1.3. Inspiracje duchowe

Halina Wistuba przeżyła okupację niemiecką i czasy zniewolenia ko-
munistycznego w Polsce, była świadkiem narodzin wolnej Polski, w której 
jeszcze bardzo twórczo pracowała. To był trudny czas w życiu Polaków, 
ale uważała, że „Nie ma «czasów zbyt trudnych», aby iść za Chrystusem. 
On też nie żył w «czasach łatwych». W sytuacjach radosnych i bolesnych 
można i trzeba z Nim nieść krzyż dnia codziennego i z Nim zmartwych-
wstać”26.

Doświadczenia życiowe nauczyły ją nie polegać na sobie, nie być zbyt 
pewną swoich planów i nie przywłaszczać sobie przyszłości zbyt autono-
micznie, ale we wszystkim dostrzegać swoją zależność od Pana Boga. 
Zrozumiała, że uznanie tej zależności jest wyrazem miłości do Niego. „Im 
bardziej czujemy się zależni, im więcej jesteśmy mali wobec Bożej 
wielkości, tym więcej On się ku nam zniża, tym więcej miejsca znajduje 

swoje siedziby: w latach 1945–1947 w Częstochowie, 1947–1958 we Wrocławiu i archidiecezji 
wrocławskiej, 1958–1999 w Gietrzwałdzie. Po 1999 r. zaprzestano działalności szkoleniowej, ale 
świecka wspólnota życia konsekrowanego prowadząca to dzieło funkcjonuje dalej, podejmując za-
dania indywidualne, właściwe tej formie życia i powołania. Zob. B. Rozen, Działalność kate-
chetyczna ks. Józefa Wojtukiewicza w latach 1937–1989, Olsztyn 1999.

25 H. Wistuba, Dzieje mojego życia, s. 25–26.
26 H. Wistuba, Świat jest Boży i nasz, czyli jak korzystać z rozumnej wolności, Olsztyn 1992, 

s. 4.



29W służbie Kościoła i nauki. FIlozofia kultury była jej pasją – Halina Wistuba (1920–2013)

Studia Warmińskie 54 (2017)

w naszej duszy”27. Ostatecznie stwierdzała: „Jak wspaniałą wartością 
jest poczucie zależności od Boga!”28. Ciągle na nowo odkrywała głębię 
słów św. Pawła: Jeżeli Bóg z nami, któż przeciwko nam? (Rz 8, 31b).

Otwarta na odkrywanie prawdy o człowieku wielokrotnie zaznacza-
ła, że człowiek, mimo iż ma zdolność poznawania, myślenia, refleksji  
i oceny, chcenia, działania oraz tworzenia według norm moralnych, to 
jednak nie ma zdolności samodzielnego wzniesienia się na poziom nad-
przyrodzony osobowości. Jak uczy Kościół katolicki, jest to możliwe dzię-
ki Bożej łasce, którą otrzymujemy już w sakramencie chrztu świętego  
i rozwijamy we współpracy z Jezusem na drodze życia modlitewnego  
i sakramentalnego. Ze strony człowieka potrzeba jeszcze ufnego oczeki-
wania, co zaznacza Halina w swoich notatkach29. A jak niezawodne jest 
to oczekiwanie, wyraziła m.in. w wierszu30:

Panie, dziękuję Ci,
Że przez niesienie krzyża z Tobą
Dajesz mi wiedzę daleko głębszą niż ludzka,
Dajesz doświadczenie innych – odczuwać jako swoje,
Dajesz siłę współczucia z tymi, którzy już nie mają siły…
Panie, dziękuję Ci,
Że w tym jednym życiu wzbogacasz mnie o wiele innych wymiarów życia.
Rozumiem tych, którzy uginają się pod ciężarem obowiązków
I bliscy są myśli o skończeniu z wszystkim – o złudnym «wyzwoleniu».
[…]
Rozumem włóczęgów, którzy kładą się na ławce w parku czy na dworcu,
Aby choć przez parę chwil odpocząć, zasnąć zdrowym snem,
Zapomnieć o ponurej rzeczywistości
[…]
Rozumiem tych, którzy uciekają z domu i szukają wytchnienia,
Spokoju, wolności od napięć, jakim codziennie podlegają wśród najbliższych.
Bądź miłosierny Panie dla nich”.

Coraz bardziej utwierdzała się w przekonaniu, że wszystkie trudno-
ści, zmartwienia czy cierpienia mają również swój aspekt pozytywny, 
który trzeba umieć dostrzec. Odnosi się to nie tylko do sfery nadprzyro-
dzonej, lecz również do sfery naturalnej31. Halina opiekowała się mamą, 
która w podeszłym wieku potrzebowała pomocy przy wykonywaniu co-
dziennych czynności bytowych. Halina nie mogła być dyspozycyjna w in-

27 H. Wistuba, Wiele przeminęło – lecz coś pozostało, cz. II, s. 57.
28 Ibidem, s. 57.
29 Ibidem, s. 59.
30 Ibidem, s. 60.
31 Ibidem, s. 56.



30 Barbara Rozen

Filozofia

nych sprawach, utrudniało to również jej wyjazdy na spotkania nauko-
we. Ta sytuacja wymagała od niej ograniczenia pracy naukowej, którą 
kochała, ale, jak stwierdzała, służba i troska o mamę wyzwalała jej du-
chowy potencjał do miłości ofiarnej, głębsze rozumienie innych, co w kon-
sekwencji dawało jej radość i poczucie spełnienia32.

Po śmierci mamy w 1982 r. miała sprzyjające warunki, aby swojemu 
życiu nadać wymiar bardziej kontemplatywny, nie rezygnując z pracy 
naukowej, ale zmieniając proporcje zaangażowania. Podjęła bardziej in-
tensywną pracę duchową. Żyjąc na co dzień w Bożej obecności nie odczu-
wała samotności, której mocno doświadczyła po śmierci mamy. W swoich 
notatkach zapisała: „Pan jest blisko. Od Niego wszystkie moje zajęcia 
biorą początek. Czas jest wymiarem ludzkim. U Boga nie ma czasu i nie 
ma pośpiechu. Bóg Jest. Dzięki Ci, Panie, za tę łaskę”33. 

Codziennie trzy godziny przeznaczała na spotkanie z Panem: Msza 
święta, modlitwa liturgiczna, różaniec, czytania duchowne, modlitwa po-
ranna i wieczorna, modlitwa myślna i Droga Krzyżowa w każdy pią-
tek34. Nie zawsze było jej łatwo zachować ten czas na wyłączne przeby-
wanie z Panem. Miała okresy wewnętrznej posuchy i niechęci do 
modlitwy, poczucie bezsensu tego, co robi, czuła się zagubiona, ale wów-
czas otrzymywała wewnętrzne natchnienie, iż wystarczy, że Pan osądza 
jej życie: „Ja nie muszę być «z siebie zadowolona», nie muszę «podziwiać 
siebie». Mam wiedzieć, że wszystko jest nieważne, tylko Jego zdanie się 
liczy. Mam przestać «patrzeć na siebie», lecz mam patrzeć na Niego i na 
to, czego On chce na każdą chwilę”35. Takie wewnętrzne natchnienia nie 
czyniły jej życia lżejszym, ale mobilizowały do większej walki wewnętrz-
nej, aby zachować wierność Panu na modlitwie. Oto program, jaki sobie 
wyznaczyła i którym kierowała się w codziennym życiu: nie mówić o so-
bie – nie chwalić się; nie pragnąć pochwał i uznania; dziękować za cudze 
uwagi, być wdzięcznym za to i modlić się za tych, którzy je czynią; po-
zwolić Panu Jezusowi pouczać mnie przez innych ludzi36. W pracy du-
chowej Halina inspirowała się „małą drogą” św. Tereski od Dzieciątka 
Jezus.

U człowieka wraz z ubytkiem energii fizycznej dalszą szansę rozwoju 
ma sfera duchowa. Tak to się realizowało u Haliny Wistuby. Gdy powra-
cały dolegliwości fizyczne i przygniatał ją trud życia, ukojenie i spokój 
ducha odnajdywała w ścisłym zespoleniu z cierpieniem Jezusa, dziękując 

32 Ibidem, s. 57.
33 Ibidem, s. 66.
34 Ibidem, s. 68.
35 Ibidem.
36 Ibidem, s. 75.



31W służbie Kościoła i nauki. FIlozofia kultury była jej pasją – Halina Wistuba (1920–2013)

Studia Warmińskie 54 (2017)

Mu, że pozwala jej mieć cząstkę Siebie. Była jedynaczką, refleksyjną  
z natury, introwertyczką, co nie ułatwiało jej nawiązywania kontaktów  
z ludźmi, toteż doświadczenie samotności towarzyszyło jej przez całe życie. 
Jednak krzyż samotności niosła z Jezusem, któremu oddała swoje życie. 
Pomoc innych i własna praca duchowa umożliwiły jej budowanie życia 
według otrzymanego i rozeznanego powołania, któremu była wierna.

Gdy już zabrakło jej sił do pracy naukowej, głęboko wierzyła, że jej 
szara codzienność jest w dalszym ciągu realizacją powołania „dla Boga 
oraz dla świata”. Zmarła w Olsztynie 2 grudnia 2013 r., mając 93 lata. 
Jej wdzięczność Bogu za dar życia i powołania była widoczna dla tych, 
którzy ją znali w całej jej postawie skierowanej do życia, ludzi i pracy, 
ale także pod koniec życia – w jej szarej codzienności. Wydaje się, że ją 
samą dobrze przedstawia jeden z jej wierszy37: 

Co mam, czego nie otrzymałam?
Wszystko mam od Ciebie, Panie!
	  moje życie, zdrowie, zdolności duszy i ciała – 
	  dziecięctwo Boże i niezliczone dary łaski…
	  powołanie do Twej wyłącznej miłości
	  przez służbę siostrom i braciom moim.
      […]	
	Jak wdzięczność wyrazić?

*  *  *
Już wiem!
Moją wdzięcznością może być tylko – 
	  wierność z miłości płynąca
	  wierność na każdy dzień
	  wierność na każdą chwilę
	  wierność we wszystkim”.

2. Filozofia kultury fundamentem twórczości naukowej 

Człowiek z natury swej jest nastawiony na rozwój. Ma stawać się 
coraz bardziej człowiekiem przy własnej świadomej współpracy z łaską 
Bożą. Taka jest również, twierdzi Wistuba, linia wytyczna tworzenia 
kultury. Człowiek bowiem doskonali swoją osobowość nie inaczej, „jak 
tylko tworząc kulturę w sobie i dokoła siebie”38. W jej dorobku piśmien-

37 Ponad miarę…. Fragment wiersza znajdującego się w zbiorze poezji i myśli autorki pod 
tytułem Człowieczy czas. Myśli i słowa znaczące…, Poznań 1945, s. 57.

38 H. Wistuba, Świat Boży i nasz…, s. 71.



32 Barbara Rozen

Filozofia

niczym z zakresu filozofii kultury wyraźnie widoczny jest wpływ naucza-
nia Jana Pawła II39. Ujmując człowieka jako „byt w drodze”, którego po-
wołaniem jest autorealizacja, w swoich publikacjach uczyła umiejętności 
refleksji i samokrytycyzmu, by nadać życiu wartość, którą nazywała 
zaczynem ewangelicznym40.

Jej rozważania intelektualne są swoistym apelem o podjęcie pracy 
nad sobą, która otwiera drogę do uzdrowienia stosunków międzyludz-
kich oraz do ćwiczenia woli i podejmowania skutecznych działań dla bu-
dowania wolnej i praworządnej Ojczyzny. Podpowiadała, że można to 
czynić, korzystając ze wskazań katolickiej nauki społecznej i stosując na 
co dzień dwie fundamentalne normy moralności: prawo Boże i sumie-
nie41. Sama w swoich intelektualnych dociekaniach inspirację czerpała 
z dokumentów Kościoła od Soboru Watykańskiego II, a zwłaszcza z na-
uczania Jana Pawła II.

2.1. Biogram naukowy

Halina Wistuba w pełni oddała się studiom filozoficzno-teologicznym 
najpierw na Wydziale Kultury Chrześcijańskiej, które ukończyła po na-
pisaniu pracy dyplomowej i zdaniu egzaminu dyplomowego42, następnie 
na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim. W 1961 r. przedstawiła pracę  
z zakresu metafizyki pod kierunkiem ks. prof. Mieczysława Alberta Ma-
rii Krąpca. Uzyskała stopień magistra filozofii chrześcijańskiej. Jej profe-
sorami byli także m.in.: prof. Stefan Swieżawski, ks. prof. Karol Wojtyła, 
ks. prof. Stanisław Kamiński43. Kontynuowała swoje naukowe badania, 
koncentrując się zwłaszcza na filozofii kultury. Rozprawę doktorską na 
temat: „Intelektualne podstawy tworów kultury według św. Tomasza  
z Akwinu”, napisaną także pod kierunkiem prof. M. Krąpca, obroniła  
w 1967 r. uzyskując stopień naukowy doktora filozofii chrześcijańskiej. 
W tym czasie zmagała się z własnymi problemami zdrowotnymi oraz 
opieką nad chorą mamą, ale cały czas pracowała naukowo i nie odma-
wiała propozycjom wygłaszania wykładów z filozofii.

Przygotowała rozprawę habilitacyjną na temat: „Twórczość technicz-
na jako problem kultury. Studium z filozofii kultury”. Kolokwium habili-

39  Por. Jan Paweł II, Wiara i kultura. Dokumenty, przemówienia, homilie, Rzym–Lublin 
1988.

40 H. Wistuba, Świat jest Boży i nasz…, s. 94–95.
41 Ibidem, s. 19–23.
42 W 1950 r. H. Wistuba napisała pracę dyplomową na temat: Rozwojowa organizacja Stu-

dium Katechetyczno-Wychowawczego w Instytucie Katolickim we Wrocławiu [mps, archiwum In-
stytutu Służebnic Ołtarza w Olsztynie].

43 H. Wistuba, Dzieje mojego życia, s. 28.



33W służbie Kościoła i nauki. FIlozofia kultury była jej pasją – Halina Wistuba (1920–2013)

Studia Warmińskie 54 (2017)

tacyjne odbyło się w 1979 r. w Akademii Teologii Katolickiej w Warsza-
wie. H. Wistuba otrzymała tytuł naukowy doktora habilitowanego nauk 
humanistycznych w zakresie filozofii kultury. Od 1985 r. do 1989 w Pa-
pieskiej Akademii Teologicznej w Krakowie rozpatrywano wniosek o na-
danie dr hab. H. Wistubie stopnia profesora nadzwyczajnego. Do analizy 
jej dorobku naukowego zostali powołani trzej profesorowie: ks. Jan Sieg 
z Krakowa, ks. Józef Majka z Wrocławia i ks. Stanisław Kowalczyk  
z Lublina. Do końca maja 1986 r. wszystkie trzy recenzje były gotowe  
i bardzo pozytywne z szerokim uzasadnieniem44. Recenzenci jednoznacz-
nie uznali, że wniosek o mianowanie Haliny Wistuby profesorem nad-
zwyczajnym jest w pełni uzasadniony. Niestety, w maju 1989 r. dwóch 
recenzentów wyznaczonych przez Radę Naukową Episkopatu Polski wy-
dało negatywną ocenę jej dorobku i wniosek odrzucono. H. Wistuba nie 
znała powodów takiej decyzji45. W 1990 r. otrzymała nominację na sta-
nowisko docenta na Wydziale Teologicznym Papieskiej Akademii Teolo-
gicznej w Krakowie z rąk kard. Franciszka Macharskiego46.

W latach 1967–1980 była członkiem Komisji Episkopatu Polski  
ds. Duszpasterstwa Kobiet, zaś w latach 1972–1994 członkiem Komisji 
Episkopatu Polski ds. Apostolstwa Świeckich. Jako członek delegacji Epi-
skopatu Polski brała udział w wielu międzynarodowych kongresach47.

Ma w swoim dorobku ponad 200 artykułów naukowych i popularno-
naukowych w różnych czasopismach i wydaniach zbiorowych oraz pięć 
publikacji książkowych48. Są to prace z zakresu filozofii kultury, antro-
pologii filozoficznej, katechetyki, teologii laikatu oraz problematyki ro-
dzinnej. Sposób prezentowania podejmowanych przez nią zagadnień 
wskazuje, że miała głęboką kulturę filozoficzną i teologiczną. O proble-
mach bardzo trudnych pisała kompetentnie, rzeczowo, językiem żywym, 
jasnym stylem, zrozumiałym dla odbiorcy. Nawiązywała dialog z czytel-
nikiem, inspirowała do nowego spojrzenia na świat i swoje w nim miej-
sce oraz do postrzegania wydarzeń oczami wiary.

44 Recenzje [archiwum Instytutu Służebnic Ołtarza w Olsztynie].
45  List H. Wistuby do bp. Alfonsa Nossola, przewodniczącego Rady Naukowej EP,  

z 15.12.1992 r., w którym prosi o wyjaśnienie oceny negatywnej promocji na profesora nadzwy-
czajnego, [archiwum Instytutu Służebnic Ołtarza w Olsztynie].

46 H. Wistuba, Dzieje mojego życia, s. 29–31.
47 W Światowym Kongresie Laikatu w Rzymie, 1975 (z Polski 2 osoby); w Forum Europej-

skim Laikatu: w Louvain-la-Neuve, 1976; w Luksemburgu, 1978; w Madrycie, 1980; w Freising 
k. Monachium, 1988 oraz w wielu kongresach teologów katolickich w kraju i za granicą, zwłasz-
cza w Wiedniu. Ibidem. Bardziej szczegółowa relacja z problematyki omawianej na kilku spotka-
niach Forum Europejskiego Katolików Świeckich zob. H. Wistuba, Wiele przeminęło – lecz coś 
pozostało, cz. I, s. 84–105.

48 Wykaz jej dorobku zob.: H. Wistuba, Nota biograficzna, w: J. Guzowski (red.), 50 lat służ-
by Kościołowi. Warmińskie Wyższe Studium Katechetyczne, Olsztyn 1996, s. 88–98. 



34 Barbara Rozen

Filozofia

2.2. Kultura w procesie wychowania 

Czy kulturę tworzy elita? – pytała Wistuba i w podejmowanej refleksji 
ukazywała, że każdy człowiek ma warunki psychiczne, cielesne i duchowe, 
aby tworzyć kulturę. Wystarczy, że jest człowiekiem, czyli ma rozumną 
naturę ukierunkowaną na doskonalenie się i rozwój. Przekonywała, że 
stopień i kierunek osobistych zdolności nie może ograniczać troski czło-
wieka o ich przymnażanie – i tak tworzymy kulturę49. 

Dużą wagę przywiązywała do problemów wychowania człowieka wol-
nego, odpowiedzialnego, uczestniczącego czynnie w tworzeniu i przeka-
zywaniu następnym pokoleniom dóbr kultury. Krótko po transformacji 
ustrojowej w Polsce powstała jej książka Świat Boży i nasz, czyli jak 
korzystać z rozumnej wolności50, w której napisała: „Zrywamy z narzu-
coną nam po II wojnie światowej ideologią marksistowską, która nie 
uznawała wartości duchowych i poddawała jednostkę pod władzę ustroju 
totalitarnego. Skutkiem takiej sytuacji kilka pokoleń Polaków wzrastało 
w klimacie zakłamania, nieufności, a nawet wrogości i zniewolenia. 
Przyszła jednak pora, żeby obudzić się z wieloletniego letargu i wziąć 
ster własnego życia w swoje ręce, odrodzić się wewnętrznie i włączyć do 
pracy dla dobra wspólnego w rodzinie, w Kościele i w naszej Ojczyź-
nie”51. Rozumiała, że w procesie wychowawczym kultura zajmuje szcze-
gólną pozycję, wspiera integralny rozwój człowieka. „Czynności i wytwo-
ry kultury – pisze H. Wistuba – czerpią swój sens z ukierunkowania na 
rozwój człowieka” i dodaje, że „cel wychowania zawiera się niejako  
w celu kultury”52. 

Uświadamiała, że to przede wszystkim rodzice są tymi, którzy two-
rzą kulturę, wychowując dzieci do poprawnych relacji międzyludzkich, 
do poszanowania uznawanych wartości. Swoje przemyślenia adresowała 
jednak do wszystkich, którzy zajmują się kształtowaniem poglądów i po-
staw młodych ludzi – wychowawców i nauczycieli, jako szczególnie odpo-
wiedzialnych za funkcję tworzenia kultury53. Uczyła sposobów wykorzy-
stywania wytworów kultury w procesie wychowania. 

Żyjąc już w epoce ogromnego postępu technologicznego, nie patrzyła 
obojętnie na ten proces. Zabierała głos ukazując związek między techni-

49 H. Wistuba, Człowiek. Kultura. Znaki czasu, Olsztyn 1981, s. 90–91.
50 H. Wistuba, Świat Boży i nasz, czyli jak korzystać z rozumnej wolności, Olsztyn 1992,  

ss. 136. Książka ta spotkała się z dużym zainteresowaniem osób szukających pogłębionej formacji 
katolickiej, zwłaszcza młodzieży i nauczycieli religii. W Roku Rodziny ukazało się jej drugie wy-
danie, częściowo zmienione i zaktualizowane pod innym tytułem: W prawdzie i wolności, wydane 
przez Oficynę Współczesną we Wrocławiu w 1994 r.

51 H. Wistuba, Świat Boży i nasz, czyli jak korzystać z rozumnej wolności, s. 5.
52 Ibidem, s. 80.
53 H. Wistuba, Człowiek. Kultura. Znaki czasu, s. 91.



35W służbie Kościoła i nauki. FIlozofia kultury była jej pasją – Halina Wistuba (1920–2013)

Studia Warmińskie 54 (2017)

ką i moralnością oraz wpływem techniki na człowieka i jego sprawy ży-
ciowe. Dostrzegała rysujący się coraz ostrzejszy konflikt między etyką  
a techniką54. Bolało ją, że zdobycze techniki często nie są używane dla 
dobra człowieka – ich twórcy i odbiorcy. Uczyła refleksji nad życiem, po-
znawania i rozwijania własnej tożsamości kulturowej oraz odpowiedzial-
ności za świat przyszły. Już wtedy podejmowała problemy dotyczące 
ochrony środowiska naturalnego, kwestie środków społecznego przekazu 
czy też wyzwania, które niosła z sobą komputeryzacja świata. Swoją in-
telektualną refleksją naukową uwrażliwiała na potrzebę odpowiedzialno-
ści za siebie i świat, wprowadzała na drogę samowychowania.

Pisała o problemach wychowania z pozycji wiary, ale też z tolerancją 
i szacunkiem pochylała się nad filozofią wychowania proponowaną przez 
inne podmioty wychowujące. Zapraszała czytelnika do autorefleksji, do 
zastanowienia się nad samym sobą, swoją godnością i powołaniem w tej 
rzeczywistości świata, w jakiej przypadło mu żyć, w warunkach nowo-
czesnej technicznej cywilizacji, ale z pełną optymizmu perspektywą wia-
ry o Stworzeniu i Odkupieniu człowieka.

2.3. Inkulturacja w katechezie

Analiza publikacji H. Wistuby wskazuje, że bardzo szczególnym nur-
tem jej badań była filozoficzno-kulturowa teoria praktyki katechetycznej 
związanej z wychowaniem rodzinnym i duszpasterstwem parafialnym. 
Dojrzała synteza poszukiwań i przemyśleń zawarta w artykule „Wokół 
różnych aspektów inkulturacji katechezy”55 przedstawia inkulturację, 
będącą nowym kierunkiem katechetycznym jako dopełnienie i wzbogace-
nie dotychczasowego podejścia kerygmatyczno-antropologicznego. Przekaz 
orędzia zbawienia wyraża się w dialogu, który, jak twierdziła, jest możli-
wy do prowadzenia tylko w konkretnym środowisku kulturowym osoby 
katechizowanej, respektując jej historię, język, codzienność.

Halina Wistuba systematycznie realizowała inkulturację katechezy 
według teorii kultury chrześcijańskiej zarysowanej przez Jana Pawła II  
i stosowanej przez niego w głoszonych światu katechezach. Inkulturację 
katechetyczną w aspekcie antropologicznym rozumiała jako formowanie 
kultury osobistej osoby katechizowanej; przekazywanie dzieciom i mło-
dzieży polskiej dorobku kultury narodowej, tak bardzo chrześcijańskiej; 
uwrażliwianie katechizowanych do świadomego wprowadzania elemen-
tów chrześcijańskich w kulturę współczesną; obrona i promocja osoby 

54  H. Wistuba, Moralne problemy techniki, Ateneum Kapłańskie 1973, nr 1, s. 113–124; 
eadem, Technika w obliczu moralności, Życie i Myśl 2 (1977), s. 5–11.

55 H. Wistuba, Wokół różnych aspektów inkulturacji katechezy, Seminare 6 (1983), s. 193–203.



36 Barbara Rozen

Filozofia

ludzkiej we współczesnej cywilizacji technicznej56. Ukazywała także 
wartość aspektu futurologicznego w inkulturacji jako umiejętność od- 
czytywania „znaków czasu”, wskazujących na przyszły kierunek rozwoju 
świata i w związku z tym przygotowywaniu młodzieży do podejmowania 
wyzwań, przed którymi wkrótce staną, np. ochrony środowiska natu- 
ralnego, środków społecznego przekazu czy procesów komputeryzacji 
świata57.

Problematykę katechetyczno-pedagogiczną znajdujemy w wielu arty-
kułach naukowych i popularyzatorskich. Bardzo cenną publikacją, 
z uwagi na jej praktyczne, duszpasterskie ukierunkowanie, jest Wspól-
nota parafialna58. H. Wistuba omawia parafię poprzez pryzmat rodziny, 
dlatego wyakcentowane zostały funkcje formacyjno-katechetyczne para-
fii. Parafia to nie tyle „terytorium” czy „budynek”, ale rodzina Boża, du-
chowa, kościelna, gościnna, braterska. Jan Paweł II nazwał parafię „do-
mem otwartym dla wszystkich i gotowym służyć każdemu”59. Oznacza 
to, że parafia to miejsce czerpania sił duchowych, budowania i pogłębia-
nia więzi między Bogiem a człowiekiem oraz więzi międzyludzkich. 
Oznaką dojrzałości wspólnoty kościelnej jest jej misyjny zapał60. W pu-
blikacji Wspólnota parafialna H. Wistuba zamieściła materiały duszpa-
sterskie i formacyjne, które także dzisiaj mogą zainspirować wszystkich 
pragnących ożywić swoją wiarę i chrześcijańskie zaangażowanie. Szcze-
gólnie cenne są postulaty pracy z młodzieżą i rodzinami oraz konkretne 
propozycje zajęć. Materiały te są o tyle cenne, że już sprawdzone, gdyż 
powstawały przy warsztacie pracy autorki w parafii św. Jana Kantego  
w Poznaniu, której proboszczem w ówczesnym czasie był ks. Aleksander 
Woźny (zm. 1983), obecnie kandydat na ołtarze, dla którego priorytetem 
było tworzenie wspólnoty na wszystkich szczeblach w parafii.

Bardzo zaangażowała się swoją pracą naukową w przywracanie kul-
turze zasad autentycznego humanizmu, do czego wzywał Jan Paweł II, 
zwłaszcza w adhortacji Christifideles laici. Za Janem Pawłem II ukazy-
wała miejsce i rolę świeckich w Kościele. Wskazywała na potrzebę ucze-
nia się współpracy świeckich z sobą i z hierarchią Kościoła, gdyż, jak 
uzasadniała, tego wymaga odpowiedzialność za Kościół, do którego przy-
należymy na mocy chrztu świętego. Akcentowała, że nasza kultura naro-
dowa od zarania dziejów jest mocno zespolona z wiarą chrześcijańską, co 
potwierdzają fakty z historii naszej Ojczyzny. 

56 Ibidem, s. 198–201.
57 Ibidem, s. 197–198.
58 H. Wistuba, Wspólnota parafialna, Olsztyn 1983.
59 Jan Paweł II, Adhortacja apostolska o powołaniu i misji świeckich w Kościele i w świecie 

dwadzieścia lat po Soborze Watykańskim II Christifideles laici, Watykan 1988, nr 27.
60 Benedykt XVI, Radość wiary, Częstochowa 2012, s. 120.



37W służbie Kościoła i nauki. FIlozofia kultury była jej pasją – Halina Wistuba (1920–2013)

Studia Warmińskie 54 (2017)

Biorąc pod uwagę jej dorobek naukowy, H. Wistuba poważnie przy-
czyniła się, zarówno w sensie teoretycznym, jak i w znaczeniu zastoso-
wań praktycznych, do rozwoju dyscyplin naukowych, które stanowiły za-
kres jej specjalności, a więc zarówno w dziedzinie filozofii i teorii kultury, 
jak i kulturologii stosowanej. W opinii prof. Józefa Majki, H. Wistuba 
była promotorem rozwoju kulturologii stosowanej w dziedzinie duszpa-
sterstwa, a zwłaszcza w katechizacji61.

3. Kulturologia stosowana inspiracją  
w pracy dydaktyczno-wychowawczej 

Halina Wistuba dobrze pamiętała lata po II wojnie światowej, kiedy 
Polacy z ogromnym wysiłkiem i determinacją stawali do pracy na gru-
zach Ojczyzny. Gdy w latach 90. ubiegłego wieku ulegał zmianom sys-
tem polityczny, społeczny i gospodarczy, znów podjęli działania zmierza-
-jące do odbudowy i reform w wolnej, niepodległej Ojczyźnie. H. Wistuba, 
będąc świadkiem wydarzeń powojennych i tych, które się aktualnie dzia-
ły, stwierdzała, że teraz także potrzebny jest autentyczny zapał i dużo 
nadziei. Słowem mówionym i pisanym uczyła i zachęcała do odpowie-
dzialnego angażowania się w życie społeczne, ale przyznawała, że „bez 
porównania łatwiej i prędzej można zmienić struktury i systemy niż 
zmienić wnętrze człowieka”62.

Uważnie obserwowała zmiany społeczne i narodowe, które w ogrom-
nym tempie dokonywały się na jej oczach. Polacy mogli wreszcie żyć  
w wolnej, niepodległej Ojczyźnie; prostowano i ujawniano długo fałszo-
wane czy przemilczane fakty historyczne; uprawomocniano własność 
prywatną; rehabilitowano Polaków, którzy na różnych frontach walczyli 
i ginęli za wolność Ojczyzny; wolność słowa i wyznania stała się faktem, 
ale też ujawniała się obojętność religijna wyrażająca się deklarowaniem 
bycia katolikiem wierzącym, lecz niepraktykującym. 

W tak nowej sytuacji pilne stawało się wnoszenie poprawek do wy-
chowania, którym poddawane było młode pokolenie w ostatnich dziesię-
cioleciach. Mądre wychowywanie w zupełnie nowej rzeczywistości spo-
łecznej i politycznej to zadanie, przed którym stanęli Polacy. H. Wistuba 
w tę pracę włączyła się poprzez popularyzację katolickiej myśli wycho-
wawczej zaadaptowanej do ówczesnych warunków życia i mentalności 
głęboko naznaczonej latami indoktrynacji komunistycznej. Z troską po-

61 J. Majka, Ocena dorobku naukowego i dydaktycznego dr hab. Haliny Wistuby po jej habi-
litacji, [mps, Archiwum Instytutu Służebnic Ołtarza w Olsztynie].

62 H. Wistuba, Świat Boży i nasz, s. 30.



38 Barbara Rozen

Filozofia

dejmowała refleksję nad zagadnieniami wychowania dzieci i młodzieży, 
które wzrastały w atmosferze zagrożonej powierzchownością wartości. 
Pragnęła, aby młodzi Polacy kształtowali swoją tożsamość i etos narodu 
oraz życia rodzinnego na najwyższych wartościach, za które uważała 
Boga i Ojczyznę63. „Wspólnym dobrem jest cała Ojczyzna, a w niej ulice, 
domy, parki, kościoły […] Nie wolno więc brudzić, malować po ścianach 
czy łamać drzewa przy drodze”64. Chciała wpływać na zmiany postaw 
duchowych Polaków i kształtować świadomość zdeprawowaną przez epo-
kę minioną, gdy zerwaliśmy z narzuconą nam ideologią marksistowską, 
która nie uznawała wartości duchowych. Uczyła nowego spojrzenia na 
świat oraz na swoje w nim miejsce i zadanie.

Jak odróżniać dobro od zła? Jak odbudować wrażliwość sumienia 
człowieka, szacunek dla ludzkiej osoby, pracy, życia w rodzinie? Jak sta-
nąć w obronie prawdy? Jak przywrócić jedność życia codziennego i życia 
religijnego? To tylko część problemów, na które uwrażliwiała, pragnąc 
poruszyć sumienia swoich słuchaczy i przypomnieć o podstawowych war-
tościach, na jakich można budować odnowione społeczeństwo.

Prowadziła działalność dydaktyczną w uczelniach akademickich  
w Gietrzwałdzie, Bagnie, Poznaniu, Olsztynie, Elblągu, Kaliningradzie, 
Warszawie, prowadząc wykłady i ćwiczenia z różnych działów filozofii 
chrześcijańskiej (filozofia bytu, teodycea, antropologia filozoficzna, etyka 
filozoficzna, filozofia kultury). Prowadziła także systematyczne wykłady 
na temat duchowości w świeckich wspólnotach życia konsekrowanego 
(do jednej z nich należała). Często zapraszana była z wykładami okolicz-
nościowymi do różnych ośrodków naukowo-duszpasterskich w Polsce65. 

Oprócz wykładów z filozofii bardzo bliska była jej tematyka pedago-
giczna i pastoralno-katechetyczna dotycząca wychowania dzieci i mło-
dzieży w rodzinie i we wspólnotach parafialnych. Analizy naukowe  
w tych obszarach podejmowała w oparciu o bogaty warsztat myśli filozo-
ficznej, zwłaszcza z zakresu teorii kultury i w kontekście różnych dyscy-
plin naukowych, nadto w konfrontacji z praktyką życiową. To nadawało 
jej wykładom (a także publikacjom) charakter interdyscyplinarny, uka-
zujący komplementarność ludzkiej myśli z różnych obszarów dla lepsze-
go rozumienia człowieka i większej odpowiedzialności za wychowanie 
młodego pokolenia Polaków. Wierna posoborowej nauce Kościoła wska-
zywała, jak wychowywać w duchu kultury chrześcijańskiej, w pełnym 
otwarciu na wartości nadprzyrodzone. Jej wykłady, inspirowane filozofią 
kultury, budziły u słuchaczy poczucie odpowiedzialności za świat przy-

63 Ibidem, s. 31.
64 Ibidem, s. 35.
65 H. Wistuba, Wiele przeminęło – lecz coś pozostało, cz. I, Olsztyn 1998, s. 61–63.



39W służbie Kościoła i nauki. FIlozofia kultury była jej pasją – Halina Wistuba (1920–2013)

Studia Warmińskie 54 (2017)

szły, uczyły bowiem refleksji nad własnym postępowaniem i wprowadza-
ły na drogę samowychowania oraz dawania świadectwa o swej chrześci-
jańskiej tożsamości i kulturowej dojrzałości66.

Akcentowała konieczność rozwoju kultury duchowej, ku czemu pro-
wadzi refleksja, dlatego uczyła zdolności do refleksji: patrzenia, myślenia 
i działania. Przekonywała, że na takiej drodze rozwija się człowieczeń-
stwo. Proponowała ćwiczyć się w refleksji przy najprostszych codzien-
nych zajęciach, nazywając najpierw problem, czyli stawiając pytanie 
typu: Co mam zrobić? Co jest ważniejsze? O co mi chodzi? Dlaczego tak 
jest? Następnie szukać odpowiedzi i weryfikować ją z życiem. Uważała, 
że doskonałym przykładem refleksji nad własnym postępowaniem jest 
codzienny rachunek sumienia, który kształtuje postawę refleksyjną i jest 
środkiem do poznawania siebie67. 

Swoją pracą dydaktyczną służyła pogłębianiu formacji światopoglą-
dowo-religijnej. Bardzo ważnym dla niej zagadnieniem było apostolstwo 
laikatu rozumiane w duchu Soboru Watykańskiego II, który zwłaszcza  
w trzech dokumentach uwypuklił podmiotowość i rolę laikatu w Koście-
le68. H. Wistuba, zachęcona przez ówczesnego papieża Jana Pawła II, 
wzywającego świeckich do większego zaangażowania69, zmobilizowała 
swoje siły intelektualne i wprzęgła je w popularyzację nauczania Kościo-
ła o roli świeckich w misji szerzenia Ewangelii w świecie, czyli nowej 
ewangelizacji. Środowisko życia codziennego uległo gwałtownej laicyza-
cji, dlatego papież apelował, aby świeccy chrześcijanie brali udział  
w systematycznej katechezie. Katechizacja powinna być permanentna, 
najpierw w domu rodzinnym, potem w szkole, następnie niezmiernie po-
trzebna jest w życiu dorosłym, poprzez samokształcenie religijne, np.  
w formie wykładów lub kursów pogłębiających wiedzę religijną. H. Wi-
stuba w ten proces formacji osobowej na każdym etapie życia człowieka 
bardzo aktywnie włączyła się swoją działalnością wydawniczą, pracą dy-
daktyczną i licznymi wystąpieniami70.

Dostrzegała długofalowe zadanie, przed jakim stanęli katolicy świec-
cy, mianowicie niwelowania dwutorowości życia: religijnego obok świec-

66 Wśród przedmiotów o kulturze, które prowadziła, można wymienić: kultura i środki kultu-
ry, zagadnienia wybrane z dziejów kultury polskiej, zagadnienia wybrane z kultury współczesnej.

67 H. Wistuba, Człowiek. Kultura. Znaki czasu, s. 96–100.
68 Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium; Dekret o apostolstwie świeckich 

Apostolicam actuositatem; Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gau-
dium et spes.

69 Zwłaszcza w Chrisifideles laici. 
70 Pewne wyobrażenie o różnorodności i zasięgu jej oddziaływań przybliżone zostało w jej 

Nocie biograficznej, w: 50 lat służby Kościołowi. Warmińskie Wyższe Stadium Katechetyczne,  
s. 86–98 



40 Barbara Rozen

Filozofia

kiego. Już papież Paweł VI w adhortacji Ewangelii nuntiandi (1975) 
stwierdził: „Rozdźwięk między Ewangelią a kulturą jest bez wątpienia 
dramatem naszych czasów”71. Jan Paweł II w tym obszarze dużą nadzie-
ję pokładał w działalności kobiet z uwagi na ich specyficzne kobiece po-
wołanie72. Uważał, że to ich szczególną troską winno być „zapewnienie 
kulturze moralnego wymiaru, czyli tego, co ją czyni godną człowieka,  
w jego życiu osobistym i społecznym”73. W swoich badaniach naukowych 
H. Wistuba wiele uwagi poświęciła powołaniu kobiety. Pragnęła, aby 
wskazania o kobiecie, o jej godności i powołaniu, tak często podejmowane 
przez Jana Pawła II, kształtowały mentalność młodych ludzi i wpływały 
na społeczne relacje w każdym środowisku życia. 

*  *  *

Halina Wistuba, osoba o wysokiej kulturze bycia wyniesionej z domu 
rodzinnego, miała wrodzony i rozwijany przez wychowanie oraz samowy-
chowanie pęd do zdobywania wiedzy i twórczej pracy intelektualnej  
w obszarze filozofii chrześcijańskiej. Uporczywie szukała i znalazła drogę 
najpełniejszej realizacji siebie w życiu. Jej twórczość naukowa odsłania 
realistyczną filozofię kultury, opartą na koncepcji osoby ludzkiej, wypra-
cowanej przez antropologię chrześcijańską. Koncentrowała swą uwagę 
na dwóch obszarach tematycznych: filozofii kultury oraz problematyce 
pastoralno-katechetycznej. Analizując dorobek w tych obszarach z łatwo-
ścią można dostrzec ich komplementarność.

Pobudzając czytelnika do refleksji, poruszała sumienia, uwrażliwiała 
na podstawowe wartości, na których można budować własne człowie-
czeństwo, rodzinę i życie społeczne. U świeckich katolików rozbudzała 
poczucie odpowiedzialności, potrzebę otrząśnięcia się z konformizmu, 
uwypuklała godność i powołanie kobiety. Wskazywała na szanse i zagro-
żenia postępu technologicznego. Uczyła rozumnego korzystania z kultu-
rowych osiągnieć i zachęcała do bycia świadomym współtwórcą kultury 
polskiej zakorzenionej w chrześcijaństwie. Podejmowaną refleksją inte-
lektualną, która była inspirowana obserwowanymi przez nią zmianami 
kulturowymi w Polsce, dostarczała obiektywnych kryteriów do ich oceny, 
wynikających z analizy ludzkiej natury, tym samym uczyła wartościowa-
nia i pomagała w podjęciu właściwych działań.

71 Paweł VI, Adhortacja apostolska o ewangelizacji w świecie współczesnym Ewangelii nun-
tiandi, 1975, Kielce 1990, 20.

72 Gdy papież pisze o powołaniu człowieka, ukazuje specyfikę powołania z uwagi na zróżnicowa-
nie płci, wieku, zdolności. Koncentrując uwagę na powołaniu kobiety ojciec święty pisze, że „kobieta  
z właściwymi jej talentami i zadaniami posiada specyficzne powołanie”. Zob. Christifideles laici, 49.

73 Ibidem, 51.



41W służbie Kościoła i nauki. FIlozofia kultury była jej pasją – Halina Wistuba (1920–2013)

Studia Warmińskie 54 (2017)

Tworzyła na progu epoki postkomunistycznej, gdy Polacy po odzy-
skaniu wolności politycznej uczyli się budowania ustroju demokratyczne-
go i nadawali kształt wolności osobistej i społecznej. Swój intelektualny 
potencjał wprzęgła w proces kształtowania w polskim społeczeństwie no-
wej mentalności na miarę godności i wolności człowieka. W swoich bada-
niach i refleksji intelektualnej pokazywała, jak bardzo filozofia kultury 
służy rozwijaniu potencjalności w człowieku – w jego sferze intelektualnej, 
moralnej, bycia twórczym oraz w relacji do Stwórcy.

W polskiej literaturze filozoficznej, a także teologiczno-katechetycz-
nej, jej obecność zaznaczyła się bardzo wyraźnie. Swoim dorobkiem teo-
retycznym i praktycznym poważnie przyczyniła się do rozwoju dyscyplin 
naukowych, będących przedmiotem jej zainteresowań, zwłaszcza teorii 
kultury oraz kulturologii stosowanej jako dyscypliny praktycznej, mają-
cej zastosowanie w wychowaniu w rodzinie i w katechizacji. 

Halinę Wistubę możemy uznać za wybitnego filozofa swoich czasów, 
zwłaszcza uwzględniając tło historyczne i sytuację społeczno-polityczną, 
w jakiej przypadło jej żyć i pracować. Jej dorobek naukowy i dydaktycz-
ny tak bardzo ukierunkowany na potrzebę świadomej kulturotwórczej 
aktywności człowieka jest wciąż aktualny i takim pozostanie, gdyż został 
głęboko zakorzeniony w realistycznej antropologii filozoficznej, uznającej 
cielesno-psychiczno-duchową koncepcję człowieka. Wniosła znaczący 
wkład w pogłębianie dialogu Kościoła ze światem współczesnym. 

 
W SŁUŻBIE KOŚCIOŁA I NAUKI. FILOZOFIA KULTURY 

BYŁA JEJ PASJĄ – HALINA WISTUBA (1920–2013)

W artykule zaprezentowano postać Haliny Wistuby (1920–2013), która swoją pi-
sarską działalnością włączyła się w proces przemian w Polsce zapoczątkowanych  
u schyłku XX w. A wówczas wiele było do odrobienia zwłaszcza w zakresie wychowa-
nia i edukacji Polaków. Postawa służebna H. Wistuby wobec wszystkich, których na-
potkała w swoim życiu, była połączona z misją świadczenia swoim przykładem  
o wszechogarniającej obecności Boga w życiu codziennym. H. Wistuba była aktywną 
prelegentką, wykładowczynią i autorką licznych publikacji z zakresu filozofii kultury. 
Wielce troszczyła się także o integralny rozwój młodego człowieka, miłowała Polskę, 
była osobą głębokiej wiary. Wreszcie wniosła zauważalny wkład do katolickiej refleksji 
na temat wychowania i edukacji młodego pokolenia w okresie społeczno-politycznych 
przemian, jakie dokonywały się w Polsce pod koniec XX stulecia.

(STRESZCZENIE)



42 Barbara Rozen

Filozofia

IN THE SERVICE OF THE CHURCH AND SCIENCE: PHILOSOPHY  
OF CULTURE WAS HER PASSION – HALINA WISTUBA (1920–2013)

The article “In the service of the Church and science: philosophy of culture was 
her passion – Halina Wistuba (1920–2013)” is dedicated to a woman who in her writ-
ing activity was very involved in the process of change in Poland at the end of the 20th 
century. There was much to make up then, especially in upbringing and education. 
Halina Wistuba served with the gift she had and with the result of her intense intel-
lectual work: as a speaker, lecturer and author of many publications in the field of 
philosophy of culture. Her philosophical and pedagogical erudition, keen mind and in-
quisitiveness in discovering the truth, as well as her great concern for the harmoni-
ous, integral development of young people, the love for the homeland and her personal 
deep faith put her at the forefront of people who, in their writing activities, rooted in 
the philosophy of culture, gave direction to the development of Catholic thought in the 
field of education of the young generation of Poles, who lived in the time of the great 
socio-political changes and the development of the democratic system in the country.

(SUMMARY)



FILOZOFIA

Ks. Karol Jasiński
Wydział Teologii
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

Źródła i charakter demokracji deliberatywnej 

Słowa kluczowe: demokracja, ustrój społeczności, debata, racjonalność, uczestnictwo,  
		  moralność.

Keywords: 	 democracy, society organization, debate, rationality, participation, morality.

Wydaje się, że demokracja jest obecnie systemem rządów dominują-
cym w różnej formie w większości państw świata. Tymczasem zaledwie 
15% państw ma ustrój demokratyczny1. Niektórzy uważają, że demokra-
cja jest konieczna dla Zachodu w obszarze kultury i samej mentalności. 
Inne kultury potrzebują natomiast odmiennego systemu rządów. Twier-
dzenie takie nie jest jednak przekonujące2.

Słowo „demokracja” jest trudne do zdefiniowania. Może się ono odno-
sić do kilku obszarów: ustroju (demokracja jako władza ludu), formy 
ustrojowej (bezpośrednia i pośrednia, prezydencjalna i parlamentarna), 
porządku wolnościowego (przejawia się w respekcie dla wolności obywa-
telskich), porządku praworządnościowego (wyraża się w szacunku dla 
prawa), porządku społecznego (widoczny w braku blokad między poszcze-
gólnymi warstwami społecznymi) oraz dyktatury partii (oznacza ona fak-
tyczny brak demokracji)3. Z reguły mianem demokracji określa się przede 
wszystkim pewien rodzaj ustroju, w którym źródłem sprawowanej władzy 
jest wola większości obywateli.

Na przestrzeni wieków powstało wiele teorii demokracji, których ce-
lem było określenie jej natury. Do najbardziej popularnych współcze-
snych teorii demokracji zalicza się następujące: agregatywną, radykalną 

Adres/Adresse: ks. dr Karol Jasiński, Katedra Prawa Kanonicznego i Filozofii, Uniwersytet War-
mińsko-Mazurski w Olsztynie, ul. Hozjusza 15, 11-041 Olsztyn, karol.jasinski@uwm.edu.pl.

1  J.M. Bocheński, Sto zabobonów. Krótki filozoficzny słownik zabobonów, Kraków 1994,  
s. 31–32.

2 J. Gałkowski, Demokracja ustrojem Zachodu?, Filozofuj! 5 (2015), s. 12–13.
3 J.M. Bocheński, Sto zabobonów, s. 29–31.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



44 Ks. Karol Jasiński

Filozofia

i deliberatywną. W agregatywnej teorii demokracji podkreśla się potrze-
bę poznania i zebrania preferencji obywateli w celu ustalenia poprzez 
wybory kierunku polityki państwa. Przedstawiciele teorii radykalnej de-
mokracji zwracają uwagę na hierarchiczne relacje władzy, które demo-
kracja powinna zmienić. Autorzy teorii deliberatywnej podkreślają nato-
miast, że istotą demokracji jest proces deliberacji, czyli rozważania  
i uzasadniania różnych poglądów. W jego wyniku dochodzi do ustalenia 
preferencji, konsensusu i rozwiązania problemów społecznych4.

Poniższe analizy dotyczą właśnie demokracji deliberatywnej, zwanej 
też niekiedy demokracją dyskusyjną5. Koncentrują się one na określeniu 
jej początków i natury oraz wskazaniu jej zalet i mankamentów. Punktem 
odniesienia dla prowadzonej tu analizy są nie tyle dzieła klasyków myśli 
społeczno-politycznej, ale raczej wybrane prace filozofów, socjologów i poli-
tologów, badających interesującą nas formę ustroju demokratycznego.

U źródeł demokracji deliberatywnej

Kategoria „deliberacji”, czyli rozważnego namysłu w debacie, była 
bliska już tradycji republikańskiej. W denotacji tego słowa odnajdujemy 
nawiązanie do starogreckiego modelu demokracji, w której wolni obywa-
tele przez dialog, perswazję i argumentację starali się ustalić to, co dla 
wszystkich było dobre6. W nowożytnej myśli politycznej pojawiła się ona 
w pismach federalistów w kontekście debaty nad konstytucją amerykań-
ską oraz w filozofii Johna St. Milla. W wieku XX nastąpiło zaś jej odro-
dzenie dzięki przedstawicielom amerykańskiego pragmatyzmu (m.in. 
John Dewey)7.

Natomiast termin demokracja deliberatywna (deliberative democra-
cy), który wcześniej zastępowano innymi wyrażeniami (np. demokracja 
konsocjonalna, demokracja konsensualna, demokracja unitarna czy de-
mokracja dyskursywna)8 został ukuty przez Jeana Bessette’a w 1980 r. 
w tekście interpretującym treść konstytucji amerykańskiej w duchu an-
tyegalitarystycznym i demokratycznym9.

4 J. Węgrzecki, Przyszłość demokracji deliberatywnej, Athenaeum. Polskie Studia Politologicz-
ne 22 (2009), s. 27.

5 Ibidem.
6 K. Bachmann, Konwent o przyszłości Europy. Demokracja deliberatywna jako metoda legi-

tymizacji władzy w wielopłaszczyznowym systemie politycznym, Wrocław 2004, s. 48.
7 A. Krzynówek, Rozum a porządek polityczny. Wokół sporu o demokrację deliberatywną, 

Kraków 2010, s. 20–21.
8 P.W. Juchacz, Deliberacja-Demokracja-Partycypacja. Szkice z teorii demokracji ateńskiej  

i współczesnej, Poznań 2006, s. 16.
9 A. Krzynówek, Rozum a porządek polityczny, s. 18.



45Źródła i charakter demokracji deliberatywnej

Studia Warmińskie 54 (2017)

Około roku 1990 dokonał się w teoriach demokracji radykalny „zwrot 
deliberatywny”10. Pojawienie się demokracji deliberatywnej było odpo-
wiedzią na niedostatki demokracji liberalnej w globalnym i refleksyjnym 
porządku społecznym. Demokracja liberalna jest zbiorem określonych 
wartości i instytucji przedstawicielskich. Demokracja deliberatywna jest 
natomiast sposobem osiągania porozumienia na scenie politycznej. Stąd 
ważną rolę odgrywają w niej partie, grupy i ruchy społeczne. Dzięki de-
mokracji deliberatywnej jest możliwe budowanie sceny publicznej, na 
której podejmuje się lub rozwiązuje poprzez dialog kontrowersyjne kwe-
stie. Trzeba mieć jednak na uwadze, że nie wszystkie sprawy można roz-
wiązać na drodze dialogu. Jego celem jest jednak osiągnięcie porozumie-
nia bezpośrednio lub w wyniku głosowania. Konsekwencją porozumienia 
może być przyjęcie pewnych norm lub procedur działania11. Pojawienie 
się demokracji deliberatywnej było wiąże się ponadto z odrodzeniem wia-
ry w możliwość szerszej, pełniejszej i bardziej świadomej partycypacji 
obywateli w procesie podejmowania decyzji. Przestano tym samym trak-
tować demokrację jedynie jako numeryczny mechanizm decyzyjny, spo-
sób konkurowania ze sobą elit politycznych o poparcie elektoratu czy też 
obszar funkcjonowania mechanizmów rynkowych12. Zaczęto ją natomiast 
rozumieć jako system władzy, w którym wolni i równi obywatele uzasad-
niają decyzje przy użyciu powszechnie zrozumiałych, akceptowalnych  
i wiążących argumentów i dochodzą do wniosków dotyczących ich wspól-
nej przyszłości13. Władza przejawia się zaś i jest doświadczana poprzez 
publiczną debatę14.

Wspomniany „zwrot deliberatywny” był związany m.in. z panującym 
od czasów oświecenia kryzysem legitymizacji władzy, domagającej się 
oparcia wyłącznie na rozumie. Chodziło przy tym nie tylko o samą wła-
dzę, ale także o specyficzny sposób organizacji życia społecznego, w któ-
rym respektowano by rozumny i wolny podmiot ludzki15. Inną formą 

10 J.S. Dryzek, Deliberative Democracy and Beyond. Liberals, Critics, Contestation, Oxford 
2000, s. V.

11 A. Giddens, Poza lewicą i prawicą. Przyszłość polityki radykalnej, tłum. J. Serwański, 
Poznań 2001, s. 24–26.127–128.130.

12 A. Krzynówek, Rozum a porządek polityczny, s. 7.
13 A. Gutmann, D. Thompson, Why Deliberative Democracy?, Princeton 2004, s. 7.
14 J. Węgrzecki, Przyszłość demokracji deliberatywnej, s. 29.
15  Ibidem, s. 32–33.40; M. Żardecka-Nowak, Demokracja deliberatywna jako remedium na 

ponowoczesny kryzys legitymizacji władzy, Teka Komisji Politologii i Stosunków Międzynarodo-
wych Oddziału Lubelskiego PAN 3 (2008), s. 29. A. Heywood zwraca uwagę, że nie ma obecnie 
zgody co do definicji legitymizacji. Pojęcie to można odnosić do przekonania o prawie do rządzenia 
albo do próby rozpoznania moralnej lub racjonalnej podstawy prawowitych i nieprawowitych form 
rządzenia. Rządy mogą być prawowite, gdy działają dla dobra wspólnego (Arystoteles), opierają się 
na „woli powszechnej” ludu (Jean J. Rousseau), są sprawowane zgodnie z zasadami zawartymi  
w formalnych kodeksach prawnych, bądź nieformalnych konwencjach mających przyzwolenie  



46 Ks. Karol Jasiński

Filozofia

kryzysu legitymizacji władzy były trudności związane ze współistnie-
niem gospodarki kapitalistycznej z demokratycznym systemem politycz-
nym, który jest znaczony tzw. przeładowaniem rządu. Polega ono na 
próbie sprostania przez rząd społecznym oczekiwaniom i związanym  
z nią poszerzeniem zakresu polityki. Tym samym pojawia się zagrożenie 
dla istnienia kapitalistycznego systemu gospodarczego (np. wzrost po-
datków zniechęcających do przedsiębiorczości, wzrost inflacji w wyniku 
zadłużenia). Władza państwowa nie może zatem zaspokajać coraz więk-
szych żądań społecznych i sprostać jednocześnie wymaganiom gospodar-
ki rynkowej, na co zwracał uwagę chociażby Jürgen Habermas16.

„Zwrot deliberatywny” miał też związek z pytaniem o najlepszą for-
mę rządów w związku z szybko dokonującymi się zmianami społecznymi 
w świecie (m.in. upadkiem komunizmu, globalizacją, terroryzmem), 
zwłaszcza zaś z pytaniem o najlepszą formę demokracji. Wyłoniły się 
wówczas dwie zasadnicze wizje dotyczące sposobu uprawiania polityki 
i podejmowania decyzji: agregatywna i transformacyjna. Zwolennicy wi-
zji agregatywnej podkreślali znaczenie racjonalności instrumentalnej,  
w której brali pod uwagę przede wszystkim walkę prywatnych interesów 
i kumulację indywidualnych preferencji (np. Joseph Schumpeter, Antho-
ny Downs, Roald Dahl). Zwolennicy wizji transformacyjnej rozumieli na-
tomiast uprawianie polityki jako transformację preferencji obywateli 
przez racjonalną, otwartą i publiczną dyskusję, w wyniku której docho-
dzi się do sformułowania w dialogu wspólnych celów (np. J.St. Mill, John 
Rawls, J. Habermas)17.

Najpełniejsze, względnie niezależne od siebie koncepcje demokracji 
deliberatywnej stworzyli przede wszystkim dwaj najwięksi współcześni 
myśliciele polityczni, czyli J. Rawls ze swoją teorią sprawiedliwości jako 
bezstronności oraz J. Habermas z teorią działania komunikacyjnego18. 
Zwłaszcza Habermas akcentuje debatę, rolę przekonywania i wymianę 

rządzonych (David Beetham). W demokracjach liberalnych zbiór najważniejszych zasad, będących 
fundamentem legitymizacji jest zawarty w konstytucji, por. A. Heywood, Teoria polityki. Wpro-
wadzenie, przeł. M. Jasiński, B. Maliszewska, D. Stasiak, Warszawa 2009, s. 141–143. Natomiast 
zdaniem Klausa Bachmanna, legitymizacja, jako jeden ze sposobów stabilizacji systemu politycz-
nego, może polegać na uciekaniu się do przemocy ze strony rządzących wobec rządzonych, uczest-
nictwie ludzi w procesie podejmowania decyzji, akceptowaniu określonych reguł uprawniających 
władzę do rządzenia, wierze w świętość prerogatyw władzy, uznaniu charyzmatyczności władzy, 
oparciu na tradycji, czerpaniu ze skutków działania władzy czy też na procesie argumentacji wol-
nej od nacisku, por. K. Bachmann, Konwent o przyszłości Europy, s. 23–26.51.

16 A. Heywood, Teoria polityki, s. 146–147.
17 P.W. Juchacz, Deliberacja-Demokracja-Partycypacja, s. 10–11.22–25.63.
18 B. Abramowicz, Koncepcja demokracji deliberatywnej jako odpowiedź na postulaty uspraw-

nienia demokracji przedstawicielskiej, Ruch Prawniczy, Ekonomiczny i Socjologiczny 4 (2011),  
s. 216–221.



47Źródła i charakter demokracji deliberatywnej

Studia Warmińskie 54 (2017)

argumentów. Nie chce on rozstrzygać jakości argumentów, ponieważ za-
leżą one od hierarchii wartości danego człowieka. Ponadto o jakości ar-
gumentu zdaje się decydować sam proces deliberacji. Każda deliberacja 
zawiera też pewne elementy prawdy ujętej w języku19.

Założeniem zarówno Rawlsa, jak i Habermasa jest oddzielenie ideału 
dobrego życia i dobrego społeczeństwa od kwestii sprawiedliwości. Zgod-
nie też opowiadają się za proceduralną teorią sprawiedliwości i ustana-
wiają podobne zewnętrzne warunki komunikacji. Podkreślają, że dys-
kurs ma być regulowany prawem. Prawo zaś jest stanowione również  
w procesie komunikacji oraz dyskursu moralnego (dotyczy tego, co po-
wszechnie dobre i obowiązujące), etyczno-politycznego (dotyczy tego, co 
dobre i obowiązujące dla określonej społeczności kulturowej, narodowej 
czy religijnej) i pragmatycznego (dotyczy tego, co użyteczne). Rawls i Ha-
bermas kładą nacisk na włączenie do dyskursu wszystkich zaintereso-
wanych stron (zasada inkluzji). Podnoszą też potrzebę równouprawnienia, 
zgodnie z którą żaden uczestnik debaty nie może być faworyzowany ani 
dyskryminowany, ale każdy ma takie same szanse wypowiedzenia się 
oraz ustosunkowania się do wypowiedzi innych. Podkreślają konieczność 
uwolnienia dyskursu publicznego spod wpływu struktur panowania i do-
minacji. Postulują też otwartość na wszystkie tematy i argumenty,  
a także możliwość późniejszej rewizji rezultatów aktualnej dyskusji. Wy-
daje się jednak, że koncepcje Rawlsa i Habermas mają charakter kon-
struktywistyczny, ponieważ odnoszą się do sytuacji idealnych, w których 
działają i debatują sztucznie uformowane podmioty o optymalnej rozum-
ności. Rawls i Habermas są obrońcami rozumu i mają podobną koncepcję 
rozumu publicznego, który jest odróżniany od rozumów niepublicznych. 
Rozum publiczny jest władzą intelektualną, dzięki której człowiek jako 
obywatel określa treść zasad politycznych na forum publicznym. Rozum 
publiczny charakteryzują określone właściwości formalne (poprawność  
w posługiwaniu się sądami i regułami dowodu) oraz wskazuje racje po-
chodzące z wiedzy potocznej, wiedzy naukowej i teorii sprawiedliwości. 
Rozum publiczny jest formą rozumności, która polega na praktyce inter-
subiektywnego ustanawiania, rewidowania i przekazywania sensów. 
Jest osadzony nie tyle w odseparowanych podmiotach, ile w przestrzeni 
komunikacyjnej między nimi. Co więcej, komunikacja jest u Rawlsa 
i Habermasa warunkiem wyłonienia się podmiotów. Odmienne sposoby 
życia lub wypowiadania się mają dla nich sens tylko wówczas, gdy ist-
nieje wspólny układ odniesień (tzw. rozum komunikacyjny). Treść ro-
zumności publicznej jest wypadkową wyartykułowanych interesów pry-

19 K. Bachmann, Konwent o przyszłości Europy, s. 52.166.



48 Ks. Karol Jasiński

Filozofia

watnych, które zostały wprzęgnięte w sieć dyskursu. Komunikacja 
między jednostkami opiera się na pewnych roszczeniach (do prawdy, do 
szczerości i do słuszności), a jej celem jest dojście do porozumienia. Do-
chodzi w niej do wymieszania się elementów empirycznych (społeczne 
i polityczne usytuowanie dyskursu) oraz rozumowych (uniwersalny cha-
rakter roszczeń). Warto też podkreślić, że rozum publiczny w ujęciu 
Rawlsa i Habermasa jest kwestią procedury, a nie elementem substan-
cjalnym. Pierwszorzędne znaczenie ma bowiem to, jaki jest kształt dys-
kursu, a nie to, na co strony zgadzają się. Rozum ten jest ostateczną in-
stancją prawodawczą w sferze publicznej. Legitymizacja zasad i praw 
następuje na drodze formalno-proceduralnej, bo tylko taka jest godna 
uznania przez autonomiczne osoby. Mamy więc do czynienia z racjonal-
nością formalną, która pomija treści i skupia się na regułach i zasadach, 
określa warunki poprawności i dopuszczalności realizacji pewnych celów. 
Ów priorytet reguł i zasad we wszystkich dziedzinach życia politycznego 
ma być gwarancją trwałości i stabilności państwa20.

Obecnie koncepcja demokracji deliberatywnej jest rozwijana głównie 
przez anglosaskich i amerykańskich uczonych (m.in. John Dryzek, Jacob 
Cohen, John Gastil, Jon Elster, Bruce Ackerman, James Bohman, Amy 
Gutmann, James D. Thompson, Iris M. Young, David Miller). Uznaje się 
ją niekiedy za odmianę teorii działania komunikacyjnego Habermasa, 
uprawianą jednak na niższym poziomie filozoficznego rozwoju i uzasad-
nienia21.

Natura demokracji deliberatywnej

Fundamentem demokracji deliberatywnej są pewne założenia antro-
pologiczne. Po pierwsze, istnieją wolne, rozumne i równe jednostki. Po 
drugie, istnieje polityczna równość oraz rozsądny pluralizm wyznań, 
przekonań i moralności. Po trzecie, ludzie w swych poglądach są zorien-
towani wspólnotowo22.

W związku z tym natury demokracji deliberatywej nie stanowi moż-
liwość głosowania, wspólnota interesów, prawa konstytucyjne czy też sa-

20 K. Bachmann, Konwent o przyszłości Europy, s. 51; A. Krzynówek, Rozum a porządek 
polityczny, s. 56–57.59.67–68.74–75.112–115.119–130.136–138; A. Smrokowska-Reichmann, Pro-
blemy z dyskursem. Czytając Jürgena Habermasa, Acta Universitatis Lodziensis. Folia Philoso-
phica 25 (2012), s. 125–129; M. Żardecka-Nowak, Demokracja deliberatywna jako remedium na po-
nowoczesny kryzys legitymizacji władzy, s. 31–32.

21 M. Walzer, Polityka i namiętność. O bardziej egalitarny liberalizm, przeł. H. Jankowska, 
Warszawa 2006, s. 136; J. Węgrzecki, Przyszłość demokracji deliberatywnej, s. 27.

22 J. Węgrzecki, Przyszłość demokracji deliberatywnej, s. 27–28.29–30.



49Źródła i charakter demokracji deliberatywnej

Studia Warmińskie 54 (2017)

morządność, ale właśnie możliwość deliberacji między poszczególnymi 
jednostkami. Świadczy ona ponadto o autentyczności demokracji, ponie-
waż wskazuje na znaczenie zaangażowania poszczególnych obywateli  
i możliwość ich realnej kontroli państwa23. Deliberacja jest zatem formą 
partycypacji w życiu społeczno-politycznym, a zwiększenie partycypacji 
poprzez zachętę do deliberacji prowadzi w konsekwencji do wzmocnienia 
samej demokracji24. Deliberacja jest więc najważniejszą aktywnością 
społeczną, która powstaje zwłaszcza w ramach stowarzyszeń. Ich wielką 
rolę na terenie Stanów Zjednoczonych podkreślał już Alexis de Tocqu-
eville, który dostrzegł podczas swojej podróży po ziemi amerykańskiej, że 
stowarzyszenia są potężnym środkiem oddziaływania społecznego. Były 
one tam powoływane w każdym właściwie celu (m.in. bezpieczeństwa, 
handlu, przemysłu, rozrywki, moralności, religii), co było związane z bra-
kiem zaufania władzy oraz z przekonaniem o samowystarczalności  
w walce z różnymi trudnościami25.

W celu dokładniejszego określenia natury demokracji deliberatywnej 
należy zatem zwrócić uwagę na samą ideę deliberacji, której istotnym 
elementem jest nie tylko wymiana poglądów między ludźmi dotyczącymi 
spraw politycznych, ale wybór odpowiedniego sposobu ich argumentowa-
nia. Ważnym warunkiem owej deliberacji jest jej uwolnienie od wpływu 
grup interesów, które dysponują znacznymi środkami finansowymi i mo-
głyby za ich pomocą wywierać presję na jej kształt. Dopiero w wyniku 
owego uwolnienia będzie ona autentyczna i doprowadzi do zmiany opinii 
politycznych poszczególnych osób26. Jedną z istotnych cech demokracji 
deliberatywnej jest zatem zdolność jednostek uczestniczących w procesie 
demokratycznym do zmiany poglądów i preferencji w rezultacie refleksji 
przeprowadzonej podczas deliberacji27. Deliberacja może zmierzać rów-
nież w kierunku redukcji preferencji irracjonalnych, odrażających ze 
społecznego punktu widzenia lub egoistycznych28.

Podstawową ideą demokracji deliberatywnej jest więc komunikacja, 
dialog i dyskusja odnosząca się do najważniejszych spraw publicznych. 
Dotyczą one nie tylko uzasadniania norm i zasad, ale również nadania 
określonej formy stosunkom i instytucjom społecznym. Należy z mocą 
podkreślić, że zasadniczym celem demokracji deliberatywnej jest prak-
tyczna organizacja działalności społeczno-politycznej oraz dochodzenie do 

23 J.S. Dryzek, Deliberative Democracy and Beyond, s. 1.
24 P.W. Juchacz, Deliberacja-Demokracja-Partycypacja, s. 21.
25 A. de Tocqueville, O demokracji w Ameryce, przeł. M. Król, t. 1, Kraków 1996, s. 192–193.
26 J. Rawls, The Law of Peoples with “The Idea of Public Reason Revisited”, Cambridge-Lon-

don 1999, s. 138–139. 
27 J.S. Dryzek, Deliberative Democracy and Beyond, s. 31.
28 J. Węgrzecki, Przyszłość demokracji deliberatywnej, s. 28.



50 Ks. Karol Jasiński

Filozofia

porozumienia za pomocą normatywnej argumentacji publicznej. Za uza-
sadnione uznaje się w niej te decyzje, które zostały podjęte w trakcie ra-
cjonalnej dyskusji prowadzonej przez równych sobie partnerów, z sza-
cunkiem wsłuchujących się w argumenty drugiej strony, rzetelnie 
oceniających dostępne informacje, rozważających rozmaite możliwości, 
spierających się na temat istotnych wartości i wybierających najlepsze  
w danym momencie rozwiązanie29.

Deliberacja wymaga zatem przynajmniej trzech elementów: elemen-
tarnej kompetencji uczestnika (potrzeba zapoznania się z materiałami 
dotyczącymi określonego zagadnienia), posiadania własnego stanowiska 
(jego sformułowanie jest wynikiem refleksji i znalezienia odpowiednich 
argumentów) oraz debaty obywatelskiej (równość szans wszystkich po-
glądów na zaprezentowanie i przedyskutowanie). Szczególnie istotną 
kwestią jest udostępnienie obywatelowi niezbędnych informacji, aby uzy-
skał on zadowalający stopień kompetencji. Dopiero bowiem wysoki stopień 
poinformowania może przyczynić się do wykrystalizowania się właściwej 
opinii na określony temat i przeprowadzenia autentycznej dyskusji30.  
W związku z tym zakres deliberacji nie może być ograniczony jedynie do 
instytucji przedstawicielskich i sądowych, ale powinien objąć swym za-
sięgiem społeczeństwo obywatelskie czy sferę publiczną w wymiarze na-
rodowym i ponadnarodowym31.

Zwolennicy tradycji kantowskiej podkreślają, że dobra deliberacja 
powinna się odznaczać następującymi cechami: możliwością konfronto-
wania naszych sądów z sądami innych ludzi, wolnością myślenia od 
przesądów, myśleniem zgodnym z własnym przekonaniem, unikaniem 
retoryki oraz wolnością od emocji. Natomiast przedstawiciele tradycji 
arystotelesowskiej zauważają, że samo myślenie jest niewystarczające. 
Człowiek niekiedy musi być zdolny do rozpoznania granic swego rozumu. 
Wówczas w celu wydania właściwego sądu winien on polegać na infor-
macji pochodzącej od innych wiarygodnych ludzi. Może też posługiwać 
się retoryką i emocjami, które są powiązane z jego przekonaniami32.

Istotną kwestią w procesie deliberacji jest ponadto używanie takich 
argumentów, którym wszyscy rozsądni ludzie byliby zdolni się podpo-
rządkować33. W związku z tym współczesne rozważania dotyczące demo-
kracji deliberatywnej są związane z namysłem, chociażby nad roszcze-

29 M. Żardecka-Nowak, Demokracja deliberatywna jako remedium na ponowoczesny kryzys 
legitymizacji władzy, s. 34.

30 P.W. Juchacz, Deliberacja-Demokracja-Partycypacja, s. 17.54–55.
31 J. Węgrzecki, Przyszłość demokracji deliberatywnej, s. 38-39.
32 A. Krzynówek, Rozum a porządek polityczny, s. 240.271–278; J. Węgrzecki, Przyszłość 

demokracji deliberatywnej, s. 38.
33 S. Macedo, Cnoty liberalne, przeł. G. Łuczkiewicz, Kraków 1995, s. 59.



51Źródła i charakter demokracji deliberatywnej

Studia Warmińskie 54 (2017)

niami rozumu, proceduralnymi i substancjalnymi kryteriami rozumnych 
racji czy też relatywizmem kulturowym34.

Ukazana powyżej natura demokracji deliberatywnej nie wyczerpuje 
się w jakimś jej jednym, konkretnym modelu, lecz domaga się raczej roz-
maitych, różniących się między sobą form. Związane są one m.in. z ilo-
ścią uczestników, ich rolą w kwestii definiowania przedmiotu dyskusji, 
metodą doboru uczestników, obecnością i rolą ekspertów, czasem trwa-
nia, zasięgiem oraz faktycznym wpływem wypracowywanych rozwiązań 
na rzeczywistość społeczno-polityczną35.

Zalety i mankamenty demokracji deliberatywnej

Jak podkreślają teoretycy demokracji deliberatywnej, jej naczelną 
wartością jest sama debata, podczas której obywatele, o ile kierują się 
rozumem publicznym, pogłębiają wzajemne zrozumienie, budują kulturę 
polityczną i nadają kierunek aktywności politycznej36. Cenne jest zatem 
prowadzenie otwartego i inkluzywnego dialogu, dokonującego się w wa-
runkach równości i wolności37. Dialog nie musi być jednak ciągły. Należy 
go rozumieć jako zdolność do wytworzenia czynnego zaufania poprzez 
poszanowanie integralności innego człowieka38. Duże znaczenie ma  
w dialogu jakość stosowanej argumentacji, zwłaszcza siły używanych 
argumentów i możliwości ich zaakceptowania przez wszystkich. Argu-
menty powinny być uczciwe i odnosić się do pewnej wizji dobra wspólne-
go, w której nie wyklucza się nikogo poza nawias wspólnoty politycznej. 
Kluczowe jest też nie tylko przedkładanie ludziom określonych argumen-
tów odnośnie do przyjęcia określonej propozycji politycznej, ale również 
przeprowadzenie nad nimi debaty39. Demokracja deliberatywna jest 
więc swoistą szkołą debaty, dialogu i sztuki argumentowania.

Ważną cechą demokracji deliberatywnej jest zatem troska o eduka-
cję obywateli, która przejawia się chociażby w wyrównywaniu różnic  
w informacji (tzw. dokapitalizowanie wiedzą)40, a także w gotowości oby-

34 A. Krzynówek, Rozum a porządek polityczny, s. 18–19.
35 B. Abramowicz, Koncepcja demokracji deliberatywnej jako odpowiedź na postulaty uspraw- 

nienia demokracji przedstawicielskiej, s. 225.
36 A. Giddens, Poza lewicą i prawicą. Przyszłość polityki radykalnej, s. 128–129; J. Rawls, 

The Law of Peoples with “The Idea of Public Reason Revisited”, s. 170–171.
37 K. Bachmann, Konwent o przyszłości Europy, s. 164; J. Węgrzecki, Przyszłość demokracji 

deliberatywnej, s. 34.
38 A. Giddens, Poza lewicą i prawicą. Przyszłość polityki radykalnej, s. 130.
39 W. Sadurski, Liberałów nikt nie kocha. Eseje i publicystyka 1996–2002, Warszawa 2003, 

s. 20–21.
40 B. Abramowicz, Koncepcja demokracji deliberatywnej jako odpowiedź na postulaty uspraw- 

nienia demokracji przedstawicielskiej, s. 225.



52 Ks. Karol Jasiński

Filozofia

wateli do uczenia się i zmiany własnych preferencji. Zdolność do zmiany 
preferencji politycznych jest jednym z istotnych celów deliberacji. Jej 
warunkiem jest znajomość rozstrzygających argumentów i umiejętność 
ich internalizacji41.

Demokracja deliberatywna jest też sposobem kształtowania opinii 
publicznej i formą pomocy w podjęciu decyzji politycznej. Stąd też decy-
zja polityczna nie musi zostać podjęta wyłącznie w wyniku głosowania, 
lecz również w wyniku wolnej od przemocy i przymusu dyskusji. Głoso-
wanie jest wprawdzie potrzebne w przypadku wielu spraw szczegóło-
wych. Natomiast gdy brane są pod uwagę podstawowe zasady życia pu-
blicznego, niezbędny wydaje się być proces deliberacji, którego wynikiem 
są opierające się na racjonalnym konsensusie normy. Konsensus obejmu-
je zatem fundamentalne zasady życia publicznego, które można rozumnie 
uzasadnić wobec wszystkich obywateli. Znajdzie on poparcie u wszystkich 
obywateli, ponieważ będą się oni czuli nie tylko jego adresatami, ale  
i współautorami42. Niemniej jednak powstaje problem wyboru reguły 
podejmowania decyzji. Wydaje się, że wybór procedury najlepszej i naj-
sprawiedliwszej jest uzależniony od rozpatrywanej kwestii lub od treści 
ludzkich preferencji. Odpowiednia procedura jest tym bardziej istotna, 
ponieważ jednym z celów demokracji deliberatywnej jest optymalizacja 
procesu podejmowania decyzji, zwłaszcza w sytuacji konfliktu. Należy 
zatem dążyć do sprawnego podjęcia decyzji i jej legitymizacji poprzez 
ukazanie odpowiednich racji, ograniczenie okresu dyskusji prowadzącej 
do podjęcia decyzji oraz krytyczną postawę wobec niej. Trzeba jednocze-
śnie być świadomym, że żadna procedura nie daje gwarancji podjęcia 
„zbawiennych” decyzji43.

Demokracja deliberatywna jest więc postrzegana jako forma partycy-
pacji społecznej. Jednak jej powodzenie jest w rzeczywistości uzależnione 
od trzech czynników: pieniędzy, norm i instytucji. Odpowiedni system fi-
nansowania metod deliberatywnych jest niezbędny, gdy chodzi o ich upo-
wszechnienie na większą skalę. Normy stanowią z kolei pożądany „za-
sób” zasilający owe metody, sprowadzający się do uświadomienia  
w edukacji obywatelskiej istnienia zespołu społecznych reguł postępowa-
nia. Wreszcie instytucjonalizacja wydaje się być koniecznym środkiem do 
tego, aby dyskurs był systematyczny i efektywny44. Czynniki powyższe 
są ważne również z tego powodu, że codzienne formy komunikacji mię-

41 K. Bachmann, Konwent o przyszłości Europy, s. 162–163.
42 M. Żardecka-Nowak, Demokracja deliberatywna jako remedium na ponowoczesny kryzys 

legitymizacji władzy, s. 30–31.
43 J. Węgrzecki, Przyszłość demokracji deliberatywnej, s. 28–29.32–33.41.
44 J. Sroka, Deliberacja i rządzenie wielopasmowe. Teoria i praktyka, Wrocław 2009, s. 66; 

J. Węgrzecki, Przyszłość demokracji deliberatywnej, s. 33.



53Źródła i charakter demokracji deliberatywnej

Studia Warmińskie 54 (2017)

dzy ludźmi na forum życia społeczno-politycznego są dalekie od ideału  
z kilku racji. Po pierwsze, w relacjach interpersonalnych widoczny jest 
raczej moment asymetrii niż równości. Po drugie, zwycięża w nich często 
argument siły, a nie siła argumentu45. Po trzecie, z racji wielkości grona 
uprawnionych do uczestnictwa w procesie demokratycznym dochodzi do 
braku konsensusu odnośnie do podstawowych zasad życia, a ich ustale-
nie często staje się wręcz niemożliwe46.

Można zatem powiedzieć, że z demokracją deliberatywną wiążą się 
także pewne problemy. Jednym z nich są trudności związane ze spełnie-
niem postulatu Habermasa, który domaga się, aby obowiązywały tylko 
te przepisy prawa, na które wyrazili zgodę wszyscy uczestnicy racjonal-
nego dyskursu47. Podstawowy kłopot polega na tym, że wszelkie prawa  
i zasady życia społecznego ustanawiane są przez obywateli, którzy jako 
istoty autonomiczne są jedynymi prawodawcami. Wynik ich debaty jest 
ostatecznym źródłem legitymizacji praw i zasad. Jednocześnie, aby mo-
gło dojść do jakichkolwiek ustaleń, jednostki muszą przestrzegać reguł 
dyskusji (postępowanie według określonych procedur), mieć odpowiednie 
kwalifikacje intelektualne i moralne, w szczególności wiedzę i wolę prze-
strzegania procedur. Napotykamy więc na swoisty regressus ad infini-
tum, tzn. żeby mogło dojść do dyskusji, muszą być już przyjęte pewne 
zasady, ale ich przyjęcie może nastąpić tylko w wyniku debaty, która 
musi się rządzić jakimiś zasadami. Demokracja deliberatywna ma więc 
trudności w dostarczeniu samej sobie odpowiedniego uzasadnienia. Nie 
znaczy jednak, że go nie posiada48.

Można wskazać jeszcze kolejne trudności. Po pierwsze, wymóg uzna-
nia przepisów przez wszystkich uczestników dyskursu wydaje się być 
niemożliwy do realizacji. Trudno sobie bowiem wyobrazić, aby mogło za-
panować między ludźmi tak daleko posunięte porozumienie np. w kwe-
stii prawa. Jest to możliwe jedynie w jakiejś sztucznej sytuacji idealnej 
lub z użyciem przymusu w niedopuszczalnym w demokracji zakresie49.

Po drugie, problematyczna jest kwestia racjonalności dyskursu jako 
fundamentu uzasadnienia zasad i norm dla członków całej wspólnoty50. 
Wydaje się, że koncepcja demokracji deliberatywnej jest oparta na micie 

45 A. Krzynówek, Rozum a porządek polityczny, s. 143.290–292.
46 K. Bachmann, Konwent o przyszłości Europy, s. 48; J. Węgrzecki, Przyszłość demokracji 

deliberatywnej, s. 28.
47 J. Habermas, Faktyczność i obowiązywanie. Teoria dyskursu wobec zagadnień prawa i de- 

mokratycznego państwa prawnego, przeł. A. Romaniuk, R. Marszałek, Warszawa 2005, s. 123.126.
48 M. Żardecka-Nowak, Demokracja deliberatywna jako remedium na ponowoczesny kryzys 

legitymizacji władzy, s. 37.
49 B. Abramowicz, Koncepcja demokracji deliberatywnej jako odpowiedź na postulaty uspraw- 

nienia demokracji przedstawicielskiej, s. 228.
50 K. Bachmann, Konwent o przyszłości Europy, s. 51.



54 Ks. Karol Jasiński

Filozofia

racjonalnego, poznającego, dyskutującego i wybierającego podmiotu. Nie 
bierze się w niej pod uwagę, że zamiast rozumu dochodzą częściej do gło-
su liczne nierówności (wynikają z zajmowanej pozycji społecznej, wiedzy, 
przekonań i szans), interesy, chęć dominacji, różne formy dyskryminacji 
czy też próby ograniczania dostępu do stanowisk, komunikacji i kształto-
wania opinii publicznej51. Ponadto uzasadnienia wszelkich zasad należa-
łoby dokonywać, jak było to widać wyżej w poglądach Rawlsa i Haber-
masa, na podstawie racjonalności publicznej. Ludzie kierują się jednak 
przede wszystkim swoim własnym rozumem, co prowadzi często do wal-
ki sprzecznych z sobą interesów prywatnych52. Nie można też zapominać 
o tym, że sama idea rozumu publicznego jest pewnym konstruktem filo-
zoficznym. Mamy nierzadko do czynienia z kilkoma koncepcjami rozumu 
publicznego. Mogą go stanowić neutralne racje podzielane przez obywa-
teli (np. B. Ackerman), namysł prowadzony przez racjonalne i wyznające 
różne wartości jednostki w ramach idealnego dyskursu (np. J. Haber-
mas), treści obecne w tomistycznej tradycji prawa naturalnego (np. John 
Finnis), osoby osądzające uprawnione działania innych ludzi (np. David 
Gauthier), założenia liberalizmu politycznego (np. J. Rawls)53. Niektórzy 
posługują się też wyrażeniem rozumu publicznego, ale jednocześnie nie 
określają bliżej jego sensu. Ograniczają się jedynie do podania zasad, na 
których powinna być oparta idealna procedura deliberatywna. Zasady są 
dwojakiego rodzaju: formalne (wzajemność, jawność, odpowiedzialność)  
i substancjalne (wolność, zapewnienie rozwoju szans i możliwości)54.

Problematyczny jest zatem proceduralny charakter owego rozumu. 
Zakłada się bowiem, że poszczególne osoby mogą mieć różne koncepcje 
dobra i jednocześnie opowiadać się zgodnie po stronie racjonalności pro-
ceduralnej i demokratycznych procedur. Tymczasem wydaje się, że regu-
ły demokratyczne nie są całkowicie neutralne aksjologicznie55. Również 
filozoficzne i polityczne przekonania poszczególnych osób nie są neutral-
ne aksjologicznie, ale wspierają się na jakiś milcząco przyjętych założe-
niach dotyczących wartości56. Zresztą dobrze urządzone społeczeństwo 

51 M. Żardecka-Nowak, Demokracja deliberatywna jako remedium na ponowoczesny kryzys 
legitymizacji władzy, s. 38.

52 B. Abramowicz, Koncepcja demokracji deliberatywnej jako odpowiedź na postulaty uspraw- 
nienia demokracji przedstawicielskiej, s. 226.

53  S. Freeman, Deliberative Democracy: A Sympathetic Comment, Philosophy and Public 
Affairs 4 (2009), s. 396-397.

54 A. Krzynówek, Rozum a porządek polityczny, s. 213–231; J. Węgrzecki, Przyszłość demo-
kracji deliberatywnej, s. 32.

55 M. Żardecka-Nowak, Demokracja deliberatywna jako remedium na ponowoczesny kryzys 
legitymizacji władzy, s. 33.

56 B. Abramowicz, Koncepcja demokracji deliberatywnej jako odpowiedź na postulaty uspraw- 
nienia demokracji przedstawicielskiej, s. 228.



55Źródła i charakter demokracji deliberatywnej

Studia Warmińskie 54 (2017)

demokratyczne nie tylko pozwala realizować różne koncepcje dobra, ale 
i samo może być przez obywatela postrzegane jako rodzaj dobra. Jest ono 
rozumiane szerzej niż dobro jednostkowe, a uczestnictwo w nim może 
znacznie umocnić dobro każdej osoby. Dobro społeczeństwa urzeczywist-
nia się zatem najpełniej, gdy się w nim uczestniczy. Ponadto jednym  
z celów samej debaty jest promowanie określonych cnót moralnych (np. 
uczestnictwa, komunikatywności, szacunku dla poglądów innych)57. Nie 
można bowiem zapominać o tym, że demokracja deliberatywna ma nie 
tylko charakter proceduralny, ale również treściowy58.

Brak odniesienia do dobra sprawia, że pojawia się pytanie o możli-
wość dojścia do wspomnianego wyżej konsensusu. Procesowi deliberacji 
zaczyna też grozić niebezpieczeństwo manipulacji, której może on podle-
gać ze strony wielu osób. Państwo powinno zatem pośrednio stymulować 
proces deliberacji poprzez wzmocnienie tych ludzi, których interesy są 
zagrożone59.

W związku z tym, że w dotychczasowej wizji demokracji deliberatyw-
nej nie bierze się pod uwagę tak ważnych kwestii, jak dobro wspólne czy 
obiektywna natura ludzka, możliwe jest sformułowanie nieco innego mo-
delu demokracji, który może jednak czerpać inspirację z demokracji deli-
beratywnej. Określa się go niekiedy roboczo jako „deliberatywna oparta 
na wartościach podstawowych demokracja”60. Wydaje się zatem, że ten-
dencja deliberatywna, zapoczątkowana przez autorów myślących w pa-
radygmacie liberalizmu i teorii działań komunikacyjnych, może być 
zatem kontynuowana i twórczo rozwijana w ramach innej tradycji my-
ślowej61.

Demokracji deliberatywnej zarzuca się jednak – i to jest na pierw-
szym miejscu – że jest projektem utopijnym, słabo powiązanym z co-
dzienną praktyką. Wydaje się, że jest niemożliwe spełnienie całego  
szeregu jej istotnych warunków, takich jak: otwartość, inkluzyjność, dia-
logiczność, rozumność, równość, wzajemność, wolność od nacisków, 
transparentność, skupienie się na debacie i dobru ogółu. Zwraca się też 
uwagę, że ideały deliberacji trudno urzeczywistniać w dużych, heteroge-
nicznych społeczeństwach. Jeśli w ogóle, to sprawdzać się one mogą tyl-
ko w małych społecznościach. Wydaje się, że modele społeczności poli-
tycznej, mające na celu włączenie obywateli do procesu podejmowania 

57 M. Żardecka-Nowak, Demokracja deliberatywna jako remedium na ponowoczesny kryzys 
legitymizacji władzy, s. 35.

58 A. Giddens, Poza lewicą i prawicą. Przyszłość polityki radykalnej, s. 130; J. Węgrzecki, 
Przyszłość demokracji deliberatywnej, s. 30–31.

59 A. Krzynówek, Rozum a porządek polityczny, s. 145–146.
60 J. Węgrzecki, Przyszłość demokracji deliberatywnej, s. 41.
61 Ibidem.



56 Ks. Karol Jasiński

Filozofia

decyzji, tworzą zwykle wąskie grupy oderwanych od życia ekspertów, 
którzy następnie pragną nimi zainteresować decydentów i samych oby-
wateli62.

Czy demokracja deliberatywna jest faktycznie kolejną utopią w dzie-
jach myśli społeczno-politycznej? To zależy, co rozumiemy przez delibe-
ratywną demokrację. Jeśli mamy na myśli system, w  którym wielkie 
masy obywateli debatują i  podejmują decyzje dotyczące licznych istot-
nych kwestii związanych z rządzeniem, wówczas taki system jest rzeczy-
wiście utopią. Nasza wiedza o  ograniczonym zainteresowaniu polityką, 
niskim poziomie wiedzy politycznej obywateli nie pozwala bowiem są-
dzić, że współczesne demokracje mogą mieć wysoki poziom uczestnictwa 
i  deliberacji. Jeśli jednak przez demokrację deliberatywną rozumiemy 
dobrze zaprojektowany system demokratyczno-konstytucyjny, w którym 
odpowiednio korzysta się z  zasady politycznej reprezentacji i  przekazy-
wania władzy, a rządzący są rozliczani przed obywatelami, wówczas taki 
system może mieć charakter deliberatywny. System taki zależy od do-
brze zaprojektowanych instytucji, poziomu liderów politycznych, istnie-
nia wolnych i odpowiedzialnych mediów oraz centrów badawczych, które 
zmuszają polityków do wysokiego standardu racjonalnego uzasadniania 
decyzji politycznych. W systemie tym dużo zależy także od samych oby-
wateli, którzy winni mieć szacunek dla racjonalnej debaty oraz potrzebę 
podnoszenia swoich kompetencji. Należy też szukać miejsca dla ich bez-
pośredniego i twórczego oddziaływania63.

Zakończenie

Powyższe analizy dotyczyły demokracji deliberatywnej i koncentro-
wały się na nakreśleniu jej początków i natury oraz wskazaniu jej zalet  
i mankamentów.

Okazuje się, że demokracja deliberatywna jest formą ustrojową pań-
stwa, która dopiero od niedawna doczekała się pogłębionej refleksji  
i teoretycznego opracowania. Jak zauważa Adam Grobler, demokracja 
w nowoczesnym państwie nie ma z reguły innej formy niż parlamentar-
na, a współczesny parlament nie ma innej formy niż partyjna. Ważnym 
zadaniem staje się zatem troska o to, aby partie ewoluowały w  stronę 
współpracy między sobą i aktywizacji obywateli poprzez włączanie ich do 

62 B. Abramowicz, Koncepcja demokracji deliberatywnej jako odpowiedź na postulaty uspraw- 
nienia demokracji przedstawicielskiej, s. 224.

63  S. Macedo, Demokracja stanowi wyraz szacunku dla podstawowej równości moralnej 
wszystkich obywateli, Filozofuj! 5 (2015), s. 22.



57Źródła i charakter demokracji deliberatywnej

Studia Warmińskie 54 (2017)

debaty publicznej. Rozwój sfery politycznej winien więc zmierzać, w prze-
konaniu Groblera, w kierunku demokracji deliberatywnej64.

Demokracja deliberatywna jest niewątpliwie ciekawym projektem,  
w którym zwraca się uwagę na wiele istotnych elementów życia publicz-
nego. Istotną rolę spełnia tu sama debata, w której żywo mogą uczestni-
czyć obywatele, posługując się rzetelną argumentacją. W jej wyniku 
kształtuje się opinia publiczna i podejmuje się decyzje polityczne.  
W związku z tym ważna staje się permanentna edukacja obywateli, dzięki 
której jest również budowana polityczna kultura danego społeczeństwa.

Naturalnie projekt demokracji deliberatywnej znaczony jest pewny-
mi mankamentami. Razi przede wszystkim zbyt proceduralny jego cha-
rakter. Za mocno akcentuje się też w nim potrzebę neutralności aksjolo-
gicznej w sferze politycznej. Brak jakiejś formy dobra wspólnego może 
bowiem utrudniać chociażby dojście do porozumienia między ludźmi. 
Wykazuje się on też zbytnim optymizmem odnośnie do racjonalności po-
stępowania ludzkiego, zwłaszcza w sferze społeczno-politycznej, oraz 
możliwości powszechnej zgody w kwestii podstawowych zasad życia 
wspólnego.

Wydaje się, że demokracja deliberatywna nie jest jednak czystą uto-
pią. Nie można wprawdzie zrealizować wszystkich jej założeń, ale przeję-
cie pewnych jej elementów, oparcie ich na określonym fundamencie ak-
sjologicznym i zaszczepienie w obecnej formie ustroju demokratycznego 
jest wręcz wskazane. W czasach znaczonych atomizmem, izolacją i bra-
kiem wzajemnego zaufania może warto wzbudzić w ludziach potrzebę 
zaangażowania się, otwarcia i szczerej debaty dotyczącej nie tylko bieżą-
cych, często trudnych spraw, ale także określonej wizji przyszłości.

 
 

ŹRÓDŁA I CHARAKTER DEMOKRACJI DELIBERATYWNEJ

Artykuł składa się z trzech części. W pierwszej wskazano na historyczne korzenie 
demokracji deliberatywnej (republikanizm, utylitaryzm, pragmatyzm, filozofię Johna 
Rawlsa i Jürgena Habermasa). W drugiej omówiono główne założenia i idee demokra-
cji deliberatywnej (deliberację, uczestnictwo, dialog, perswazję, argumentację, porozu-
mienie, zmianę poglądów). Natomiast w trzeciej części zaprezentowano katalog cech 
pozytywnych tej demokracji (tworzenie kultury politycznej, rozwijanie umiejętności 
argumentacji, znaczenie edukacji, kształtowanie opinii publicznej, partycypację oby-
wateli), jak również naświetlono problemy rzutujące na proces samego funkcjonowania 

64 A. Grobler, Program partii programem narodu, Filozofuj! 5 (2015), s. 16.

(STRESZCZENIE)



58 Ks. Karol Jasiński

Filozofia

demokracji deliberatywnej (proceduralizm, neutralność aksjologiczną, brak dobrych 
racji, brak powszechnego porozumienia, utopijność).

THE SOURCES AND NATURE OF DELIBERATIVE DEMOCRACY

The article relates to deliberative democracy and focuses on identifying its ori-
gins, nature, and indicating its positive and problematic aspects. The article has three 
parts. In the first part the author indicates the historical origins of deliberative de-
mocracy (republicanism, utilitarianism, pragmatism, philosophy of J. Rawls and  
J. Habermas). The second part contains a discussion of the main assumptions and 
ideas of deliberative democracy (deliberation, participation, dialogue, persuasion, ar-
gumentation, agreement, change of views). The third part presents the good features 
(formation of political culture, developing the skills of argumentation, importance of 
education, formation of public opinion, participation of citizens) and some problems of 
deliberative democracy (proceduralism, axiological neutrality, lack of good reasons, 
lack of universal agreement, utopianism).

(SUMMARY)



FILOZOFIA

Ryszard Podgórski
Wydział Nauk Społecznych
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

The Modern Idea of Progress  
by Jean A. Condorcet

 
Słowa kluczowe:  empiryzm, scjentyzm, matematyzacja, industrializm, filozofia postępu.

Keywords: 	 empiricism, scientism, mathematization, industrialism, philosophy of pro- 
		  gress.

Introduction

With the transformations in geography, economy and politics, the 
new approach to the human being emerged. Humanism shaped the en-
tire culture of the renaissance period through which the people of scien-
ce and philosophy, literature and painting, as well as architecture and 
sculpture referred to the ancient Hellas describing the man as the su-
preme value in the world of nature. The aim of that approach was to 
develop man – humanist characterised by an investigative attitude 
expressed in inquisitiveness and boldness of formulated conclusions. 
This applied mainly to the mathematicians. Over two centuries, mathe-
maticians accomplished almost simultaneously discoveries of funda-
mental importance, such as logarithms (Neper, Kepler), probability cal-
culus (Pascal), analytical geometry (Fermat, Cartesius, Clairaut, Monge) 
or differential and integral calculus (Fermat, Cartesius, Newton, Leib-
niz, Bernoulli brothers, Euler, Lagrange). August Comte was a passiona-
te reader of mathematics by Lagrange. Thanks to mathematics, progress 
occurred in astronomy, particularly thanks to Galileo, Kepler, Huygens 
and Newton (law of universal gravitation, elliptical motion of planets, 
phenomenon of the tides, and shape of the Earth). During 18th c, the 

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624

Adres/Adresse: dr Ryszard Podgórski, Katedra Aksjologicznych Podstaw Edukacji, Uniwersytet 
Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, ul. Prawocheńskiego 13, 10-007 Olsztyn, rp.socjologia@vp.pl.



60 Ryszard Podgórski

Filozofia

Englishman Halley and Frenchmen Bouguer, Maupertuis and Laplace 
shared the views of Newton. Mathematic formulas gave the impulse to 
the experiments by Torricelli who proved the existence of atmospheric 
pressure and vacuum. Fahrenheit, Réamur and Celsius, on the other 
hand, improved thermometers, which allowed Black, a Scotsman, to de-
termine the specific heat of a certain number of bodies and to establish 
calorimetry. The 18th c allowed discoveries by Franklin, Musschenbro-
ek, Boyle and Priestley and the Frenchman Lavoisier, which led to the 
establishment of modern experimental chemistry. As August Comte 
was interested in natural sciences, it must be said that those sciences 
developed slower. However, at that time the concept of permanence of 
species was being replaced by the concept of evolution by Georges  
L. Buffon (1707–1788)1. That concept, later proven by Charles Darwin, 
was important for the Spencerian theory of evolution of the society.  
The period of 16th through to 18th c, and mainly the 19th c, was a signi-
ficant time of interactions between science and technology. Great disco-
veries and technological inventions (H. Soles, A. G. Bell, E. W. Sie- 
mens, T. A. Edison, K. F. Benz, G. Daimler, R. Diesel, A. i L. Lumiére,  
W. C. Roentgen, G. Marconi) proved the inventiveness of artisans and 
specialists. Against the background of social transformations, the ideas 
abolishing the absolutism of the enlightenment and modern progress 
theories were born.

The idea of progress of Jean Antoine Nicolas de Condorcet (1743–1794) 
emerged during the times of French Revolution. Condorcet, as suitable 
for the revolutionary thinker believing in the rational progress of human 
capacities, dismissed the Christian ideals. He believed in the capacity of 
the human brain and that the industrialisation of Europe will bring so-
cial order2. As a participant of the French Revolution, he wrote the first 
version of the Declaration of the rights of Man and of the Citizen (dated 
26 August 1789). His statements show the post-revolutionary image of 
social life deprived of religion3. In his proposed theory of progress, he 
questioned the European order from the times of Classical Hellas until 
the 15th c. In his theory, he questioned the social authorities, religious 
life and accepted the values of worldly life and permanence of the laws 
of the nature. The progress theory of Jean A. Condorcet was expressed 
in the work “Sketch for a Historical Picture of the Progress of the Hu-
man Mind” from 1794. August Comte (1798–1857), the founder of positi-

1 See: B. Russel, Dzieje zachodniej filozofii, Warszawa 2012, pp. 751–752.
2 See: Z. Drozdowicz, Filozofia Oświecenia, Poznań 2006, p. 112.
3 See: H. J. Berman, C.J. Reid, Max Weber as legal historian, in: S. Turner (ed.), The Cam- 

bridge Companion to Weber, Cambridge 2000, p. 230.



61The Modern Idea of Progress by Jean A. Condorcet

Studia Warmińskie 54 (2017)

vism, reformer of sciences and father of sociology was of major importan-
ce for popularisation of that theory4. 

1.  Modern references to the theory of progress  
by Condorcet

From the political perspective, the notion of progress had its begin-
ning in 17th c in the literary discussions at the “Commision des in-
scription et medailles” in Paris where Charles Perrault (1628-1703) and 
Bernard Fontenelle (1657–1757) referred to the modern culture and at-
tempted to define the criterion of progress. C. Perrault, in the dialogues 
“Paralléle des Anciens et des Modernes”, pointed at two dimensions of 
human progress; science and arts. On the other hand, B. Fontenelle saw 
progress as the process of gathering experience and applying the ap-
propriate method. He saw the criterion of progress in the field of epistemo-
logy because in his opinion the level of knowledge is “measured universally 
by the method of thinking in accomplishing cognitive certainty”5. In this 
way, Fontenelle sought to defend the Cartesian method as the expression 
of scientific accomplishments of the “new times” and progress (cognitive) 
that would become the path of modern scientific accomplishments6.

The 18th c opened to cognitive progress (epistemology) that became 
the core of historical progress. Voltaire (1694–1778) used the notion of 
progress in that sense and Robert Turgot (1727–1781) formulated  
a more precise definition of it. Turgot presented his views in his 1750 
speech “Discours sur l´histoire universalle” in which he presented the 
extensive programme of historical research on the subject of humanity 
progressing towards perfection. Turgot wanted to conduct analysis of the 
stages of human progress, defining the causes and outcomes by means of 
history. Like his 17th c predecessors, he attributed the major role to the 
cognitive progress. He saw progress in rational premises, i.e. in the co-
gnitive capacity of human mind, rational progress occurring through 
science and knowledge. His friend Jean Antoine Condorcet (1743–1794) 
implemented his programme7. J.A. Condorcet presented a programme of 
historical progress in the work “E squisse d´un tableau historique des 
progrés de l´esprit humain”, published in 17948.

4  See: R. A. Podgórski, Historia myśli społecznej. Od antyku do współczesności, Poznań 
2012, p. 97.

5 See: Z. Kuderowicz, Filozofia nowożytnej Europy, Warszawa 2014, p. 444. 
6 See: Filozofia Francuska XIX wieku, Selection made by B. Skarga, Warszawa 1978, p. 283.
7 See: Ibidem, pp. 444–445. 
8 See: Ibidem, p. 445.



62 Ryszard Podgórski

Filozofia

Condorcet presented alternative views to those of Jacques-Bénigne 
Bossuet (1627–1704). He presented the laic mechanism of progress that 
was to take place through development of knowledge and science. In his 
outline of the development of humanity, Condorcet highlighted that be-
cause the man has the ability of improving thanks to own mind, the 
progress of humanity takes place as the outcome of human efforts witho-
ut intervention of divine factors. The history of humankind appears in 
his philosophy as a linear continual process progressing along an 
upward line and his description of the progress encompasses not only 
the past but also the future. In this way, Condorcet presents the per-
spective of further development of humankind towards a system com-
pliant with the laws of the nature and the entire elimination of suffe-
ring. Condorcet expected complete elimination of diseases thanks to 
progress in medicine while he limited the death of man solely to the dy-
namic factors and actually the lack of them. For August Comte, Condor-
cet’s idea was the guiding principle in developing the “first philosophy”. 
It also influenced Helvétius and Holbach9.

Condorcet combined the idea of progress with the belief in the iden-
tity of the human nature concerning the intellectual abilities identical 
for all the nations. Transferring scientific accomplishments of one nation 
to other nations is the natural process and condition for progress embra-
cing the entire humankind. Progress also takes place through transfer of 
the accomplishment of earlier generations to the subsequent generations 
and continual absorption of the accomplishments of the past. Based on 
those assumptions, the idea of cumulative nature of historical develop-
ment emerges, i.e. understanding it as the process of gradual and perpe-
tual gathering of knowledge and gaining higher and higher efficiency of 
mind. In this way, progress according to Condorcet resembles gradual 
evolution represented by enrichment of human culture with scientific 
goods. Condorcet also explained the mechanisms of progress, highlighted 
the role of outstanding individuals, particularly inventors and scientists, 
whose accomplishments influenced the development of civilisation. This 
was linked to stressing the role of cognition, which he understood as the 
act of thought occurring in the scientist’s mind thanks to his own effort. 
Condorcet further complemented that individual thread by indicating 
the role of human community. Passing the cognitive accomplishments of 
preceding generations to the subsequent ones by means of education was 
an important element in the development of humanity. Thanks to that 
process, the knowledge of each subsequent generation is at a higher le-

9 See: Ibidem, p. 445. 



63The Modern Idea of Progress by Jean A. Condorcet

Studia Warmińskie 54 (2017)

vel. That view of Condorcet’s proves that accumulated human knowled-
ge, thanks to proliferation, becomes the property of humanity in general. 
Condorcet also indicated the inhibitors to human progress that included 
political factors, by means of which the political authority, purposefully 
spreading misconceptions and opinions contrary to the laws of nature, 
built despotism, which is an obstacle on the road of progress. In that 
way, Condorcet drew attention to the struggle of cognition with super-
stitions of political (despotism) and religious (clericalism) nature. The 
outcome of that conflict, Condorcet believed, was decided thanks to hu-
manity’s abilities to obtain knowledge of the law of nature and thanks to 
proliferation of human knowledge (education). In that, way Condorcet 
was building a liberal social order based on equality of all people before 
the law and full tolerance10. Condorcet attributed an important role to 
the belief concerning intellectual capacities identical to all nations and 
consequently built the theory of progress based on its universal human 
reach. Progress was also of a cultural nature because each nation passes 
its scientific accomplishments to the subsequent generations. We may 
assume then that culture, according to his understanding, cumulates the 
process of the gradual and continual gathering of different fields of 
sciences thanks to which the human mind becomes increasingly effi-
cient. Therefore, progress according to Condorcet resembles gradual evo-
lution taking place through material goods on the one hand and cultural 
goods on the other11. 

Condorcet devoted much attention to the mechanisms influencing 
social progress. He also highlighted the role of outstanding individuals, 
particularly inventors and scientists whose accomplishments influenced 
civilisation’s development. Condorcet drew attention to the occurring dif-
ferences and disproportions dividing people that resulted from the mate-
rial status, different physical fitness and differences in education. Accor-
ding to him, those inequalities resulted from social inequalities but were 
necessary as they were consequences of differences in talents and for-
med the base of the natural division of the society into classes12. It could 
be said that those views of Condorcet resulted from the natural law. The 
natural laws are the innate human laws and they result from the eter-
nal order as the first elements of human nature. Consequently, the so-
cial order based on the natural law existed to reconcile the rights of the 

10 See: Ibidem, p. 447. 
11 See: Ibidem, p. 446. 
12 See: A.N. Condorcet, Szkic obrazu postępu ducha ludzkiego poprzez dzieje, translated by 

E. Hartleb and J. Strzelecki, Warszawa 1957, p. 219; L. Kołakowski, Filozofia pozytywistyczna, 
Warszawa 2009, p. 40.



64 Ryszard Podgórski

Filozofia

individuals. According to that concept, man, by nature, was a free being 
that may manage his actions. That is why the human being had no right 
to waive those rights, which were confirmed by John Locke (1632–1704) 
in the Traité sur la tolérance of 1767. The author of the “Letters Concer-
ning Toleration” expressed the subjectivity of those rights through free-
dom and ownership. Condorcet on the other hand claimed that human 
rights result from nature and searching for them outside nature is an 
offence against the nature itself. Consequently, in his opinion, the hu-
man being is a feeling being able to think and to assimilate moral 
notions13. That is why, according to him, the “art of social coexistence 
would accomplish its goal then – that is to secure for all the ability of 
exercising all their rights to/for which the nature created (for) them”14. 
Hence, it is possible to assume that Comte, reading his views in which 
he stated that the “time will come when the sun will be shining for the 
free people accepting no other lord but their own mind; when tyrants 
and slaves, priests and their stupid and hypocritical tools will exist only 
in the history and the theatre”15. According to Condorcet, universalisa-
tion of education would cause the gradual disappearance of dependences 
and, thanks to that, each human being possessing their own rights will 
be capable of interpreting them by applying their own mind. Condorcet 
furthered this theory with the role of community. He combined the influ-
ence of science and education as passing the cognitive accomplishments 
to subsequent generations16. He considered the elements that disorgani-
sed the factors of progress. In his opinion, the inhibitors of progress did 
not originate from progress itself or development of education but from 
superstitions and opinion contrary to the law of nature. Superstitions 
support despotism, the major culprit of all the obstacles on the road of 
progress and they were expressed by disapproval for tolerance. Hence, 
progress based on education would favour further development of scien-
ces forcing social progress. According to Condorcet, mathematics would 
play an important role in the future society and hence, the future era 
would be the era of statisticians computing and selecting the best solu-
tions for social issues from that perspective17. 

13 See: Ibidem, p. 120–157. 
14 See: Ibidem, p. 212.
15 See: Ibidem, p. 218. 
16 See: Z. Kuderowicz, Filozofia nowożytnej Europy, p. 446.
17 See: A.N. Condorcet, Szkic obrazu postępu ducha ludzkiego poprzez dzieje, p. 218.



65The Modern Idea of Progress by Jean A. Condorcet

Studia Warmińskie 54 (2017)

2.  Towards the conclusion

The philosophy of progress emerged then as a specifically European 
phenomenon only during the 18th c with the progress of secularisation 
and divergence from Christian traditions. In addition, the notion of pro-
gress was realised only at the end of that century. Progress was first 
noticed in science and knowledge, a fact referred to as something evi-
dent. However, obviously, it was impossible to stop only on development 
of knowledge. To get to the idea of universal progress occurring in all the 
aspects of life, not only science but of the human being in general, it had 
to be assumed that cognitive development also leads to moral develop-
ment of human beings. The idea of progress had to be expanded to cover 
ethics. That became possible only through the assumption that lack of 
knowledge, ignorance and superstition were the sources of all evil. That 
is why the idea of progress was always linked to the belief that the true 
ethics was based on the mind. At the same time, it was to serve critique 
of the contemporary, traditional ethical views. Moral improvement of 
man was to be represented by rejecting the established beliefs and expo-
sing them as superstitions. Wars, human feelings and passions but also 
religion and tradition were the major enemies of the progress of humani-
ty. It also had to be assumed that human nature might be shaped ap-
propriately by changing the law and social institutions. From the very 
beginning, the enlightenment version of the progress idea was linked to 
that of “social engineering”, reorganisation of the entire society in line 
with the rational postulates. This required reference to the natural 
sciences, which Comte did18. August Comte also considered scientific co-
gnition as the causative force of progress of humanity19. He wrote: “we 
will position, without hesitation, intellectual development in the first 
place as the principle of the entire human evolution […] social evolution 
is inseparable from evolution of intelligence”20. August Comte assumed, 
however, that progress of science would contribute to industrial progress 
and that in turn would lead to development of social and moral progress. 
The 20th c, (not 19th?) sometimes referred to as the “age of progress” bro-
ught the true meaning of that notion21. Here the vision of progress pene-
trates not only almost all social theories of evolutionism by Saint-Simon, 

18  See: Z. Krasnodębski, Genealogia idei postępu, http://www.omp.org.pl/pokazZalacznik.
php?idZalaczniki=11 ( 11.07.2016).

19 See: B. Skarga, Comte. Renan. Claude Bernard, Warszawa 2013, p. 41.
20 A. Comte, Metoda pozytywna w szesnastu wykładach, abbreviated by J. Rigolage, translated 

by W. Wojciechowska, Warszawa 1961, p. 234 and 242. 
21 See: P. Rossi, Zatonięcia bez świadka. Idea postępu, translated by A. Dudzińska-Facca, 

Warszawa 1998, p. 45.



66 Ryszard Podgórski

Filozofia

Spencer, Morgan and Durkheim but also the dialectic theory of history 
by Hegel and Marx. The penetration of that idea into the general con-
sciousness was the core of that solution. The level of social life of ordina-
ry people was so difficult to accept that they referred to the Christian 
hope on the one hand and on the other to the socialist ideals supported 
by social aspirations equalising all people materially. According to Piotr 
Sztompka, the age of optimism concerning science, technology and indu-
strialisation brought in the totalitarian systems of the 20th c, two world 
wars, death camps, fundamentalism, international conflicts, terrorism, 
climate changes and nuclear hazards. Similarly, Robert Nisbet claims 
that during the last decades of the 20th c it reached the gates of death22. 

NOWOŻYTNA IDEA POSTĘPU JEANA A. CONDORCETA

Wiek XVIII otwiera się na postęp poznawczy (epistemologia), który staje się rdze-
niem postępu historycznego. Sprecyzował je bliżej Robert Turgot (1727–1781). Wiele 
wniósł w pojęcie postępu odczyt Turgota pt. Discours sur l´histoire universalle z 1750 r., 
w którym przedstawił szeroki program badań historycznych, przedmiotem którego jest 
ludzkość zmierzająca do doskonałości. Program Turgota realizował zaprzyjaźniony 
z nim Jean Antoine de Condorcet (1743–1794). Wykładnię swojego programu postępu 
historycznego zawarł w E squisse d´un tableau historique des progrés de l´esprit humain 
(Szkic obrazu postępu ducha ludzkiego poprzez dzieje). Był to rok 1794 i w tym roku 
Condorcet został uwięziony. J.A. de Condorcet zaproponował świecki mechanizm po-
stępu, który miał się odbywać poprzez rozwój wiedzy i nauki. W swym zarysie rozwoju 
ludzkości Condorcet podkreślał, że postęp ludzkości następuje dzięki wysiłkom ludzi 
bez ingerencji czynników boskich. Człowiek bowiem posiada zdolność do doskonalenia 
się dzięki własnemu rozumowi. Dzieje ludzkości rysują się w jego filozofii jako proces 
linearny, ciągły, przebiegający po wznoszącej się linii, przy czym opis postępu obejmu-
je nie tylko czasy minione, ale również przyszłość. W ten sposób Condorcet przedsta-
wił perspektywę dalszego rozwoju ludzkości w kierunku ustroju zgodnego z prawem 
natury i  całkowitej eliminacji cierpień. Właśnie ten pogląd Condorceta będzie przy-
świecał Augustowi Comte’owi (1798–1857) przy budowaniu „filozofii pierwszej” oraz 
Claude’owi Adrienowi Helvétiusowi (1715–1771) i  Paulowi Henry’emu d´Holbachowi 
(1723–1789).

22 See: R. Nisbet, History and Idea of Progress, New York 1980, pp. 10–46.

(STRESZCZENIE)



67The Modern Idea of Progress by Jean A. Condorcet

Studia Warmińskie 54 (2017)

THE MODERN IDEA OF PROGRESS BY JEAN A. CONDORCET

The 18th century is the opening to cognitive progress (epistemology) which beco-
mes the core of historical progress. They were defined more precisely by Robert Turgot 
(1727–1781). Turgot’s lecture entitled Discours sur l´histoire universalle of 1750 signifi-
cantly contributed to the notion of “progress”. The lecture presented a broad program-
me of historical studies whose object was humanity striving for perfection. Turgot’s 
programme was implemented by his friend Jean Antoine de Condorcet (1743–1794). 
He contained the interpretation of his programme of historical progress in Esquisse 
d´un tableau historique des progrés de l´esprit humain (A sketch of the picture of pro-
gress of human spirit through the ages). It was 1794 and in that year Condorcet was 
imprisoned. Jean Antoine de Condorcet proposed a secular mechanism of progress 
which was to take place through development of knowledge and science. In his outline 
of the development of humanity, Condorcet emphasised that the progress of humanity 
occurs because of efforts of people without interference of divine factors. Man is able to 
improve due to his own mind. The history of humanity is presented in his philosophy 
as a linear, continuous process taking place along a rising line, whereas the description 
of progress includes both past times and the future. In this way, Condorcet showed the 
perspective of further development of humanity in the direction of a system consistent 
with the law of nature and the complete elimination of suffering. This view of Condor-
cet motivated August Comte (1798–1857) when he built the “first philosophy”, and 
Claude Adrien Helvétius (1715–1771) and Paul Henry d´Holbach (1723–1789).

(SUMMARY)





FILOZOFIA

Anzhela Boiko
Wydział Filozofii i Nauk Politycznych
Czerkaski Państwowy Uniwersytet Technologiczny

Prognostic Role of Philosophy of Education

 
Słowa kluczowe:  filozofia edukacji, funkcja prognostyczna, technologia społeczna, edukacja.

Keywords: 	 philosophy of education, prognostic function, social technology, education.

Philosophy of education is a reflection in the field of pedagogical 
techniques, in modern terminology it is in the field of educational tech-
nology. Education is an instrument and a portal of experience and know-
ledge transfer, philosophical load in this context means understanding of 
both a particular technology transfer of knowledge and understanding of 
the purpose of knowledge transfer. In the final version it is a construc-
tion of a society with the defined (desired, predicted) parameters.

Education is closely linked to issues of philosophical anthropology, 
because it also comprehends problems of a person formation and deve-
lopment. Meaningfulness is a principal characteristic feature of educa-
tion. Education has to answer the questions, “Whom to teach?” and 
“Why teach?”, “ What are the tools to teach with?”.

Knowledge transfer forms the ability to “operate” in a certain histo-
rical era, to realize not only the events of the time, but also dominant 
ideas to leave for the upcoming generations.

And if knowledge is a proven by experience result of perception, ac-
cumulation and systematization of knowledge, its analysis is likely to 
contribute to building for prediction and modelling of certain social 
events and concepts. That means that we move to the level when the 
philosophy of education can perform prognostic and modelling functions.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624

Adres/Adresse: prof. Anzhela Boiko, The Department of Philosophy and Political Science, 
Cherkasy State Technological University, bul.  Shevchenko 460, 18000   Cherkasy, Ukraina, 
angelaboyko7@gmail.com.



70 Anzhela Boiko

Filozofia

However, the predictions are possible only under conditions of high 
quality and creative assimilation of knowledge, clear-cut ideas and con-
cepts.

A human being is the only creature who can transfer acquired know-
ledge. Therefore, the problem of knowledge transfer is a social one. The 
society produces a social “filter” that is what knowledge is necessary for 
the functioning of a society, which should be of general and limited natu-
re. Education is understood not only as a kind of social activity, the rese-
arch of which involves searching for the most effective means of pre-
serving and transferring of accumulated knowledge. In this context the 
formation of a social person comes to the fore. After all, the knowledge 
transfer involves the ability to use it. Knowledge transfer is not limited 
to a certain sphere of a society. Knowledge transfer is a process creating 
a society (for example, by nationality, that is why now the attention of 
many researchers is focused on the Finnish education system, the parti-
cularities of British education, American approaches in education) and 
the process that has global signs, especially in the conditions of the pre-
sent information society, multiculturalism, the use of the latest informa-
tion technologies, interdisciplinary studies. German philosopher Max 
Sheller emphasizes these very features and understands education as  
a global problem. He writes: “If throughout previous history big cultural 
regions developed these three kinds of knowledge in their own way (for 
instance, India developed redemptive knowledge and vital-psychic tech-
nique to acquire power over himself, China and Greece developed educati-
ve knowledge; West starting with XII ct. developed labor knowledge of 
positive sciences), nowadays there is a need to level and at the same time 
complement these one-way soul directions”1. Knowledge transfer or wider 
education as a social technology serves as the “architecture of future”2.

Since the first issue of conscientious attitude to the knowledge trans-
fer and social experience occurred in antiquity, it is appropriate to em-
phasize that education as a conscious education is a civilizational attribu-
te of a society, the society-forming feature (Karl Jaspers). It is interesting 
that humanitoristics was the main source of knowledge and experience 
transfer and therefore formation of education. Jaspers argues that this 
is knowledge of languages and the ability for mathematics. It is the abi-
lity (according to Jaspers – readiness) for spiritual understanding.

German sociologist Carl Mannheim emphasizes the adaptability of 
the knowledge transfer process. Denying the era of liberalism as the era 

1 M. Sheler, Forms knowledge and education, Selected works, Moscow 1994, p. 47.
2 P.S. Gurevich, Philosophy of education: theory and practice 2006 – #. 4 Conference “Higher 

education for XXI century”, p. 31.



71Prognostic Role of Philosophy of Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

of the past, he denies the spontaneity in social development. The sociolo-
gist stresses on the possibility of conscious forming of social relationships 
through the study of the existing and future (projected) social trends. He 
considers sociology to be the tool of a new public knowledge formation3.

In the context of consideration of the predictive function of philoso-
phy of education the attention should be paid to some theses, formed by 
Charles Mannheim, namely: education forms not a man in general, but 
a man in this society and for this society. Underlining the role of educa-
tion in shaping of the society, Mannheim seems to contradict himself. 
Because the context for the society emphasizes the fact that a society 
has already been formed. We assume the prediction role of philosophy of 
education is in the fact that, on the basis of certain parameters and con-
cepts serving as the basis for a new model of education, another (new) 
society will be formed. According to Mannheim, social purposes of educa-
tion should be transferred to a new generation along with methods of 
education. These educational methods are developed not in isolation, but 
as a part of the general development of “common methods”. Education 
can be properly understood only when we consider it as one of the tools 
of influence on human behavior and as one of the means of social con-
trol. Any change in the overall technology and control will make an im-
pact on education in a narrow sense, i.e. education within educational 
institutions4. It is hard to avoid philosophical approaches trying classify 
the wide range of educational problems5.

This context combines educational philosophy and pedagogy. We 
suppose that the educational philosophy has certain drawbacks when 
the teaching methodology is not included in the subject field (methods of 
education). Although Mannheim formulated this principle for the sake of 
it is social control of a society where “massification” became massive and 
turned into a threat to the society. However, massification proved to be 
an organic process for the modern education and a formed “clipping con-
sciousness” when texts become shorter, sentences simpler, vocabulary 
affordable and convenient.

Mannheim believes that the education system is not able to support 
emotional stability and spiritual integrity in a new generation, as long 
as it does not have a common strategy with social services operating out-
side school.

3 K. Mannheim, Diagnosis of Our Time, Moscow 1994, p. 681.
4 Ibidem.
5  O.  Bazaluk, The Strategies of Systematization of the Theories of Education. The Main 

Meaning and Features of the Theories of Education of Plato’s and Isocrates’ Lines, Future Human 
Image 7 (2017), p. 13.



72 Anzhela Boiko

Filozofia

Education is a part of a unified and strong social organism. In our 
opinion, the change of the educational system to change the future socie-
ty can take place if there is a request of a society for a change and awa-
reness of such changes. The separation of the education from the social 
organism, reforming of only specific area (i.e., education), will always be 
artificial, therefore it will not be supported by the society.

In today’s society education is of a polyfunctional nature. But it is 
appropriate to analyze the predictive function of education in the educa-
tional philosophy.

In the 20th century educational philosophy is out of the range of  
a pure philosophizing. Its interdisciplinary character addresses practical 
and applied problems. It turned the educational philosophy to be an acti-
ve “player” in a social life performing at the same time a predictive func-
tion. Modern philosophy of education has different vectors of develop-
ment, but provides a display of the historical forms of the ratio of 
educational knowledge with philosophy. Sergii Terepyshchyi underlines 
that knowledge society is a bearer of new challenges for education which 
should be forecasted by means of philosophy of education6.

Such Western philosophers as Kingsley Price and Harry Braudì 
assumed that philosophy performs both an analytical and critical func-
tion in relation to education, and an integrating, constructive function in 
relation to a society. 

Thus, E.G. Pair believes that the purpose of philosophy is to provide 
educational problems with the solution relying on philosophical knowledge: 
what an educated man is, what the basic learning aims and outcomes are, 
what the basic tools (software and methodology) must be used to achieve 
these goals7. Despite the fact that the educational philosophy is practical 
(applied) philosophy, it does not mean that any problem in education is  
a philosophical one. Pair claims that philosophers should refer to the poli-
cy. It is the political influence that the theoretical concepts are embodied 
in the action documents. That is the way the adaptation of the universal 
declaration on education to specific social circumstances will occur.

Among many areas in the modern educational philosophy the two 
focus on the prognostication function, namely it is a modern pedagogical 
anthropology8. This concept of the educational philosophy highlights the 

6  S.  Terepyshchyi, The concept of “knowledge society” in the context of information era, 
Studia Warmińskie 53 (2016), p. 78–81.

7 Philosophy of Education: An Anthology, ed. by R. Carren, Oxford: Blackwell Publishing 
2006, p. 582.

8 O.A. Mihalina, Topical Problems of the Development of Modern Western Education Philo-
sophy, Journal Izvestiya Rossiyskogo Gosudarstvennogo Pedagogicheskogo Universiteta named 
after A.I. Gertsena 114 (2009), p. 103–111.



73Prognostic Role of Philosophy of Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

formation of a new image of a man, adequate to its existence (O. F. Bol-
nov, G. Roth, M. Langevid, I. Derbolav, G.-H. Vìttìg, P. Kern, et al). It 
forms the methodological basis for the development of a man pattern in 
the educational space (homo educandus). 

Another conceptual direction according to O. Mikhailina, that is  
a critical and emancipation educational philosophy, stresses the inad-
missibility of separation of education from politics, upbringing, emanci-
pation (T. Adorno, I. Habermas, G. Markuze et al.)9. Postmodern philo-
sophy of education (V. Fisher. Doll et al..) is positioned as a democratic, 
pluralistic direction which is alien to the world of social norms, plans, 
institutions and the process of free individuality formation is oposed.

Institutionalization of the philosophical movements and searches in 
the field of education was held in 1941 when the American community 
of educational philosophy at Columbia University was founded. The pur-
pose of this organization was to study the philosophical problems of edu-
cation, effective collaboration between philosophers and educators, the 
formation of training courses on the problems of the educational philoso-
phy, philosophical evaluation of educational programs.

In the present world due to the trend of multicultural and interdisci-
plinary studies, institutional understanding of education through the 
desire to perceive education as a tool for achieving certain goals educa-
tion appears to be a personality upbringing with the qualities meeting 
the rapidly changing civilizational and sociocultural conditions. The con-
scious formation of such qualities can be interpreted in theory as a pre-
dictive function and an applied aspect this is the implementation of 
competence approach – to teach with a certain purpose but not reason. 
Mentioned dynamic civilizational and sociocultural conditions launch 
the challenges to the axiological bases of education10. 

Changing social and technological conditions of life, the growth of 
information resources and tools, their impressive availability, mobility of 
the population lead to rethinking of educational functions and results. 
American educator, Dr. Willard Daget says that the world, where our 
children will have to live, changes four times faster than our schools11.

The prediction function of educational philosophy is being rethought 
and must be based on forecasting (predicting) of directions of the society 
and education development like its institutions, processes, phenomena, 

  9 Ibidem.
10 D. Svyrydenko, Plagiarism challenges at Ukrainian science and education, Studia War-

mińskie 53 (2016), p. 67–69. 
11 D. Gordon, V. Janet, Revolution in education. To teach the world to study in a new way, 

Parvine 2003, p. 670. 



74 Anzhela Boiko

Filozofia

consciousness (including public awareness and possibilities of its forma-
tion) built on the existing knowledge system about a society, education, 
thinking, etc. Prediction function is not an individual or overwhelming 
one. All the philosophical functions are closely related and may be diffe-
rent depending on the goals, objectives, situations of the degrees of ma-
nifestation and importance.

The prediction function is paid attention to due to the fact that the 
society is undergoing a phase of “turbulent” changes (turbulent for the 
generation undergoing these changes). Information, values, established 
targets are changing faster than education and particularly educational 
philosophy as its reflection. The knowledge gained through formal edu-
cation, quickly loses relevance and social weight. Therefore, awareness 
and full implementation of the predictive function have to lead to the 
avoidance of spontaneity and unpredictability in social development, put 
education at the head of such processes to be a legislator, not just to re-
spond to the challenges of the time, and often already past time. Educa-
tion, aimed at the goal, operates under the principle “study for some-
thing.” Who or what will initiate the answer to the question what for? 
Considering that the concentration of the intellectual capital in the edu-
cational system, able to develop, is quite high, there is a logical answer 
– substantiation of the answer to the question – what for? – should be 
found in the field of the education.

Retrospective analysis of not only education as an institute, not only 
educational technologies but also the philosophy of education proves 
that the education and the society is the production of each other, they 
are interconnected. Now comes the turn to predict the development of 
the first (society) through the second (education) and to do it consciously. 
Education remains to be the main stage of the intellectual training and 
adaptation of each person to the social life.

N. Burbules and N. Rayback outline three trends in the philosophy 
of education: prescriptive (indicate how to proceed), analytical, critical12.

Prescriptive is currently dominant, since it tries to provide an an-
swer to the question about the purpose of education. Aristotle, Plato, 
Rousseau, Kant stated the mission of philosophy of education in the 
scientific perspective and in the social vision of a higher purpose13. The-
re are analytical and critical components in any direction and flow. 

12  N. Burbules, N. Raybeck, Philosophy of Education. Current Trends // Encyclopedia of 
Education, Second Edition, J.W. Guthrie, ed. N.Y.: Macmillan 2003, R. 1880–1885.

13 O.A. Mihalina, Topical Problems of the Development of Modern Western Education Phi-
losophy, Journal Izvestiya Rossiyskogo Gosudarstvennogo Pedagogicheskogo Universiteta named 
after A.I. Gertsena 114 (2009), p. 103-111.



75Prognostic Role of Philosophy of Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

Philosophy of education (or rather its main wing) is analytics accor-
ding to its essence and principles of activity. Philosophy of education 
directs the development vector to address the question – what kind of 
education should be, what values should be formed, how to achieve the 
objectives. The main problem at this situation is searching and substan-
tiation of future human image which could be a vector for education de-
velopment14. 

Philosophy of education is differentiated according to its subject.  
A society that needs education, or an individual that is included in the 
society through education can be the subject. Education as a social 
structure wants continuous reflection to meet the needs of the time. The 
problems of education are contemplated over rather actively. Research 
on education problems is versatile, complex, with a mix of global, natio-
nal and macro levels. Due to numerous studies in the field of education, 
including education in transitional periods, public education, etc, seems 
to be quite important in the context of predictive searches that is a qu-
estion of education significance. Philosophical analysis and comprehen-
sion have always formed the expected results. It is through the imple-
mentation of the predictive function that the philosophy of education has 
led to a change in the paradigm of education.

A well-known and widely-used competency-based approach can 
serve as a good example. V.S. Lapshina argues that “in the 1970-ies edu-
cation, focused on competence, was described for the first time by the 
American philosopher-theorist Naom Chomsky (University of Massachu-
setts). John Raven (Edinburgh University, Scotland) made a significant 
contribution in the diagnostic and research competencies, their nature, 
development, assessment and implementation.15

Philosophy of education offers a look at education from the point of 
view of perspectives, gives an answer to the question “why?”, and “ what 
for?” Education, which should correspond to the real society of tomorrow 
forms the ability to navigate in the flow of information, the ability to 
find and process information.

Jean Delor formulated the basic principles of modern education – learn 
to come to know, learn to work, learn to live together, learn to live. Later 
these principles were understood as global competences.16 They contain 

14 O. Bazaluk. The Philosophy of Cosmos: the Place of Human at the Scale of Earth and 
Cosmos. Chapter One, Philosophy and Cosmology 16 (2016), p. 28–32.

15  V.S. Lapshina, Philosophy of education: on the way to the formation of a new field of 
knowledge, Philosophy and Society 4 (2013), p. 135–147. 

16 Competence approach in the modern education: world experience and Ukrainian perspecti-
ve: library in educational policy, ed. by O.V. Ovcharuk, Kiev 2004, p. 112.



76 Anzhela Boiko

Filozofia

a good mix of a narrow professional measurement of competence with 
the social needs or the social competencies17.

The necessity to see the future educational results, the prognostic 
aspect are due to a number of factors specified by G.L. Ilin (Philosophy 
of Education, 2002), namely: – the processes in education acquire crisis 
features, problems of a national education are considered in the context 
of global problems, the crisis of education is no longer the problem of the 
education, it is a part of the general social crisis, – there is a social need 
for continuous education18. 

Public philosophy of education is formed in the Western traditions, 
as it extensively uses existing empirical material, pedagogical practice. The 
problems of freedom in education are also discussed. Instead, the native 
tradition is aimed at searching for answers to the question “How should it 
be?”, “What are educational tasks?”. Future modeling is in the field of philo-
sophical reflection, predictions are also studied by domestic philosophers.

Actually the philosophy of education combines one philosophical que- 
stion of sense that is the sense of education for an individual and the 
sense of education for a society. The possibility of an objective review is 
in the existing planes of the educational ontology, gnoseology, axiology, 
ethics, etc. Ontological, gnoseological, axiological, praxeological, ideologi-
cal, transformative, regulatory, predictive functions are traditionally 
considered to be the main functions of the philosophy of education.

Query on a predictive function of philosophy of education as a reflec-
tion and inquiry on a conscious education are formed by the same socie-
ty moving along the transformation rails. A nation-wide sociological 
survey “Attitudes of the population to the system of higher education in 
Ukraine”, carried out from December 2–12, 2016 Fund “Democratic 
initiatives” named after Ilko Kucheriv together with the company “Ukra-
inian socìology service”19 shows the following data - the problem of edu-
cation improvement, both of higher, and the secondary education, is re-
garded in the society as an important one ( this problem is considered by 
less than 3/4 population), in this case more than a quarter of the popula-
tion thinks it to be of primary importance. Instead, about a quarter of 
respondents believe this issue to be secondary. At the same time the  
quality of both secondary, and higher education is estimated by the ma-
jority of the population as average (approximately at the level of 3 points 
according to a 5-point scale, where 1 is very low, and 5 is very high.

17 J. Delor, Education: hidden treasure, UNESCO 1996, p. 37.
18 G.L. Ilin, Philosophy of education (Idea of continuity), Мoscow 2002, p. 13–14.
19  Access mode: http://vnz.org.ua/statti/9923-rezultaty-opytuvannja-ukrayintsi-staly-

lojalnishe-stavytys-do-koruptsiyi-v-vyshah (19.09.2017).



77Prognostic Role of Philosophy of Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

*  *  *

Therefore, the philosophy of education in prospect and retrospect 
appears as a reflection of education that forms the society due to the im-
plementation of its main purpose that is the transmission of social expe-
rience. Education should be understood as a social technology that fulfil-
ls the predictive function of philosophy of education. Many researchers 
stress that the meaningful crisis in education (responses to the question 
“what is education for?”, “what kind of education must be?”) should be 
solved exactly by the philosophy of education as an independent branch 
of scientific knowledge, as philosophical analysis always precedes inno-
vations in education. Philosophy of education through a specifically pre-
dictive function makes it possible to rethink the educational processes, 
provide them with a new direction and a different meaning.

The new sense appears through the changing educational paradigms 
(theoretical level) and changing educational methods (practical level). 
The practical level is represented by the introduction of the competence 
approach in education. The need for a vision of the future society and 
the ways of achievement of this society are due to the request of the so-
ciety in the transformation, the change in the sphere of education as  
a system, process, and as a result. The problem of interdependence  
of a society on the results of education and education on the requests of 
a society requires education to be flexible, responsive and mobile. Educa-
tion is more than just teaching, pedagogy, the public forming role of edu-
cation is intensified.

The prediction function of philosophy of education directs the educa-
tion to the practical implementation of theoretical concepts and develop-
ments. To implement a predictive function the philosophy of education 
should effectively interact with the pedagogical sciences, sociology, poli-
tology. Empirical material, provided by these sciences, makes it possible 
to turn theoretical postulates in actions, and then actually perform pre-
dictive and modelling functions. Philosophy of education does not just 
provide comprehension, but also the substantivation of the role of educa-
tion for an effective and constructive social life, creates the future of  
a society. These surveys prove that the needs of the society in the adequ-
ate education does not decrease. Education always provokes interest of 
the society, and makes a range of problems related to education, topical.



78 Anzhela Boiko

Filozofia

PROGNOSTYCZNA ROLA FILOZOFII EDUKACJI

W artykule omówiono prognostyczną funkcję filozofii edukacji. Ponadto wykorzy-
stano współczesny materiał empiryczny, a także ważne omówienia problemów filozofii 
edukacji. Autor udowadnia, że nowoczesna edukacja odnosi się do wielu wymiarów, 
m.in. świadomego kształcenia i samokształcenia, technologii społecznych i kwestii 
związanych z rozwojem społeczeństwa, wskazuje również, że głównym wyzwaniem 
współczesnej edukacji jest umiejętne wykorzystanie teoretycznych idei i zasad. W kon-
kluzji podkreśla, że filozoficzna refleksja wobec faktycznego kształtowania edukacji 
pełni funkcję prognostyczną, tzn. wyprzedza i warunkuje formułowanie praktycznych 
zasad i zaleceń na polu kształcenia. Zwraca uwagę, że odpowiednio ukształtowane sys-
temy edukacji umożliwiają właściwe stymulowanie społeczeństwa do osiągania przez 
nie pożądanych i godziwych rezultatów.

PROGNOSTIC ROLE OF PHILOSOPHY OF EDUCATION

The article considers the prediction function of philosophy of education by means 
of its study and practical application. The author tries to prove that modern education 
appears in multiple dimensions such as a conscious education, social technology and 
simulation of the future society. The author uses modern empirical material, domestic 
and foreign sources on the problems of the philosophy of education. The task of a mo-
dern education is to focus on the practical implementation of theoretical ideas and 
concepts. The article emphasizes the priority of predictive function of philosophy of 
education that is why the philosophical analysis has always preceded the formation of 
practical guidelines and recommendations. Only the system of education makes it pos-
sible to model a society and achieve the desired result.

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)



FILOZOFIA

Volodymyr Kovchak
Wydział Filozofii
Uniwersytet Narodowy im. Iwana Franki we Lwowie

Embodiment of the Interpretant in a Sign: 
Reconsider the Concept of a Sign as a Factor  

of Social Construction in the Frame of Embodied 
and Disembodied Mind

 
Słowa kluczowe:  koncept, projektowanie rzeczywistości społecznej, interpretant, świadomość,  
		  konceptualizacja.

Keywords: 	 perception, concept, construction of social reality, interpretant, mind,  
		  conceptualization.

1.  Introduction

For a long time, the social reality has been considered to be identi-
cal/corresponding to the natural reality as it is created on the basis of 
complementation or correspondence: for instance, in Cartesian philoso-
phy an innate idea of subjective cognition of a thing corresponds to the 
exact thing in the real life based on the metaphysical explanation of the 
method (according to R. Descartes – through the idea of God and innate 
ideas). Modern philosophy doubts this construction and R. Rorty all over 
again argues this construction in his work Philosophy and the Mirror of 
Nature. The main point is that the mental image of things is not strictly 
identical to things themselves – as they actually are: in the social reali-
ty, there is probably no correlate for objects of linguistic reality as mod-
els, which are sources of logical categories, however, we think as though 
it actually exists1.

Adres/Adresse: mgr Volodymyr Kovchak, Department of Philosophy, Ivan Franko National 
University of Lviv, Universytetska St. 1, 79000 Lviv, Ukraine, ynive@i.ua.

1 R. Rorty, Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton 1979, p. 12–53.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



80 Volodymyr Kovchak

Filozofia

According to Ch. S. Peirce, thinking is a communicative process per-
formed through signs: thinking is necessarily a sign-oriented (semiotic) 
process and thinking is open (communicative) – i.e. a person can not be 
beyond social interaction, and a person performs communicative involve-
ment, which characterizes him/her as active and rational. Hence, think-
ing can be identified with semiosis as dynamic, communicative and sig-
nificant process of a sign and sign relations interpreting.

Ch. Taylor states that R. Descartes (similarly to the stoics) bases his 
ethics on physics2. This means that ethics in R. Descartes’ philosophy 
(as semiotic behavior strategy in society) represents the physical and 
real world (which stands as a representant). According to the prevailing 
philosophical tradition from the ancient world to modern times, God is  
a guarantee of the inviolability of physical and real world, and so is his 
representant (ethics, thought, cognition). It is similar to ideas of O. Ba-
zaluk3. However, it is historically noticeable that each epoch finds its 
influence on the inviolability of physics. In the modern time dominant 
constitution of new social physics (establishing the norms of physical, 
material life of a man) causes dominant impact on ethics – domination 
constructs reality of different kind (punishment system, wage system, 
political elections, semiotic strategies of an individual selfish and sexual 
behavior, semiotic strategies for pleasures of life, etc.) and stands as  
a new guarantee of its order constitution: domination by changing and 
controlling of elaborated by it social body breaks representational mech-
anism and adjust a representant.

The purpose of this study is to advance understanding of a sign, com-
pare and complement the sign model by F. de Saussure and Ch. S. Peirce 
(general sign model of Saussure-Peirce) and reconsider the concept of  
a sign as a factor of social construction in the frame of embodied and 
disembodied mind in Ch. Taylor’s philosophy.

2.  Sign in the process of social reality construction 

Although social boundaries of conceptual understanding of reality 
and its perceptual grasp are impacted by direct reality, they are also set 
by social core of people’s community. Reality is never a direct given (an 
exception could probably be mystical experience), but it is always media-
ted by signs: all our knowledge about the world is only our image view of 
the world, which can be subjective, but also can be analyzed and synthe-

2 Ч. Тейлор, Джерела себе: творення новочасної ідентичності, Київ 2005, с. 203.
3 O.  Bazaluk, The Philosophy of Cosmos: the Place of Human at the Scale of Earth and 

Cosmos. Chapter One, Philosophy and Cosmology 16 (2016), p. 28–42.



81Embodiment of the Interpretant in a Sign: Reconsider the Concept...

Studia Warmińskie 54 (2017)

sized in so they can make a system of general ideas about the world,  
i.e. gain knowledge about the objective4. Systems of knowledge as a struc-
tured and organized system of signs and sign mediation create another 
(artificial, artistic) reality – the social reality: linguistic, symbolic, politi-
cal etc. This poses the question about the relationship between artificially 
constructed social reality and natural reality, which, in fact, is the foun-
dation for constructing any reality. For instance, according to R. Des-
cartes, there can not be any contradictions between natural reality and 
social reality – the inviolability of two worlds is guaranteed by God as the 
creator of all. However, this explanation is not enough for the post-classi-
cal epoch. The reason is perhaps in massive and bloody social upheavals 
of the last century that ethics is not only strongly and assured based on 
physics, but also under dominant pressure can generate into something 
opposed to itself and subdue physics. This means the collapse of conven-
tional correspondential theory of cognition, according to which true cogni-
tion is a reflection of the reality. The problem of representation rises as 
a result of this collapse.

As A. Karas’ states, “in no way representation is a reproduction  
of reality, as it can be derived from Marxist epistemology and its theory 
of reflection. Representation is not a reflection of reality even in terms of 
its creative copy”5 as any structure assumes reality in which it occurs 
and which it finds and tries to transform. On the other hand, the reality 
appears, actualizes for the subject only through its constructive activity, 
and constructive significance of cognition (and interpretation) reveals as 
it represent dynamic social process between the body and the mentality 
of the subject in construction of reality6.

Cognitive function of the language necessarily involves an actively 
thinking individual. Human mind does not just exchange information 
(like a computer) or symptoms (like an animal), but both symptoms and 
meanings. The meaning of a sign is brought by an interpreter – subject 
of construction, which uses the sign and at same time constructs it7.

According to A. Baumeister, speech, during which a person operates 
abstract concepts, is involved and leads to a good as a direction for vari-
ous ambitions of a human and humankind8.

4 В. Попов, Физическая реальность и язык, С.-Петербург 2004, с. 5.
5 А. Карась, Реальність, репрезентація, семіоз і філософія [лекція], http://www.old.lnu.

edu.ua/teachers/file.php?file=821 (12.01.2017).
6 В. Лекторский, Реализм, антиреализм, конструктивизм и конструктивный реализм 

в современной философии и науке, Конструктивистский подход в эпистемологии и науках  
о человеке, Москва, 2009, с. 33–37.

7 В. Попов, Физическая реальность и язык, С.-Петербург 2004, с. 131.
8 A. Баумейстер, Буття і благо: монографія, Вінниця 2014, с. 16–18.



82 Volodymyr Kovchak

Filozofia

Language has two components, which could be called ideal compo-
nent and material component. A sign as material component is a quan-
tum of reality, quantum of existence and functions as carrier of an idea, 
carrier of meaning. A meaning becomes real through material compo-
nent of a sign. Unlike the signal language of animals, a person uses 
propositional language which allows people to formulate abstract con-
cepts which is impossible for animals: abstraction allows not only art 
and science, but also family and state. Moreover, a human thanks to the 
predicative structure of his/her language not only operates abstract con-
cepts and orients in space of different practices, but also can evaluate 
and justify his/her practices, and gives a set of practices as this or that 
image of being, as certain picture of reality9.

The language and thought abilities of a person are a fundamental 
principle of constructing the world of social reality and constructing one-
self in this world.

Social reality is not simply coherent to natural reality, but can be 
artificially (artistically) constructed as a tool of total exposure, manipu-
lation, concealment of apparent in linguistic and symbolic, political, pri-
vate sphere of being and establishing of a person. “Signal language is  
a system of signals that allow recipients to cause a certain reaction. Ani-
mals communicate using sounds and gestures associated with certain 
types of behavior. However, it does not distinguish between descriptions 
and orders, indicatives and imperatives”10. Unlike the signal language 
of animals, language of people has another important and fundamental 
characteristics that is not characteristic for animals: language of people 
is able to generate and maintain the illusion that allows even opposite 
practice.

Construction raises the problem of two social semiotic processes  
– the constitution and deconstruction. Semiotic construct becomes more 
and more conventional sustainable – constitutionality: constitution of  
a semiotic construct is a consequence of weakening, simplification and 
loss of referential mechanism, in context of what a constituted semiotic 
construct gain charactericts of primacy regarding reality because of the 
increase of iconicity (depiction) and weakening of referential mecha-
nism. That is, the constituted semiotic construct more and more subor-
dinates reality (according to its expectations) and teaches the rational 
sense to see in the reality what is in reality already can not be, but is 
constituted in the construct. The extreme case of this constitution can 
be passed through the effect of Don Quixote: I see what is not here;  

  9 Ibidem, с. 16–18.
10 Ibidem, с. 23.



83Embodiment of the Interpretant in a Sign: Reconsider the Concept...

Studia Warmińskie 54 (2017)

I can not see what is here, because so dictates conventional reason and 
generally accepted norms. A human constructs reality but is never 
pleased with just constructing. Not only our created image of reality, but 
also our ability to sense and emotional experiences, our abilities of lan-
guage and thought have ontological basis and need special ontological 
interpretation11.

The constitution is semiotically made through codes of acceptance/
non-acceptance – both perceptual and conceptual. (The concept can be 
expanded through perceptual data channel and perception can be loaded 
with conceptual paradigm; after all, the concept and percept are an in-
separable complex).

Construction can be done regardless of the actual state of affairs, 
but regarding to the will of presenter-manipulator of such presentations 
and simulations, which can be achieved in the result of manipulation 
with interpretant, and through manipulation with interpretant – the 
manipulation with human intelligence including constructual project of 
social reality in general.

Constructing of social reality is achieved through the creation of 
signs and sign relations, which is the first and primary function of hu-
man mind as semiotic processes are fundamental in the formation (con-
struction) of a person and community of people. A person is involved in 
sign relationships before any understanding of themselves in these sign 
relations, and the creation of new signs and sign relations is start of hu-
man thinking activity.

3.  Embodied interpretant

In the sign model by Ch. S. Peirce (signified-interpretant-signifier) an 
interpretant appears as (hnoseo)logical conceptual relationship between  
a signifier and a signified. Social reality is in a constant process of (self)
construction which is caused by complicated complex of semiotic factors. 
Constructing social reality is primarily the construction of interpretant 
that carries a full range of subtle shades (value judgements, aesthetics, 
ethics) – which provides structural strength and vitality of interpretant. 
Therefore, the social reality is a social involvement of interpretant that 
consists of explaining the wealth of meanings (senses) of constructed by 
human reality. According to A. Karas’, “to interpret means to construct 
and reconstruct the semantic space of meanings and provide the latest 

11 Ibidem, c. 16–18.



84 Volodymyr Kovchak

Filozofia

narrative, textual and discursive forms. To interpret is to search for  
a sign of ones concern in frame of virtual freedom, in its experiences con-
nected with the communicative community. Interpretation is actually 
finding new semantic possibilities […]”12. Interpretation is a creation, 
stabilization and activation (application) of represented mental con-
structs or schemes13.

Interpretant is formed as an intellectual sense of sign relation – be-
tween a beyond-signed thing (a signified) and a sign proper which indi-
cates that thing (a signifier). Such intellectual sense necessarily require 
the carrier as mediator of interpretant. Moreover, mediator is directly 
rooted in the environment of its existence.

Interpretant as pure conceptual relationship between a signifier and 
a signified is possible in the context of psychosomatic existence of hu-
man and humankind; interpretant is always the embodied (i.e. through 
the body that is physiologically, perceptually endowed with fears, expec-
tations, dreams, disappointments, pain, disgust, apathy, passion etc.)  
– interpretant which is devoid of specific body is a fiction: it is in an  
essential way to be rooted in the body of interpreter, where percepts and 
emotions can make a strong impact on all the mental and (psycho)logical 
structure of the individual interpreter, thus, impact an interpretant. 
Moreover, because of external factor the interpretant is to influence the 
surrounding amorphous world, the reality of human life. Thus, the inter-
pretant is essentially physiologically embodied in a particular body of 
interpretor and through the body of interpretor is rooted in cultural, po-
litical, social and physical reality of daily life of a person-interpreter.  
A human not only mentally complements, creates, reproduces, repre-
sents reality through intelligence, reflection, thinking, but also sensually 
(in animal way) reacts to stimuli. Intellect (thinking, interpretation), 
mind and body mutually define each other. Thus, the same sign can  
– given meaning (interpretant) that it carries – be intellectually 
thought and can – regardless of sense interpretant, and given the 
perceptual content of the sign – prior to intellectual be felt as a sen-
sual stimulus-trigger, causing physiological, physical representation. 
The physical aspect of the cognitive subject is the correlation aspect of 
knowledge adequately to objective reality: “the process of analysis and 
synthesis of sense data by human thinking in the broadest sense can be 
called the primary stage of its objectification, and result of this activity 

12 А. Карась, Реальність, репрезентація, семіоз і філософія [лекція], http://www.old.lnu.
edu.ua/teachers/file.php?file=821 (12.01.2017).

13 Г. Ленк, К методологической интеграции наук с интерпретационистской точки 
зрения, Вопросы философии 4 (2004), с. 50–55. 



85Embodiment of the Interpretant in a Sign: Reconsider the Concept...

Studia Warmińskie 54 (2017)

– knowledge that includes the aspect about subjective precisely because 
knowledge is the source of the data delivered by feelings”14.

Therefore, the impact on the interpretant is possible through influ-
encing specific physicality of the mediator, on the physiology of inter-
preter, physics of his daily life. To such understanding of interpretant is 
appropriate to apply the concept of the sign within the meaning of F. de 
Saussure: interpretant and interpreter (= mediator) are both a signified 
and a signifier. The body of interpreter and the daily reality in which 
the interpreter abandoned, form a single unit with the world of thinking 
concepts, constructs: as embodiment of interpretant, in a sign originates 
continuing of not only intellectual thinking, but also social and physical 
or psychosomatic existence of a human and society. Thus, arose the pos-
sibility (and hence – the threat of manipulation, since the usurpation of 
interpretant may be due to effects on physicality) of impact on interpre-
tant by passing a logical, conceptual mechanism of the sign through so-
cial and physical strategies of impact on the human body or the physical 
environment as a social order to maintain control over interpretant. 
Usually it can be seen in modern advertising which is not appealing to 
the semantic shades, logic concepts or virtues, but acts directly on the 
physicality, the physiology of consumer mediation, sexual images that 
act directly on the physiology of the body of mediator of the individual 
interpretant. Or in marketing strategy of product placement, where the 
“right” product is placed at eye level.

According to Ch. Taylor, the central figure in establishing disembod-
ied mind in the history of European philosophy is R. Descartes, who 
clearly emphasizes the mental reflection (cogito) as implicit argument of 
human being and God being. The act of cognition is the foundation of 
ontology and epistemology of R. Descartes. As noted by Ch. Taylor,  
R. Descartes continues and fundamentally rethinks Augustinism against 
scholastic Thomism-Arisrotelism15. In the philosophy of R. Descartes, 
the mind control leaves an instrumental role to desires – creation of an 
interpretation as tool to control own mind, not desires16, which is the rea-
son of defect. The body is a source of passions: individual, selfish, often 
animal, related to food, sexual pleasure, fear, the will to live and have 
power. Freedom from passions, disengaging from them was a maxim of 
ancient philosophy, but ancient philosophy had never declared a comple-
te break between the passions of the body and the mind. For Aristotle, 
passions are tamed not by denial, but by public education: i.e. y socially 

14 В. Попов, Физическая реальность и язык, С.-Петербург 2004, с. 5.
15 Ч Тейлор, Джерела себе: творення новочасної ідентичності, Київ 2005, с. 197.
16 Ibidem, с. 202.



86 Volodymyr Kovchak

Filozofia

prescribed overinterpretation which sets the general (common) rule of in-
terpretations of their individual passions17. The state and society have al-
ways established domination over the passions through training and culti-
vation of passions that were right by the constitution and the ruling 
power in society, and moralizing transformation of other passions – those 
that have destructive potential for construction of power relations. In oth-
er words, the state/society taught the rules of interpretation.

4.  Interpretant as a binary sign

The proposed model of the interpretant as a binary sign (according 
to the model by F. de Saussure, the sign is “bilateral psychic essence”18) 
can be fit into the context of embodied mind by Ch. Taylor, and the con-
cept of interpretant (only interpretant, regardless of a signified or a sig-
nifier) in the context of the triadic sign relations by Ch. S. Peirce – into 
the context of disembodied mind. The concept of disembodied and em-
bodied mind by Ch. Taylor is a breeding ground, on which sign model by 
Ch. S. Peirce and F. de Saussure can be combined. These two sign mod-
els do not match because model by F. de Saussure covers a smaller set of 
signs and sign relations, detailing only the interpretant and its media-
tor. When considering semiotic relations, the best is the triadic model of 
sign by Ch. S. Peirce, but if researchers’ attention is focused on one of 
three sign components, namely interpretant, then the description of the 
interpretant is appropriate to the sign model by F. de Saussure. Thus, 
we achieve evident visibility that the interpretant has two mediators, 
two embodiments – the first acts as embodiment of the interpreter (neu-
ral structures of the brain are the significant provision of thinking), and 
the second – the embodiment of a sign (for instance, speech and gestures 
are the sign provision of the result of thinking). According to F. de Saus-
sure19), the diadic sign structure has a mental nature, expressed through 
the neural activity of the brain and associations: we note that both signi-
fier and signified in the dyadic sign structure by F. de Saussure are men-
tal constructs where, for example, a signifier can be a concept or mental 
representation, and signified – a unit neural activity in the cerebral cor-
tex of the brain. A signified stands as a sign of a sign, as mark of sign, as 
label of a sign: a unit of neural activity in the brain is a secondary (in-
ternal) sign of that initial sign of reality that is beyond the subject. 

17 Ibidem, с. 203.
18 Ф. де Соссюр, Курс общей лингвистики, Москва 1998, с. 66–68. 
19 Ibidem, с. 66–68.



87Embodiment of the Interpretant in a Sign: Reconsider the Concept...

Studia Warmińskie 54 (2017)

It is considered that representamen in the triadic model by Ch. S. Pierce 
corresponds to a signifier in the diadic model by F. de Saussure and “an 
interpretant – to a signified”, but this is misleading, as a signified by F. de 
Saussure corresponds to a representant by Ch. S. Peirce: an interpretant 
is a field of sign diad exercise, diadic sign outside the field of interpretant 
is not implemented, and, thus, an interpretant is apriori a given environ-
ment implementation of a diadic sign.

The synthesis of the triadic model of the sign (signified-signifier-in-
terpretant) by Ch. S. Peirce and the dyadic model of interpretant by  
F. de Saussure together with application of psychophysiological ap-
proach to semiotic functioning of neural brain structures sheds light on 
many problematic semiotic processes, namely: a plurality of construction 
of object, interdependence of subject’s self-construction and construction 
by subject the social reality, the primary semiotization in neural struc-
tures of the cortex of the subject, correspondence of neurons structure 
activity of brain structures in subjective images, feelings and states of 
empirical subject, internal mental interpretation of the empirical subject 
by transcendental subject, secondary semiotization by internal mental 
interpretant of verbal and nonverbal signs of social reality, construction 
of social reality through discourse (verbal signs system) and representa-
tion (non-verbal signs system).

Although the cognitive mechanism of the subject is connected with 
the social constructed semiotic structures, it goes further then it – it 
dates back to the source of its activity, in itself. Meanings, ideas, images, 
notions, logical conclusions etc. – the internal mental representation of 
the external regarding the subject of the world. The social reality is con-
structed by the systems of signs, thus, we can talk about social semiosis. 
However, the inner reality of institution and being of subject is also con-
structed by system of signs, but others in nature than social signs. The 
inner reality is constructed by inside semiosis. But there is no isolation 
between the inner semiosis of subject and social semiosis – you can ar-
gue that between them there is – at the determinant level (after all, 
according to Yu. Lotman, “sign is a materially expressed replacement of 
objects, events, concepts in the exchange of information in a communi-
ty”20) – a correspondent link. Internal mental semiosis is subject’s own 
signs, signs of themselves for themselves – a kind of subjective internal 
standards of measurement of the external real world and the world of 
social reality.

20 Ю. Лотман, Об искусстве, С-Петербург 1998, с. 289.



88 Volodymyr Kovchak

Filozofia

5.  Social hazards 

Signifying is a mental procedure, but in addition to procedures, sig-
nifying is a perception that applies to both a signifier and a signified. 
Besides, signifying is carried out in an environment that not only carries 
its cognitive background, but also a perceptive one.

Usually perception of reality (object), perception of a signifier or per-
ceptual background are dismissed as insignificant, but the determinant 
may play the central role in the mechanism of manipulative interven-
tion in signifying processes, semiosis, construction. 

Manipulation technology can elect as the key aspect not the impact 
on signifying process, but the construction of perceptual carrier and per-
ceptual background, so that conflict of sign with the environment of se-
miosis or conflict between a signifier and a signified can be achieved and 
intensified. The social transformations cause the series of mentioned 
conflicts21. 

The point is that at the individual level and at the level of society, 
there is a certain perceptive selection, the sign also has some perceptual 
load (as both a signifier and a signified). If perceptual load of a sign is 
beyond the perceptual threshold of perception of an individual or com-
munity, the semantic message of sign deforms or is lost at all. Thus, 
considering the relative failure to pass the threshold of perceptual selec-
tion, a perceptual loaded sign has two options of deformation or loss of 
a message: 1) message is lost due to perceptual load of a signified 2) 
message is lost due to perceptual load of a signifier. Firstly, this means 
that only a small fragment of reality goes through perceptual selective 
filters of human and humankind, the expansion of which undertakes an 
exact science (which can be interpreted as a continuously expandable 
perceptual filter of humanity). Secondly, loss or distortion of a message 
meaning can be caused by perceptual unclear carrier, i.e. – signifier.

Manipulative dominantion in the modern information age can no 
longer restrict the flow and the free circulation of meanings, but it can 
exercise control over the body, over that material shell, in which embod-
ied meaning is arranged. However, this is no longer sacred control, such 
as in the case with the church in the Middle Ages, for example. Manipu-
lative dominantion in the modern era has power over physical desires, 
passions, but not in the sense of denial passions of the body with the 
aim of liberation and enlightenment of the mind, the overall progress to 

21 S. Terepiszczy, Futurology as a subject of social philosophy, Studia Warmińskie 52 (2015), 
p. 63–67.



89Embodiment of the Interpretant in a Sign: Reconsider the Concept...

Studia Warmińskie 54 (2017)

social benefits, but in the sense of cultivation, nurturing dominantly 
needed passions – i.e. the kind of passions that is needed for the consti-
tution of dominance, not for development of a human.

6.  Conclusion

Construction of social reality is implemented on the ground of physi-
cal reality, but the main impulse is given from within the construction. 
Moreover, the construction of social reality is made by semiotic factors, 
and, thus, we can identify the process of constructing social reality with 
semiosis. Intellectual interpretation of a sign is performed in the 
core of semiosis – as setting, perception and consolidation of the ideal 
sense, that a sign carries. Intellectual interpretation of a sign is a factor 
that gives semiosis (= process of constructing social reality) dynamics, 
mobility, energy.

On the one hand, understanding of these processes can lead to crea-
tive liberation of man and society, to the creation of new, different reali-
ty of many new prospects and opportunities for living. On the other 
hand, reinforcement of manipulation mechanism in semiosis can lead to 
intellectual enslavement of a human by authorities.

Crucially important that the dynamic process of semiosis is provided 
not only by processes in the core, but also by those that are outside the 
core. Therefore, it should be further emphasized that along with intellec-
tual construction of interpretant in the process of semiosis, there is also 
a construction of limits of physical perception. 

Together with the intellectual construction of social reality, subject 
uses a perceptive carrier (signifier) for fixing, maintaining, transforming 
and obtaining intellectual content of construction. Processes of semiosis 
(as semiotic processes of constructing social reality) can not be per-
formed only intellectually. There is a need to involve and perform per-
ceptual mechanisms of 1) real object, 2) perception of the sign as a carri-
er, as a signifier, 3) perception of the interpreter and 4) perception of the 
background as the perception of the specific characteristics of living in-
terpreter.

It is the perceptual limits that are associated with specific body of 
interpreter and a specific physical environment of interpreter’s life, and 
are the factors that embody interpretant. This is clearly shown by  
Ch. Taylor in the concept of embodied and disembodied mind. The im-
plementation of this concept to the concept of sign by F. de Saussure and 
Ch. Pierce sheds more light not only on the model of the sign, but also 



90 Volodymyr Kovchak

Filozofia

increasingly on semiotic processes of incipience and functioning of socie-
ty, human being in the world and human existence alongside other. 

While neglecting perceptual load of sign carrier, perception of con-
structing environment and perception of constructing physical reality is 
reduced to conceptualization, and then – to ascribing of ideas, on the 
basis of which manipulative ideologies are constructed. It should be no-
ted that constructing activity of the subject is not a source only of know-
ledge, but also of emotional and volitional sphere. (However, at the same 
time we should emphasize and remember that perceptual processes are 
peripheral and not core ones: perceptual processes are important, but 
they do not define energetic movement of semiosis processes).

WCIELENIE INTERPRETANTA W ZNAKU: NOWE SPOJRZENIE  
NA KONCEPT ZNAKU JAKO CZYNNIKA SPOŁECZNEGO 

PROJEKTOWANIA W KONTEKŚCIE ŚWIADOMOŚCI WCIELONEJ  
I NIEWCIELONEJ

Jako mechanizm mediacji oraz tworzenia „integralności”, rzeczywistość społeczna 
semiotycznie jest skonstruowana przez znak i relacje znakowe. Rzeczywistość społeczna 
znajduje się w ciągłym procesie twórczym dynamicznych zmian. Zapewnia ją interpre-
tacja intelektualna mechanizmu, realny świat, istnienie innego, znak, znakowe relacje, 
z pomocą których człowiek odsłania sens swego istnienia i włącza się do ogólnego 
projektowania rzeczywistości społecznej. Dynamiczny ruch od myśli do wiedzy, 
postrzegania, przyjemności życia codziennego odbywa się poprzez interpretację jako 
komunikatywny i semiotyczny proces wyszukiwania i zaangażowania społeczeństwa 
jako całości. Historycznie najważniejszymi modelami znaku i mediacji znakowej są 
znakowe modele F. de Saussure’a i C.S. Peirce’a. Te znakowe modele przez długi czas 
były krytykowe, ale mimo tego wciąż pozostają podstawą socjosemiotycznego 
mechanizmu mediacji między podmiotem a przedmiotem wiedzy i projektowania 
rzeczywistości społecznej. Po opublikowaniu książki Charlesa Taylora Źródła współ-
czesnej tożsamości koncepcja F. de Saussure’a i C.S. Peirce’a nabrała wyjątkowego 
znaczenia, wyjaśniając wiele ukrytych mechanizmów semiotycznego projektowania 
rzeczywistości społecznej. Otwarty umysł, który jest głównym procesem semiozy, 
odgrywa ważną rolę w projektowaniu rzeczywistości społecznej. Chodzi o to, że myślenie 
ukierunkowane jest na projektowanie nowego obiektu, a interpretant – na budowę 
nowego tłumacza. Przy czym projektowanie obiektu jest procesem obwodowym, tzn. jest 
nośnikiem wartości społecznej i „całościowo” angażuje społeczeństwo. Ponadto dany 
obiekt jest zawsze nośnikiem określonych treści, w których zakorzenione są procesy in-
telektualne twórcy i odbiorcy określonego znaku odnoszącego się do tegoż obiektu. 
Zatem interpretant danego znaku zawsze potrzebuje współpracy z tłumaczem, który 
wstępnie objaśni mu poszczególne konteksty, w których poszczególne znaki w określo-
nym społeczeństwie funkcjonują, oznaczając dane obiekty.

(STRESZCZENIE)



91Embodiment of the Interpretant in a Sign: Reconsider the Concept...

Studia Warmińskie 54 (2017)

EMBODIMENT OF THE INTERPRETANT IN A SIGN: RECONSIDER 
THE CONCEPT OF A SIGN AS A FACTOR OF SOCIAL 

CONSTRUCTION IN THE FRAME OF EMBODIED  
AND DISEMBODIED MIND

Social reality is semiotically constructed through a sign and sign relations as the 
mechanism of mediation and creation of “being together”. Social reality is in a con-
stant creative process of dynamic change. It is provided by an intellectual interpreta-
tion of the mechanism itself, the real world, the being of other, signs and sign rela-
tions, through which a person finds the meaning of his/her being and is included in 
the overall construction of social reality. Therefore, the dynamic movement of thought 
to knowledge, to sense, to the joy of everyday life is made through an interpretation as 
a communicative and semiotic process of searching and involving the general commu-
nity to another being. Historically, the most important models of signs and sign medi-
ation is the sign model by F. de Saussure and Ch.S. Peirce. These models have long 
been criticized, but remained fundamental in the socio-semiotic mechanism of media-
tion between subject and object of knowledge and the construction of social reality. 
Following the publication of Ch. Taylor’s book “Sources of the self”, the concept of  
F. de Saussure and Ch.S. Peirce clearly gained social significance, in light of which 
many hidden mechanisms of semiotic construction of social reality become clear. 
Open-mindedness, which is the core process of semiosis, has a great importance for 
the construction of social reality. Basically, thinking is directed at the construction of 
a new body, the interpretant is directed at constructing a new interpreter. Of course, 
the construction of the body and physicality is not core one, but a peripheral process. 
However, it is not devoid of social value and also has potential in the construction of 
social community “being together”. Intelligent processes are rooted in the daily func-
tioning of the body as their carrier, and the interpretant therefore provides an essen-
tial concrete interpreter. If the interpretant aimed against the interpreter as its carri-
er, then the question arises about “mechanism of truth” of the interpretant.

(SUMMARY)





FILOZOFIA

Olexander Horban, Ruslana Martych
Wydział Filozofii
Uniwersytet Kijowski im. Borysa Hrinczenki

Основные подходы в определении сущности 
концепта «живого»

 
Słowa kluczowe:  żywy, fenomen, przyroda, życie, biofilozofia, bioetyka.

Keywords: 	 living, phenomenon, nature, life, biophilosophy, bioethics.

Стремительное развитие общественной жизни, значительные до-
стижения в развитии естественных и человековедческих наук, техно-
логический прогресс медицинской практики с новой остротой подняли 
вопросы бытия человека в контексте его биологического и социального 
существования. Современные исследования бытийности человека не-
отделимы от определения сущности концепта «живого» как такового. 
Особенностью новых исследований является изменение парадиг-
мального подхода от собственно биологического, в основе которого 
сам факт бытийности объекта, к биоэтическому, сущностью которого 
является рефлексия субъекта относительно собственного или иного 
существования через призму нравственности человеческих действий 
по поводу такого существования.

Именно поэтому, авторы данной статьи ставят своей целью иссле-
довать становление современных подходов к определению сущности 
концепта «живого», как одной из основополагающих характеристик 
бытийности природного и социального существования, а также про-
демонстрировать изменения, происходящие в рефлексии изучаемого 
объекта благодаря новейшим научным достижениям, в частности  
с использованием биоэтического подхода.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624

Adres/Adresse: Prof. Olexander Horban, PhD Ruslana Martych, Department of Philosophy, Borys 
Grinchenko Kyiv University, Marshala Tymoszenko St. 13-b, 04212 Kyiv, Ukraina, o.horban@
kubg.edu.ua, r.martych@kubg.edu.ua.



94 Olexander Horban, Ruslana Martych

Filozofia

Обратимся к категориальному аппарату, позволяющему сформи-
ровать каркас исследуемой проблематики. По определению С. Аве-
ринцева, жизнь – это «форма существования материи, закономерно 
возникающая при определенных условиях в процессе ее развития, 
живые объекты отличаются от неживых обменом веществ (непремен-
ным условием жизни), раздражительностью, способностью к размно-
жению, росту, активной регуляции своего состава и функций, к раз-
личным формам движения, приспособляемостью к среде и т.п. 
Специфика живых объектов и жизненных процессов может быть оха-
рактеризована в аспекте как их материальной структуры, так и важ-
нейших функций, лежащих в основе всех проявлений жизни»1. «Новая 
философская энциклопедия» указывает на единство трех моментов: 
«во-первых, наследственной программы, записанной в совокупности 
генов (геном), то есть в соответствующих последовательностях нуклео-
тидов дезоксирибонуклеиновой кислоты (ДНК), во-вторых, обмена ве-
ществ, специфика которых определяется наследственной программой, 
в-третьих, самовоспроизведению в соответствии с этой программой»2.

Вместе с тем необходимо отметить, что процесс становления кон-
цепта «живого» и особенности взаимоотношений между различными 
отраслями наук, в частности с биологией, которая тесно связана  
с философской проблематикой, порождают интегративный философ-
ский подход, в рамках которого «живое понимается как единство ду-
ховного внутреннего мира и материального тела»3. Вопросы живого  
и его составных частей, содержания, значения, ценности и цели  
живого издавна являются не только предметом философского осмыс-
ления, но также выступают актуальной проблемой личностного  
масштаба каждого человека. На этом основании В. Моисеев дает сле-
дующее определение живого: «Живое есть сущность, которая имеет 
собственный внутренний мир»4. Такая формулировка предполагает, 
что главным для феномена жизни становится свойство «владения 
собственным внутренним миром», которое открывает возможность 
подхода к познанию концепта «живого» через конкретизацию самого 
понятия «живое», которое в лингвистических словарях толкуется как 
«то, что наделено жизнью»5.

По определению «Новейшего философского словаря», жизнь – это 
концепт, характерной особенностью которого является то, что он, не-

1 Философский энциклопедический словарь, ред. С. Аверинцев, Москва 1989, с. 192.
2 Новая философская энциклопедия, том 2, Москва 2001, с. 29–30.
3 В. Моисеев, Теоретическая биология: основные принципы, Философские науки 1 (2009), 

с. 60.
4 Ibidem, с. 60.
5 Короткий тлумачний словник української мови, Київ 1988, с. 79.



95Основные подходы в определении сущности концепта «живого»
Studia Warmińskie 54 (2017)

смотря на присущее многим философским и религиозным учениям, 
не является, как правило, предметом эксплицитных определений  
и обнаруживает свой смысл в контексте различных философских тол-
кований. Выражение живого происходит через более широкое по со-
держанию понятие – «природа». Природа это органический и неорга-
нический мир во всей его совокупности – объект человеческой 
деятельности и познания6.

Реконструкцию процесса осмысления феномена «живого» как 
наиболее вероятного «начала» обеспечивают философские трактаты 
эпохи античности. Греческое существительное φύσίς (лат. natura) про-
исходит от глагола φύω, что значит «выращивать», «рожать», «произ-
водить в мир» или «вырастить», «родить», «возникнуть». А отсюда тес-
ное соседство, почти синонимика φύσις с «сущим» (τơ ŏν) и сущностью 
(ούσία) в философском языке. В последнем значении глагол φύο близ-
кий к γίγνομαι, которое в свою очередь связано с латинским natus 
 – natura, что послужило в еврейском языке основой для глагола 
«быть». Древнегреческое толкование этого слова определяется как то, 
что несет в себе смысл бытия, не как результативного пребывания, 
а как «происхождение в мир», что в латинском смысле представляет 
«возникновение», «рождение». Платон отказывается от представле-
ния о природе как о чем-то самовольно действующем, где за неразум-
ной причиной возникают вещи, животные, растения и тому подобное. 
Их появление связывается с «мудростью божественного искусства»7. 
Платон считал, что все вещи получили свое бытие от Демиурга и от 
чего-то неизменного, которое и является источником для формирова-
ния идеи творения в раннем христианстве. С другой стороны, под 
природой нельзя понимать «слепую игру стихий», правильно было 
бы назвать природой душу, которая как движущий принцип «господ-
ствует над всевозможными изменениями тел»8.

В философии Аристотеля природа определяется как живое, свя-
занное с определенным моментом бытия. Бытие трактуется как нача-
ло. А быть началом значит быть причиной чего-то другого – того, что 
начинается, возникает, становится. Человек является живым суще-
ством, наделенным духом, умом и способностью к общественной жиз-
ни. Поэтому задача человека – «победить страсть, желания, пороки  
и путем благотворительности, аскетизма, теургии, музыки, поэзии, 
творчества пытаться достичь слияния с единым»9. Критерием отли-

6 Новейший философский словарь, Минск 2003, с. 799–800.
7 Платон, Тимей, Москва 1971, с. 514.
8 Платон, Законы, Москва 1999, с. 349–350.
9 Арістотель, Політика, Київ 2000, с. 17, 71.



96 Olexander Horban, Ruslana Martych

Filozofia

чия живого от неживого Аристотель определил энтелехию – момент 
вечности, который пронизывает тело жизнью. Позже, в противовес 
механистическому толкованию жизненных процессов, был введен 
термин «vis vitalis» для обозначения особой жизненной силы. В нео-
платонизме, соединяющем восточные учения с греческой философи-
ей, природа – последний и самый низкий уровень сверхчувствитель-
ной реальности. Например, Плотин называет природу «порядком, 
который устанавливается мировой душой» в результате наблюдения 
нею божественных идей. С другой стороны, сама природа, которая 
действует в неодухотворенных телах, растениях и животных, являет-
ся бессознательным принципом их телесной жизни. Иногда Плотин 
отождествляет природу с мировой душой, а именно с той ее частью, 
которая отошла от умосозерцательного состояния и получила разде-
ление в телах. У Плотина концепт «природа» уже применяется ко 
всему самостоятельно существующему. Он называет «природами» 
космос, душу, ум и само единое10. Неоплатоническая традиция была 
продлена в раннем средневековье, где бытие рассматривалось с точки 
зрения религиозной истины – Бога: мир и природа несамостоятель-
ные, созданные из ничего и без попечения о них исчезают. В богослов-
ском подходе несколько меняется смысловой нюанс в понимании жи-
вого. Так, в «Полном Церковно-славянском словаре» приводится 
более тридцати терминов, близкие к понятию живого. В частности, 
наиболее употребимыми в теологической литературе выступают по-
нятия: «живительный» – способствует сохранению общечеловеческих 
сил; «живити» – оберегать, оставлять в живых; «живитися» – полу-
чать силы к продолжению жизни; «живоначалие» – причина, или 
начало, жизни; «живоносный» – тот, кто несет в себе жизнь; «живоро-
сленный» – содержит в себе растительную силу; «животворецъ» – да-
рующий жизнь; «животворение» – оживление, воскрешение; «живот-
но» – животный мир; «животный» – тот, кто имеет в себе жизнь11. 
Таким образом, в религиозной практике концепт живого включает  
в себя все сферы его распространения и организации. Но доминант-
ным является существование живого в окружающем мире. В целом, 
религиозное понимание живого включает в себя как духовное, так  
и подчиненное ему органическое единоначало. Христианское пони-
мание живого заложено уже в семантическом наполнении некоторых 
лексем еврейского языка. В Ветхом Завете два еврейских слова пере-
дают понятие «жизнь» – hay и nepeš. Первое означает активное суще-
ствование, в котором преобладает идея движения, второе переводит-

10 Плотин, Энеады, Киев 1995, с. 348–352.
11 Г. Дьяченко, Полный Церковно-славянський словарь, Москва 1993, с. 183–184.



97Основные подходы в определении сущности концепта «живого»
Studia Warmińskie 54 (2017)

ся как «душа», «дыхание» или собственно «жизнь». «Nepeš» свойственна 
всему живому, но выражает отдельное существование человека и оз-
начает, что человек черпает жизнь в божественном. Но человек – су-
щество целостное, живет в единстве души и тела. В Новом Завете три 
слова передают понятие «жизнь» – bios (земное существование), zōē 
(жизнедеятельность, свойственная человеку, совокупность всех эле-
ментов, из которых складывается жизнь), psychē (одушевленный 
принцип, переводится как «душа», в определенных моментах означа-
ет земную жизнь)12. Возникновение жизни в христианстве связано  
с созданием «твари». «Тварь» понимается как «произведение, созда-
ние, существо, природа» и пр. Иногда под этим именем в Священном 
Писании понимается только человек. В христианстве библейское 
представление о человеке как «образу и подобию Божьему», внутрен-
не раздвоенного вследствие грехопадения, сочетается с учением о бо-
жественности человеческой природы в личности Христа как особен-
ной психофизической индивидуальности.

С развитием природоведческого знания происходили мировоз-
зренческие изменения в понимании живого как части и бытия как 
целого. Базовыми в естественнонаучном подходе к проблеме проис-
хождения живого и его эволюции, в частности происхождения че- 
ловека, являются труды Ч. Дарвина, И. Шмальгаузена, А. Опарина, 
В. Гранта.

В современных концепциях бытия живого доминируют два прин-
ципиальных подхода – креационный и эволюционный. Современное 
противостояние этих подходов является своеобразным усилением на-
учной обоснованности каждого из них благодаря появлению и разви-
тию новых направлений в научных исследованиях живого (биохими-
ческих, микробиологических, энерго-информационных), новых методов 
системных исследований живого, новых подходов к пониманию этого 
феномена – синергетического и информационного, – а также диффе-
ренцирования уровней организации живого: молекулярно-генетиче-
ского, онтогенетического, биохимического, биогенетического.

Типичным для научного определения жизни является понима-
ние ее через функциональную способность самоподдержания, само-
восстановления и саморазвития больших систем, которые состоят из 
сложных органических молекул и возникают вследствие обмена ве-
ществ между ними и внешней средой (по М. Реймерсу). Некоторые 
исследователи, в частности В.И. Вернадский и его последователи, со-
знательно отказались от употребления понятия «жизнь», которое счи-

12 H.D. Mc Donald, The View of Man. Теологический словарь, Москва 2003, с. 460–461.



98 Olexander Horban, Ruslana Martych

Filozofia

тали слишком расплывчатым и предпочитали говорить о «живом ве-
ществе». Одним из принципов для определения живого В. Вернадский 
считал круговорот химических элементов в живом веществе13.

Новые методологические горизонты открываются в области физи-
ки живого, в которой указанный феномен определяется в другой 
смысловой системе, чем контроверзы биологического – физико-хими-
ческого, органического – неорганического. «Действительно, хотя  
в настоящее время возможно не только описывать процессы, происхо-
дящие на клеточном и субклеточном уровнях живого организма, но  
и в некоторых случаях понимать их функции в организме на этих 
уровнях (хромосомная наследственность, протонный транспорт  
и т.д.), остается невыясненным, каким образом осуществляется син-
хронизация процессов, происходящих в миллиардах клеток тела, как 
организована дифференциация клеток тканей или как реализуется 
генная информация на уровне всего организма»14. Ответ на эти во-
просы были даны С. Ситько в концепции физики живого. Речь идет  
о более глубинных уровнях раскрытия фундаментальных физиче-
ских принципов живого. Существенным является то, что физика жи-
вого базируется на целостном подходе, а не является редукцией био-
логического к физическому. С позиций физики живого, «живое» 
определяется как четвертый – после ядерного, атомного и молеку-
лярного – уровень квантовой организации природы. Принципиаль-
ное отличие живого от неживого заключается в том, что живое имеет 
самосогласованный потенциал, которого нет у мертвого, хотя на  
молекулярном уровне существенных различий может не существо-
вать15. В интервью, в котором определяются перспективные возмож-
ности квантовой медицины, С. Ситько отмечает: «Нам удалось рас-
крыть фундаментальное различие жизнь и смерти, и именно на этом 
построить новую медицину. Мы можем отличить два полюса – жизнь 
и смерть. Пациент находится между ними, и мы знаем, в какую сто-
рону нужно его двигать. А традиционная медицина этого не знает, 
и движет его хаотично, в разные стороны, часто приводя к результа-
там, кардинально противоположным желаемому»16. Ученый доказал, 
что каждый живой организм излучает собственные, характерные 
только для него, частоты волн миллиметрового диапазона и имеет 

13 В. Вернадський, Живое вещество и биосфера, Москва 1994, с. 62.
14  И. Добронравова, Физика живого как феномен постнеклассической науки, http://

www.philsci.univ.kiev.ua/biblio/dobr-alive.htm (19.09.2017).
15 S. Sitko, Physics of the Alive – the New Trend of Fundamental Natural Science, Physics of 

the Alive 2 (8) (2000), р. 12.
16 Интервью с Сергеем Ситько. Квантовая медицина способна вылечить онкологические 

заболевания 3–4 стадии, http://www.lik.org.ua/intervyu-s-sergeem-sitko.htm (19.09.2017).



99Основные подходы в определении сущности концепта «живого»
Studia Warmińskie 54 (2017)

так называемый электромагнитный каркас. Метод микроволновой 
резонансной терапии (МРТ), который открыл С. Ситько, дает возмож-
ность устранить деформацию электромагнитного каркаса, является 
предпосылкой для того, чтобы природа сама завершила лечение.

Поскольку жизнь является объектом исследования многих есте-
ственных наук, вопрос о ее сущностном определении был и остается 
предметом дискуссии различных естественных направлений. Со вто-
рой половины ХХ в. стали отчетливо проявляться два основных под-
хода к определению жизни – субстратный и функциональный. Сто-
ронники первого (В. Жданов, А. Пасынский, А. Мамзин) в трактовке 
сущности жизни обращают внимание на тот субстрат (белок или мо-
лекулы ДНК), который становится носителем основных свойств живо-
го. Адепты второго (А. Опарин, В. Маховка, П. Макаров, Д. Трошин, 
К. Вилли, Г. Уэллс, П. Уэллс) рассматривают жизнь с точки зрения ее 
основных свойств (обмен веществ, самовоспроизведения и т.д.).

Современное естествознание существенно обогатило представле-
ния о природе материального носителя жизни, которым является це-
лостная система взаимосвязанных биополимеров – белков, нуклеино-
вых кислот и др. Научно обоснованными выступают положения  
о многообразии форм жизни и о том, что их носителями выступают 
живые системы различной степени сложности и организованности. 
При этом выделяются следующие основные уровни организации жи-
вого: организменный, популяционно-видовой, биоценозный и биос-
ферный. Ориентация исследователей на познание особенностей того 
или иного уровня организации живого привела к выделению уров-
ней познания, исследования их. На сегодня больше результатов ока-
залось на уровне, связанном с познанием молекулярных основ жиз-
ни, что обусловило эпохальные открытия в области биологии, их 
универсальный характер в отношении ко всему живому. Возможно-
сти этого уровня исследования еще далеко не исчерпаны, но тенден-
ции развития современного научного знания подвели его к необходи-
мости перехода на исследования еще более глубинных структур  
и процессов живого. Объектом исследования становятся атомный  
и электронный уровень организации структур живого17. Другой тен-
денцией в познании сущности жизни является исследование особен-
ностей ее проявления на надорганизменном уровне организации 
живого, предложенное В. И. Вернадским. Отличающиеся от есте-
ственнонаучных взгляды на проблему жизни предлагают не только 
религиозные доктрины, но также и различные философско-есте-

17  Дж. Бернал, Молекулярная структура, биохимическая функция и эволюция, 
Теоретическая и математическая биология, Москва 1968, с. 110–153.



100 Olexander Horban, Ruslana Martych

Filozofia

ственные концепции, акцентирующие проблематику человека и его 
предназначение в мире.

В этом контексте большие возможности открываются при приме-
нении синергетического подхода, который рассматривает «живое» 
как открытую саморазвивающуюся систему. Ведь феномен «живого» 
имеет достаточно высокий уровень сложности структурирования его 
подсистем, которые взаимодействуют между собой и с внешней сре-
дой. В частности, этот аспект представлен в области биофилософии18.

Задача осознания сущности живого в биофилософии заключается 
в философском осмыслении самого феномена жизни как компонента 
природы и культуры. Решение этой проблемы предполагает форми-
рование интеграционных представлений, образующих канву новой 
универсальной картины мира. В биофилософии актуализируется за-
дача современного философского осмысления жизни, основанного на 
научном знании и коэволюционной познавательной модели, в кото-
рой бытие природы и общества в целом рассматривается как процесс 
и результат связи всех уровней живого как между собой, так и с не-
живой природой, что приобретает формы взаимозависимости – соот-
носительности, соупорядоченности, согласованности. Тем самым за-
дается установка на конкретизацию теоретико-методологических 
подходов в познании живого. Проблему коэволюции человека и при-
роды с позиций биофилософии анализирует А. Перова, подчеркивая, 
что биофилософское познания мира «предполагает осмысление всего 
спектра оценок состояний жизни и перспектив ее развития (оптими-
стичных и пессимистичных), которые производятся с учетом реаль-
ных изменений внутренних (биогенетических), внешних (биоэкологи-
ческих) и физико-химических констант Вселенной»19.

Зато в другой традиции философского осмысления живого – фи-
лософии жизни – понятие «жизнь» приобретает культурно-историче-
ское измерение. В данном контексте, жизнь как всеобщее явление, 
рассматриваемое в аспекте человеческого и социального существова-
ния, – это другая реальность, для исследования которой нужны дру-
гие методы, чем для физической реальности. Соответственно, основ-
ными познавательными установками становятся антропоцентризм 
(человек – центр и высшая цель мироздания), человекомерность 
(«человек есть мера всех вещей») и другие. В философии жизни фено-
мен живого рассматривается как целостный органический процесс 

18 М. Рьюз, Философия биологии, Москва 1977, 319 с.
19 О. Перова, Філософсько-методологічні засади пізнання живого в постнекласичній 

науці, Вісник Київського національного університету імені Тараса Шевченка, Київ 2003 
(Серія „Філософія. Політологія”; № 52–53), с. 82–86.



101Основные подходы в определении сущности концепта «живого»
Studia Warmińskie 54 (2017)

непрерывного творческого становления, подается как первичная  
реальность, сущность мира, осмысливается в аспекте жизни человека 
с помощью интуиции, непосредственного переживания, интерпрета-
ции с целью понимания. Такой подход подчеркивает уникальность  
и неповторимость каждого проявления жизни, включительно с куль-
турными и социальными системы. Сторонниками данного подхода 
жизнь понимается как «жизненный мир», который обозначает собой 
постижение целостности реального бытия (Ф. Ницше), как «жизнен-
ный порыв» в виде формотворчества космической силы жизни  
(А. Бергсон), как непосредственное внутреннее переживание, уни-
кальное по своему содержанию, раскрывающееся в сфере духов-
но-коммуникативного или исторического опыта (В. Дильтей, Г. Зим-
мель). В представлении А. Бергсона, жизнь есть нечто такое, что 
продолжается. Жизнь как продолжающаяся реальность, которая 
конструирует сущность мира, может осмысляться лишь с помощью 
интуиции, непосредственного переживания, интерпретации с целью 
понимания. Такой способ постижения жизни противопоставляется 
рациональности и логическому доказательству, в котором этот поток 
расчленяется на статические моменты.

Инновационным шагом научной рефлексии в определении кон-
цепта «живого» стало применение биоэтического подхода. Биоэтика 
– относительно молодая отрасль научного знания, возникшая в по-
следней четверти ХХ века как сфера познания, изучающая и анали-
зирующая нравственность человеческих действий, в первую очередь 
в сфере медико-биологических мероприятий. Задача биоэтики – че-
рез призму нравственных норм и императивов отвечать на вопросы  
о границах существования «живого» и способность Другого влиять 
(расширять или сужать) на эти границы.

Один из первых ученых-исследователей биоэтики Варрен Томас 
Райх утверждает, что достижение современных биомедицинских 
наук и их технологические применения имеют три важные послед-
ствия. А именно, они трансформировали сначала многие традицион-
ные идеи о живом, затем трансформировались границы человеческой 
жизни и, наконец, видоизменились культурные и социальные взгля-
ды на то, что это значит «жить человеческой жизнью». Медицина как 
вид деятельности трансформировалась с диагностической и паллиа-
тивной дисциплины в сильно действующее средство, которое в состо-
янии изменить суть противостояния жизни и смерти20.

20 Encyclopedia of Bioethics (volume 1) / [Waren Thomas Reich – editor in chief], Resived 
edition, New York 1995, p. 248.



102 Olexander Horban, Ruslana Martych

Filozofia

Как указано в «Принципах биомедицинской этики», роль биоэти-
ческого подхода в научных исследованиях и в практической деятель-
ности заключается в применении теории общей этики к сущностному 
пониманию феномена «жизни» и соответствующих действий, направ-
ленных на охрану жизни в ходе медико-биологической деятель- 
ности21.

Основными направлениями современных научных исследований, 
которые меняют парадигму взглядов на сущность концепта «живого», 
где биоэтика имеет важнейшее значение, являются, в частности, ген-
ная инженерия, генная терапия и клонирование. Генная инженерия 
– это комплекс технических приемов, направленных на перенос  
в структуру клетки живого существа некоторых видов генетической 
информации, которой предварительно там не было. По сути, происхо-
дит искусственное создание желаемых мутаций и рекомбинаций жи-
вого. Нравственная проблема тем больше, если такое вмешательство 
планируется с целью экспериментирования.

Генная терапия фактически представляет собой комплекс проце-
дур, направленных на расшифровку человеческого генома с целью 
предупреждения или лечения патологических состояний живого ор-
ганизма. Следует отметить очевидную амбивалентность таких гене-
тических исследований, поскольку они направлены на изменение 
биологической сути живого, а, значит, несут в себе значительные ри-
ски в случае неудачного экспериментирования или сознательного 
манипулирования результатами опытов.

Одним из последствий применения генной инженерии является 
клонирование организмов. Клонирование – это метод, с помощью ко-
торого можно получить совокупность субъектов, продуцируемых из 
одного организма и генетически идентичных с ним. В перспективе 
клонирования предусматривается создание идеальных индивидов,  
с непревзойденными возможностями; производство здоровых индиви-
дов без риска наследственных болезней; создание большого количе-
ства генетически идентичных субъектов для проведения научных ис-
следований и пр. Вместе с тем, вопросы клонирования человека 
признаны нарушающими его фундаментальные права. Клонирова-
ние противоречит принципу равенства человеческих существ, потому 
что допускает расовую и евгеническую селекцию, унижает достоин-
ство человека.

Таким образом, предложенный авторский взгляд к определению 
основных подходов определения концепта «живого» позволил зафик-

21 T.L. Beauchamp, F. James, Childress Pririnciples of Biomedical Ethics, New York 1979, 
p. 7–9.



103Основные подходы в определении сущности концепта «живого»
Studia Warmińskie 54 (2017)

сировать категориальный каркас исследуемой проблематики, выяс-
нить, что основой современных подходов является переход от биоло-
гического парадигмы бытийности живого, к биоэтической, которая 
включает в себя нравственные аспекты существования живого.

GŁÓWNE PODEJŚCIA W OKREŚLANIU ISTOTY POJĘCIA „ŻYWY”

Współczesne badania nad człowiekiem trudno odzielić od refleksji nad istotą poję-
cia „życie”. Cechą charakterystyczną współczesnych badań nad pojęciem „życia”  
w kontekście antropologii jest odejście od paradygmatu czysto biologicznego na rzecz 
bioetycznego, który lepiej oddaje specyfikę ludzkiego sposobu istnienia. Autorzy w ar-
tykule referują nowoczesne podejścia w określaniu istoty pojęcia „życie” w odniesieniu 
do naturalnych i społecznych uwarunkowań istnienia człowieka.

BASIC APPROACHES TO THE DEFINITION OF THE ESSENCE  
OF THE CONCEPT OF «LIVING»

Modern studies of the being of man are inseparable from the definition of the 
essence of the concept of “living” as such. The peculiarity of new research is the change 
of the paradigmatic approach from the biological proper, in the basis of which the very 
fact of the being of the object, to the bioethical, whose essence is the reflection of the 
subject with respect to one’s own or other existence through the prism of the morality 
of human actions about such existence. That is why, the authors of this article aim to 
investigate the development of modern approaches to the definition of the essence of 
the concept of “living” as one of the fundamental characteristics of the existence of 
natural and social existence, and also to demonstrate the changes taking place in the 
reflection of the object under study due to the latest scientific achievements, using the 
bioethical approach.

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)





FILOZOFIA

Vitali Turenko
Wydział Filozoficzny
Kijowski Uniwersytet Narodowy im. Tarasa Szewczenki

Имплицитная философия любви в эпоху 
античности: попытка переосмысления

 
Słowa kluczowe:  filozofia antyczna, miłość, przyjaźń, zakochanie, Platon, Arystoteles, „słowa  
		  miłości”, życie człowieka.

Keywords: 	 Ancient philosophy, love, friendship, amorousness, Plato, Aristotle, “words  
		  of love”, human life.

Актуальность исследования данной темы обусловлено тенденция-
ми в обществе, которые можно наблюдать вокруг феномена любви. 
Западные и отечественные исследователи говорят о «дефиците», «де-
вальвации», «демократизации» любви, что становится причиной кри-
зиса идентичности и других современных антропологических про-
блем. Следовательно, обращение к философской мысли, независимо 
от периода, является одним из путей сохранения и реактуализации 
подлинного понимания любви. 

Философское осмысление любви в эпоху античности является од-
ной из граней имплицитной философии любви, то есть того этапа 
данной отрасли философского знания, когда еще не были выра- 
ботаны ни методологические принципы и подходы в исследовании 
любви, ни даже самого понятия «философия любви» как тако- 
вого не существовало. Следовательно, в данной статье мы попробуем 
переосмыслить некоторые шаблоны, которые существует в науч- 
ных исследованиях и проясним новые аспекты эволюции филосо- 
фского понимания любви в древнегреческой и древнеримской тради-
циях. 

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624

Adres/Adresse: dr Vitali Turenko, Wydział Filozoficzny, Kijowski Uniwersytet Narodowy im. 
Tarasa Szewczenki, ul. Vladimirskaya 60, 01601 Kijów, Ukraina, amurolog5@gmail.com.



106 Vitali Turenko

Filozofia

Ø  В первую очередь, когда затрагивается тема античной филосо-
фии любви, неминуемо возникает ассоциация с ее «словарем», ко-
торый включает порядка 8 слов и условно делится на 2 группы:

1)  слова с главным значением «любовь» (ἀγάπη, ἔρως, φιλία, στοργή) 
2)  слова с контекстуальным значением «любовь» (ἀφροδίσια, 

ἐπιθῡμία, ἵμερος, πόθος). Нужно отметить, что обычно в исследователь-
ской литературе, под тем или иным концептом, а речь идет, в первую 
очередь, про ἀγάπη, ἔρως, φιλία сразу же идет точное определение  
и эквивалент на том или ином языке. 

Однако, если детально рассмотреть каждый из них, пользуясь 
текстами оригиналов, фундаментальных словарей древнегреческого 
языка (этимологических, античных и т.д.)1, то мы увидим, что каж-
дый концепт любви в древнегреческом (от эпосов Гомера до Плотина 
и Ямвлиха) и латинском (от архаического до позднего этапа развития 
латыни) языках пережил собственную эволюцию словоупотребления; 
при этом меняя в том или ином периоде определенные коннотации, 
смыслы и семантику. Поэтому, неверно говорить, что «ἀγάπη» – исклю-
чительно связано с жертвенностью, или то, что «ἔρως» – это только 
страсть, похоть или т.п. 

Ø  Приведем несколько примеров. Обычно, когда затрагивается 
концепт «φιλία», то сразу это обозначается как дружба. Однако если 
мы заглянем в оригинальны тексты от древнегреческих эпосов и до 
трудов неоплатоников, то мы увидим следующую эволюцию коннота-
ций и смыслов «φιλία» и «филического словаря»:

1)  Гомер (чувственный, сексуальный аспект любви [Оd. V :125–126]);
2)  Доклассическая древнегреческая философия (первоначало  

у Эмпедокла [28 B XII DK], дружеские отношения у Демокрита [Stob, 
II, 33,9]);

3)  Платон (любовная дружба [Lys.222b]);
4)  Аристотель (многообразие проявлений дружбы, от глубоко 

личностной до государственной [«Никомахова этика»]);
5)  Эллинизм (социальная общность у греческих стоиков [Stoic. 

3.24, 27, 181], математическая категория у Ямвлиха [Iamb. In Nic.  
p. 34 P.]).

Следовательно, когда мы говорим о том или ином «слове любви» 
в древнегреческом или латинском словарях, то необходимо указывать 
в какой период, в какой форме культурного насследия (литература, 

1 H.G. Lidell, R. Scott, A Greek-English lexicon, Michigane University 1848; K.J. Denniston, 
The Greek Particles, Oxford 1954, p. 657; Oxford Latin Dictionary, ed. by P.G.W. Glare, Oxford 
1982, p. 2126. 



107Имплицитная философия любви в эпоху античности: попытка переосмысления
Studia Warmińskie 54 (2017)

география, история, философия и т.д). Такой подход сможет дать бо-
лее объективную и целостную картину понимания многообразия оп-
ределенного концепта любви.

Также следует отметить, что вокруг концепта «ἀγάπη» тоже сложи-
лось немало научных «предрассудков» и «клише». Так, известный 
российский амуролог Р. Апресян отмечает, что «порой в научной ли-
тературе высказывалось авторитетными западными учеными, со-
гласно которой слово «agape» впервые встречается лишь в Новом За-
вете2. Слово «ἀγάπη/agape» иногда даже выводится из названия 
совместных трапез первых христиан, хотя для последних использова-
лось всего лишь это же слово, но во множественном числе (ἀγάπαι/
agapai)»3. Однако слова в древнегреческом языке, которые одноко-
ренные с «agapе» (это более 10), встречаются, хотя и не так широко,  
в античных текстах (около 50 раз)4. Поэтому, те, кто утверждают, что 
классические авторы не употребляют слово «agape», имеют в виду 
лишь то, что в античных текстах (до неоплатоников, ІІІ в. до н.э.) 
встречаются родственные «agape» слова, но не само это слово.

Ø  Мифология любви в античности как первооснова философских 
размышлений о любви имеет свою специфику. Образ Афродиты, как 
и Эрота имеет сложную достаточно эволюцию от строгого, проанимис-
тического [См.: Tacit. Hist. II 3; Paus. IX, 38 1] к воплощению привле-
кательности и «путто» соответственно. Образ античных богов, сферой 
власти которых была любовь, менялся в процессе развития античной 
культуры (литературы, философии, искусства); он приобретал новые, 
ярких и антропологических черт, старые же оставались в тени веков. 
Неоднозначное решение вопроса происхождения Эрота свидетель-
ствует не только о различных мифологических традициях среди 
древнегреческих полисов [См.: Theog. 120 – 122; Paus. I 30, 1; Diog.
Laet. IV, 27; A.Ag. 544–545], но и также то, что происходило в опреде-
ленной степени рефлексия относительно феномена любви, его сущно-
сти и смысла в мире и жизни античного гражданина.

Ø  Опираясь на зарубежные антиковедческие исследования5, не-
обходимо отметить, что исследования философской экспликации 

2  E.W. Bullinger,     A  Critical  Lexicon  and  Concordance  to   the  English   and   Greek  
New  Testament:  Together  With an  Index  of  Greek  Words,  and  Several  Appendices  [1908],  
Grand  Rapids  (USA) 1999,  p.  145, 469;  G. MacGregor, Dictionary  of  Religion  and  Philosophy,  
New  York 1989,  p.  12.

3 Р.Г. Апресян, Слова любви: agape, eros, philia, Философия и культура 8 (56) (2012), c. 32.
4 H.G. Lidell, R. Scott, A Greek-English lexicon, Michigane University 1848, p.45.
5  M.L. Gill, P. Pellegrin, A Companion to Ancient Philosophy, John Wiley & Sons 2009,  

p. 791; C.C.W. Taylor, From the Beginning to Plato, Psychology Press 1997, p. 494; G. Reale,  
R. John, J.R. Catan, A History of Ancient Philosophy I: From the Origins to Socrates, SUNY 
Press 1990, p. 425.



108 Vitali Turenko

Filozofia

любви уместно начинать с рассмотрения текстов древнегреческих 
эпосов. Наиболее часто упоминаемыми проявлениями любви в тек-
стах эпосов Гомера и Гесиода есть любовь между богами и людьми, 
между мужчиной и женщиной и родительская любовь. Любовь богов 
к людям – носит коннотации покровительства, заботы, сохранение 
людей от чего-то плохого; причем стоит заметить, что как у Гомера, 
так и Гесиода (в отличии от последующих концепций, к примеру,  
у Аристотеля) – она имплицитно является взаимной. Межполовая 
любовь в эпосах описывается двояко: с одной стороны, она как супру-
жеская – носит коннотации нежности, кротости, ответственности,  
а с другой стороны, она как сексуальная – имеет коннотации не-
управляемости, стихийности и удовольствия.

Ø  Любовь как основа мира, согласно фрагментов философов-до-
сократиков, воплощенная в двух понятиях: Έρως и Φιλία. В размыш- 
лениях о мироздании, любовь занимает ключевое место в большин-
стве мыслителей доклассической философской мысли. Вместе с тем, 
нужно отметить, что экспликацию любви в фрагментах представите-
лей доклассической древнегреческой традиции следует рассматри-
вать не только в онтологическом контексте, но и в антропологическом.

Ø  Однако следует сделать определенное замечание: Общеизвест-
но, что по давно сложившейся традиции (которая уходит своими кор-
нями труда Э. Целлера)6 считается, что внимание философов доклас-
сического периода древнегреческой мысли была направлена на 
изучение явлений природы, а размышления относительно антропо-
логических, в том числе этико-правовых, социально-политических, 
психологических, гносеологических проблем начинаются с софистов 
или Сократа, отчасти есть и у Демокрита. Такой взгляд на теорети-
ческую ориентацию ранних греческих мыслителей аргументируется 
в основном ссылками на их произведения, посвященные поискам 
«первоосновы» вещей и общего миропорядка стройного порядка (кос-
моса). Отсюда же и название их как «натурфилософы», «фюзиологи». 
И, как известно, такое название присваивается обычно всем «созер-
цателям природы» от Фалеса до Демокрита (хотя последнего, как по 
сути многих идей, что развиваются им, так и хронологически, к до-
сократикам достаточно условно можно отнести).

Укоренившийся взгляд оказывается не столь бесспорным, если 
взгляды досократиков на природу рассматривать в обществено- 
-культурном контексте греческого общества периода архаики и ран-

6 См.: E. Zeller, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 3 Tle. in 
6 Bdn., Leipzig 1856–1868.



109Имплицитная философия любви в эпоху античности: попытка переосмысления
Studia Warmińskie 54 (2017)

ней классики. Поиск субстанции, то есть той «первоосновы» всего су-
щего, которое вечно и «бессмертно» в изменении вещей и которое 
служит конечным фундаментом человеческой жизни и деятельности, 
досократики неизбежно связывали с определением места человека  
в мире, осознанием смысла человеческой жизни. Рассуждая «о при-
роде», они использовали антропоморфные образы, социальные, эти-
ческие представления. Эллинские «физики» мыслили «природу»  
в единстве с человеком, точнее, натурфилософские построения физи-
ков содержали антропологические, особенно этико-правовые пред-
ставления и взгляды.

В этом контексте еще более актуальным является исследование 
антропологического наследия (в т.ч. и касательно феномена любви) 
мыслителей доклассического периода древнегреческом философии 
потому, что «обращение к проблеме генезиса философии, по мнению 
Г. Драча, позволяет восстановить доверие к антропологическому ее 
прочтению и осмыслению. Для нас в этом случае «происхождение», 
«возникновение» и «генезис» выступают понятиями, которые, взаимо-
дополняют друг друга, характеризируют становление и развитие фи-
лософии от ее начальных этапов, включая и предпосылки, до кон-
ституирования как самостоятельного феномена античной культуры.  
И если современная эпоха, динамичная, «сжимает время», ставит 
вопрос о судьбе человеческой цивилизации и обостряет наш интерес  
к историческому прошлому, то раннегреческая философия «обна- 
жает» созвучны нашему времени вопросы о взаимоотношениях при-
роды и человека, о могуществе и направленности человеческого ума»7.

Поэтому логичным выступает мнение западного ученого Ж.-П. Вер- 
нана в работе «Происхождение древнегреческой мысли», что именно 
антропологические (человеческие) и социальные факторы обуслови-
ли возникновения философии как явления культуры8. Поэтому, как 
справедливо отмечает В. В. Соколов: «Предметом первых философ-
ских размышлений, конечно, становились не только явления при-
роды, ото слышали индивида, но и мир самой личности и в его от- 
нах с другими людьми, и в его индивидуальном существовании. 
Отсюда понятно, что этико-социальная и этико-психологическая (эти-
ко-антропологическая – В. Т.) мысль неотделима от философии уже 
во время самого ее возникновения»9.

7 Г.В. Драч, Рождение античной философии и начало антропологической проблематики, 
Москва 2003, c. 43.

8 J.P. Vernan, Les Origines de la pensée grecque, Paris: 10e édition: Presses Universitaires 
de France, coll. „Quadrige” 2007, р. 132.

9 В.В. Соколов, Философия Древности и Средневековья, Антология мировой философии: 
в Т. 1, ч. 1., Москва 1969, c. 13.



110 Vitali Turenko

Filozofia

Отсюда можно отметить, что мыслители ранней древнегреческой 
философии по-разному относились к любви как феномену человече-
ской жизни, но все они фактически единодушны в том, что она как 
ничто другое в мире имеет универсальное значение в судьбе каждого 
человека. 

Ø  Необходимо подчеркнуть, что не стоит ограничивать внимание 
исследователей и касательно экспликации любви в текстах сократи-
ческих школ. Ведь именно у представителей данных философских 
школ можем усмотреть впервые в историко-философском дискурсе 
четкое различение двух видов любви – «небесной» и «земной», «воз-
вышенной» и «продажной». На их взгляд, каждый человек имеет 
право сам выбирать, что для него любовь, а также какой смысл люб-
ви он ставит в своей жизни. Следует отметить, что именно с сократи-
ческих школ начинается в философской мысли дискуссия о значении 
любви для философии и для философа. Касательно этого вопроса, 
ряд мыслителей сократических школ говорили как о позитивном, так 
и о негативной роли любви в судьбе того или иного мыслителя. Из 
немногочисленных фрагментов работ софистов, которые дошли до 
нас, можно сделать вывод о неоднозначном взгляде на любовь в дан-
ной традиции. Некоторые софисты ее восхваляли, другие осуждали  
и презрительно к ней относились. Нужно также сказать о вкладе со-
фистов в развитие имплицитной философии любви – именно они 
первые посвятили свои размышления относительно эстетического 
вектора феномена любви.

Ø  Что касается корпуса работ Платона, то тут главным образом 
нужно сделать следующее замечание. На наш взгляд, философию 
любви Платона не стоит ограничивать исключительно диалогами, 
конкретно посвященными теме любви и «окололюбовных» феноменов 
(«Пир», «Федр», «Лисид»). Платон, как мыслитель, как личность про-
шел большой путь в понимании данного феномена. Поэтому не стоит 
мыслить «клише» по отношению к восприятию любви Платоном. 
Ведь, например, в политических трактатах, в отличии от вышеука-
занных диалогов, а именно «Пир», «Федр», «Лисид», Платон напрочь 
отрицает однополые отношения и редуцирование любви исключи-
тельно к наслаждению и удовольствию. На наш взгляд, данный мо-
мент нужно более детально рассмотреть.

Вообще стоит отметить, что Платон во взглядах на любовь в позд-
них диалогах занимает совсем другую точку зрения. Если откроем 
диалог «Законы», один из самых значимых, который был написан 
древнегреческим философом в конце жизни, то оказывается, что 
в нем он осуждает гомосексуализм. Описывая «культуры любви» 



111Имплицитная философия любви в эпоху античности: попытка переосмысления
Studia Warmińskie 54 (2017)

в различных в полисах Древней Греции, Платон пишет следующее  
в обозначенной работы: «гимнасии и сисситии во многом приносят 
пользу государствам еще и поныне; однако в смысле междоусобий 
они вредны. Это явствует из поступков милетской, беотийской и фу-
рийской молодежи. К тому же, вероятно, эти учреждения извратили 
существующий не только у людей, но даже и у животных древний  
и сообразный с природой закон, касающийся любовных наслажде-
ний. И в этом можно винить, прежде всего, ваши государства,  
а также и те из остальных государств, c где более всего привились 
гимнасии. Как бы ни смотреть на подобные вещи, шутливо ли или 
серьезно, приходится заметить, что наслаждение от соединения 
мужской природы с женской, влекущего за собой рождение, уделено 
нам от природы, соединение же мужчины с мужчиной и женщины  
с женщиной – противоестественно и возникло как дерзкая попытка 
людей, разнузданных в удовольствиях [Leg. 646b-d]».

Он говорит, что единственный тип семьи, который должен под-
держивать государство – это биологическая единица, брак между 
«одним мужчиной и одной женщиной» [См.: Leg.836c]. Поэтому  
в третьей книге «Законы» он отмечает, что задача государства 
воспитывать граждан в том, что надо любить, а что ненавидеть [См.: 
Leg. 653с]. В данном контексте, древнегреческий мыслитель подчер-
кивает о социальной значимости человеческих чувств, об их влиянии 
на те или иные социальные процессы и события. Для того чтобы пра-
вильно наставлять надо сочетать разум и любовь [См.: Leg.688b]. Как 
видим, Платон, как и в молодости, так и на склоне лет придержива-
ется мнения, что разум и любовь не противостоят друг другу, но их 
союз способен помогать людям по жизни.

По мнению западного амуролога И. Сингера, в диалоге «Государ-
ство» – взгляд Платона на пол и любовь превосходит по глубине все, 
что он говорит в «Пире», в «Федре» и даже в «Законах». В «Государ-
стве» он утверждает, что мы все созданы для поиска блага. И когда 
мы влюблены, тело используется в этом поиске как инструмент 
инстинктивных репродуктивных сил. Фрейд назвал их либидальним 
стремлением к гетеросексуальной любви, к совокуплению10.

Согласно мнению Платона, это нормально и естественно, но все 
же не в этом смысл и цель человечества. Ведь, на его взгляд: «И вот, 
когда мы соберемся, большинство из нас с сокрушением вспоминает 
вожделенные удовольствия юности – любовные утехи, попойки, пи-
рушки и тому подобное – и брюзжат, словно теперь это для нас вели-

10 И. Сингер, В. Кулагина Ярцева, Н. Кротовская, Философия любви: промежуточный 
итог, Философская антропология 1 (2) (2015), c. 44.



112 Vitali Turenko

Filozofia

кое лишение: вот тогда была жизнь, а это разве жизнь! А некоторые 
старики жалуются на родственников, помыкающих ими, и тянут все 
ту же песню, что старость причиняет им множество бед. А по мне, 
Сократ, они напрасно ее винят: если бы она была причиной, то  
и я испытывал бы то же самое, раз уж я состарился, да и все прочие, 
кто мне ровесник» [Res. 329a-b]. В соответствии с этим важно – прео-
долеть императив тела в поиске блага, и это единственный путь, ко-
торым люди могут наполнить свое духовное бытие и найти ценность 
и настоящую красоту в жизни.

Неминуемо возникает вопрос: «Как сделать этот переход от сексу-
альных импульсов юного существа в другие, более возвышенные ин-
тересы?» Платон отвечает, что надо заниматься достойными делами, 
а именно – искусство и понимание эстетически прекрасного, создание 
достойного общества, поиск научных истин и другие способы позна-
ния, что открывают другую реальность и которые не сводятся просто 
к совокуплению. Правильной реакцией на сексуальный инстинкт 
Платон считает разнообразие связей. Пусть совокуплений будет 
столько, сколько хочется, настолько рано, как вы того пожелаете,  
и с тем, кого вы выберете, неважно, кто это и пола. И вы обнаружите, 
что объекты вашей сексуальной активности все одинаковые. Пол-
ностью испытав секс, вы потом его перерастете – «предсказывает» 
Платон.

Например, кто-то очень любит определенную пищу, то пиццу, 
или мясо. Человек, как правило, излечивается от этого, если однаж-
ды настолько этого наестся, что аппетит пропал. После этого ему уже 
никогда не будет хотеть этого так, как раньше, потому что он сам 
себя накормил им до тошноты. То же Платон говорит и о совокупле-
нии – насытиться им настолько, насколько позволяет общество,  
в раннем возрасте. Такое отношение очень напоминает то, что встре-
тил антрополог Б. Малиновский на островах Тихого океана в начале 
ХХ века. По его наблюдениям, молодежь там могла делать все что 
угодно, и родителям было все равно. Это просто секс. Ему не прида-
вали особого значения. Концепция Платона заключается в том, что 
необходимо очиститься от фанатичной страсти, которая спровоциро-
вана гормональными инстинктами, которые присутствуют у человека 
в период созревания, чтобы подготовить ее к репродуктивным по-
требностям виду – стоит получить столько, сколько возможно, и по-
требность перестанет быть движущей силой, и уж точно не будет 
главной мотивацией в жизни11.

11 И. Сингер, В. Кулагина Ярцева, Н. Кротовская, Философия любви: промежуточный 
итог, Философская антропология 1 (2) (2015), c. 44.



113Имплицитная философия любви в эпоху античности: попытка переосмысления
Studia Warmińskie 54 (2017)

Ø  На наш взгляд, есть необоснованным подход, согласно которо-
му, рассматривая феномены любви, влюбленности и дружбы в твор-
честве Аристотеля, делается акцент преимущественно на этическом 
корпусе его работ. Несомненно, в данных трудах вышеуказанная 
проблематика наиболее широко проанализирована, однако для пол-
ноты и комплексного понимания специфики и особенностей взгляда 
Стагирита на такие феномены человеческой жизни как любовь или 
дружба необходимо, на наш взгляд, и анализ его логических трудов, 
эстетических, политических и т.д. Рассмотрим это более детально.

В корпусе «ранних» работ12 Стагирит продолжает линию древне-
греческих мыслителей, в осмыслении человеческой любви использу-
ют знания естественных наук (Парменид, Эмпедокл, Платон). Анти-
чный философ подчеркивает в рефлексиях, которые можем увидеть  
в данной части его корпуса произведений мысли о любви, которая 
дарит смелость и бесстрашие; негативизм и деструктив телесной 
любви. Одной из особенностей его теории любви есть секулярность, 
которая заключается в том, что основа любви в энтелехии, а не в ка-
ком-то трансцендентном начале.

В логическом корпусе Стагирит на основе логических построений 
приходит к ряду умозаключений, а именно: любовь является про-
изводной от дружбы, поэтому первая является «уже», чем последняя. 
В данной части философских творений античный мыслитель отмеча-
ет, что нельзя отождествлять любовное желание и половой акт с са-
мой любовью, а также то, что мы любим людей не столько их самих, 
сколько то, что нам в них нравится.

В свою очередь, в трактате «Риторика» Аристотель отмечает, что 
дружба наполнена как положительными, так и отрицательными мо-
ментами. Позитивом является то, что в основе ее лежит желание бла-
га другому, однако в ней неизбежно могут возникать моменты стра-
дания, боли и испытаний (печаль, грусть, скука в т.ч.). Античный 
философ замечает об амбивалентности дискурса любящих, ведь 
именно из-за разлуки, если это настоящие чувства, любовь еще более 
становится длительной и прочной. Не обходит он также факт тоталь-
ности и комичности в природе любви. 

В работе «Политика», Стагирит неоднозначно относится к значи-
мости данного феномена человеческого бытия для общества и госу-
дарства. В определенной степени он продолжает своих предшествен-
ников Сократа и Платона, и подчеркивает, что в основе государства 

12 Под «ранними» работами Аристотеля в философском антиковедении имеется ввиду 
отдельное издание (вне 12 томника под редакцией Э. Беккерея) трудов Стагирита.



114 Vitali Turenko

Filozofia

любовь и дружеские отношения, но вместе с тем оппонирует им, по-
скольку отмечает негативные последствия для общества и государ-
ственного строя различные проявления любовных девиаций. Также  
в данном трактате Аристотель отмечает о фундаментальном значе-
нии друзей независимо от социального положения, а также о важно-
сти первого опыта дружеского общения для дальнейшего развития 
того или иного дискурса дружбы.

Ø  После работ Платона и Аристотеля, в эпоху эллинизма филосо-
фами не прекращалось осмысление любви. И стоит отметить о до-
вольно небольшом круге фундаментальных исследований касательно 
понимания любви в той или иной эллинистической школе.

Так, например, греческие стоики, в отличие от эпикурейцев  
и скептиков, рассматривали данный феномен более в положитель-
ном смысле, чем в негативном. Они видели в человеческой любви 
дар природы, а потому врожденным чувством, что обусловило пони-
мание ее, как неподвластной людям. Некоторые мыслители Грече-
ской Стои акцентировали на связи любви со страстью, тем самым ак-
центируя на неразумном ее начале, другие же превозносили данный 
феномен, и не видели ничего крамольного и достойного осуждения  
в ее адрес. 

В свою очередь римские стоики осмысливали и понимали дан-
ный феномен также амбивалентно. В дискурсе межполовой любви, 
по их мнению, можно разглядеть и проявления безобразного, и сама 
любовь может влиять негативно на человеческую судьбу. Вместе  
с тем, для римских стоиков, любовь как человеческое чувство являет-
ся и положительным, поскольку любя того или иного человека: люби-
мую жену, родителей, друзей, людей, личность способна понять, по-
чувствовать и понять истинную и глубинный смысл своей жизни, 
всей ее деятельности и делам. В данном контексте, именно рефлек-
сии римских стоиков на разные проявления межчеловеческой любви 
(не только к мужу/жене, но и к детям, братьям, сестрам и т.д.) явля-
ются неординарным явлением как в истории античности в частности, 
так и вообще имплицитной философии любви в целом.

Во взглядах на те или иные аспекты любви скептики и эпикурей-
цы не всегда соглашаются с классической античной философской 
традиции, в определенной степени они даже ей противостоят. Рас-
сматривая онтологию любви, скептики и эпикурейцы, хотя порой  
и презрительно относились к данному феномену, однако не отрицали 
ее могущество и влияние на мир, на человеческую жизнь. В основ-
ном представители обеих школ рассматривали те или иные формы 
любви в человеческой жизни таким образом: если любовь людей  



115Имплицитная философия любви в эпоху античности: попытка переосмысления
Studia Warmińskie 54 (2017)

к наслаждениям, богатству, деньгам мыслители осуждали, то любовь 
к философии, знаниям восхваляли и поощряли.

Ø  Сентенции философов-неоплатоников о любви можно условно 
разделить на три аспекта: онтологический, эпистемологический  
и этико-телеологический. В лоне неоплатонической школы, в отли-
чие от других эллинистических школ, наблюдаются острые дискуссии 
относительно происхождения и определения любви. Следуя мысли 
главного своего учителя, Платона, они говорят о единстве любви  
с умом и прекрасным, зато вопреки ему, присутствуют идеи относи-
тельно множества Эротов, а также то, что происхождение его не-
посредственно от Бога как Абсолюта. Достаточно интересной как для 
античной философии является мысль неоплатоников о сотериологи-
ческом содержании идеи любви. Согласно взглядов большинства 
представителей данного древнегреческого философского направле-
ния, именно любовь как ничто другое способно спасти человека после 
смерти.

Таким образом, проанализировав определенные «клише» в кон-
тексте античной философии любви, можно сделать следующие клю-
чевые выводы:

1)  Когда мы говорим о том или ином «слове любви» в древнегре-
ческом или латинском словарях, то необходимо указывать в какой 
период, в какой форме культурного насследия (литература, геогра-
фия, история, философия и т.д) оно используется. Такой подход, на 
наш взгляд, сможет дать более объективную и целостную картину 
понимания многообразия определенного концепта любви.

2)  При изучении философского понимания любви, влюбленности, 
дружбы не стоит ограничиваться классическими работами Платона 
(«Пир», «Федр», «Лисид») и Аристотеля (этический корпус сочинений 
Стагирита) в контексте данной проблематики. Такая методологиче-
ская позиция позволит понимать эволюцию взглядов обоих титанов 
древнегреческой философии, а также избежать всяческих «предрас-
судков», которые то и дело можно встретить на страницах некоторых 
научных исследований. 

3)  Среди философского насследия античной цивилизации каса-
тельно феномена любви недостаточно изучеными фрагменты ранних 
греческих философов (а именно антропологический аспект любви), 
софистов и сократических школ, а также трактаты представителей 
школ, которые существовали в эллинистический период.



116 Vitali Turenko

Filozofia

FILOZOFICZNE ROZUMIENIE „MIŁOŚCI” W EPOCE STAROŻYTNEJ: 
PRÓBA ANALIZY

Autor udowadnia, że dla uchwycenia rozumienia „miłości” w epoce starożytnej 
niezbędne jest uwzględnienie tego, w jakim okresie i w jakim kontekście (literackim, 
geograficznym, historycznym, filozoficznym) pojęcie to zostało użyte. Można powie-
dzieć, że w starożytności rozumienie „miłości” było różnorodne. Najważniejsze świadec-
twa rozumienia „miłości” w starożytności odnajdujemy w klasycznych pracach Platona 
(Uczta, Fajdros, Lysis) i Arystotelesa (utwory o problematyce etycznej). W artykule 
przedstawiona jest ewolucja poglądów obydwu autorów na temat „miłości”. Autor 
zwraca także uwagę, że stosunkowo mało znane są poglądy na „miłość” wczesnych filo-
zofów greckich, sofistow, szkół sokratejskich oraz szkół z okresu hellenistycznego.

IMPLICIT PHILOSOPHY OF LOVE IN THE ANTIQUITY:  
AN ATTEMPT TO RETHINK

It proved the position according to which, in the study of a particular “words of 
love” in Ancient Greek or Latin Dictionaries, it must indicate in what period, what 
form of cultural heritage (literature, geography, history, philosophy, etc.) his used. 
This approach, in opinion of author, be able to give a more objective and complete pic-
ture of a particular understanding of the diversity of one or the other “word of love”. It 
was revealed that in the study of the philosophical understanding of love, amoro-
usness, friendship is must not limited to the classical works of Plato (Symposium, 
Phaedrus, Lysis) and Aristotle (ethical works of Stagirite) in the context of these phe-
nomenons. This methodological position will allow for the understanding of the evolu-
tion of the views of both the Titans of Greek philosophy, as well as avoiding any “pre-
judices” that the matter can be found in the pages of some of the scientific research. It 
is noted that among the philosophical heritage of ancient civilization on the phenome-
non of love is not enough studied of fragments of the early Greek philosophers (nota-
bly anthropological aspect of love), the Sophists and the Socratic schools, as well as 
treatises of representatives schools of the Hellenistic period.

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)



FILOZOFIA

Sergii Rusakov
Wydział Filozoficznej Oświaty i Nauki
Narodowy Uniwersytet Pedagogiczny im. Michaiła P. Dragomanowa w Kijowie

The Ukrainian Dimension of Mass Culture: 
Philosophy and Culture Studies Analysis

 
Słowa kluczowe:  kultura masowa, rozrywka, społeczeństwo informacyjne, telewizja, seriale.

Keywords: 	 mass culture, leisure, information society, television, series.

The actuality of the research of the Ukrainian segment of mass cul-
ture is determined by the contemporary social and cultural situation in 
Ukraine and its reflection in the context of post-Maydan discourse. The 
study of the mass culture potential and its effective local and world 
standards promotes understanding of Ukrainian culture (heroism, identi-
ty), which is going through transformational change. Mass culture works 
are characterized with certain discourses, which form the world picture 
– meanings, valuesand objectives. Mass culture is sequential and it per-
meates whole society, there fore it reflects the image of the time and era, 
constructs country’s cultural space and its development vector.

The spreading of mass culture, according to some authors, un-
der-mines the spirituality foundations by replacing the canons of national 
culture with the products of mass culture1. In such studies the critique of 
mass culture is usually associated with the position of its devastating im-
pact on the domestic culture. Some authors are concerned because of the 
cultural assimilation of mass culture2. According to this approach, it is 
understood as a model of American cultural industry that broadcasts its 

Adres/Adresse: dr Sergii Rusakov, Wydział Filozoficznej Oświaty i Nauki, Narodowy Uniwersytet 
Pedagogiczny im. M.P. Dragomanowa w Kijowie, ul. Pyrogowa 9, 01-601 Kijów, Ukraina, 
globus41@ukr.net.

1 О.А. Асеева, Культурологический анализ дискурса современной украинской массовой 
культуры, Человек в мире культуры 3 (2012), С. 37–44.

2 O. Bazaluk, T. Blazhevych, The Philosophy of War and Peace, Philosophy and Cosmology 
17 (2016), p. 12–25.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



118 Sergii Rusakov

Filozofia

original images to the world through cinema, serial culture, design, mu-
sic, fashion and so on. In such a way it grasps the space of Ukrainian 
culture. Denysyuk Zh. emphasizes the cultural expansion of mass sam-
ples used by the Western culture. „Popular culture, as an instrument of 
global influence, is able to some what neutralize traditional national cul-
tures, makes them whole salein some way»3.

The same position holds a Ukrainian philosopher Lozko H., who con-
siders mass culture as «a serious danger to the national original Ukraini-
an cultural tradition, which threatens the loss of spirituality, prevents 
the preservation of cultural identity, forms the national nihilism, creates 
the conditions under which the refusal of propernationality is possible... 
the devaluation of proper national values»4. It also sharpens the problem 
of cultural hybridity at the most of social spheres in Ukraine5.

Aseeva O. also emphasizes the displacement of folklore and tradi-
tional folk arts. But at the same time there exists an idea that mass 
culture can be an effective tool in the revival of Ukrainian national val-
ues and ideals6. 

Today mass culture in Ukraine is presented by a wide palette of gen-
res – television, movies, series, popular literature, fashion, design and 
advertising. All these genres are represented by foreign and as well as 
domestic samples. However, on our opinion, there is a lack of research, 
which consider only Ukrainian segment of popular culture and its gen-
res. Even theearly mentioned article by Aseeva O., despite the declared 
attempt to investigate the discourse of contemporary Ukrainian mass 
culture, mainly world (e.g., advertising of chocolate bar «Snickers») or 
Russian samples (series Univer, Zaitsev+1, show Vikna, Dom-2) are ana-
lyzed. By focusing attention on the works of Ukrainian mass culture, we 
might overcome the inferiority feeling in the context of the dialogue of 
cultures and the anguish of traditional culture disappearance. Inciden-
tally, the latter one, the so-called «Parents culture», has a rupture with 
the dominant modern culture. Applying world philosophy and culture 
studies legacy we would be able to see modern culture in a new dimen-
sion. For our study the institutional aspect of popular culture is not so 

3  Ж.З. Денисюк, Масова культура і проблеми національно-культурної ідентичності  
в умовах глобалізації, Вісник Державної академії керівних кадрів культури і мистецтв: 
Щоквартальний науковий журнал 2 (2009), С. 43–48.

4 Г. Лозко, Національні цінності на тлі глобального хаосу [Електронний ресурс], http://
slovoprosvity.org/2010/05/27/національні-цінності-на-тлі-глобальн (19.09.2017).

5 O. Gomilko, D. Svyrydenko, S. Terepyshchyi, Hybridity in the Higher Education of Ukraine: 
Global Logic or Local Idiosyncrasy?, Philosophy and Cosmology 17 (2016), p. 180–182.

6 О.А. Асєєва, Деструктивний вплив масової культури в культуротворчому опануванні 
сучасних цінностей української культури, Інтелект. Особистість. Цивілізація: темат. зб. наук. 
пр. із соц.-ф. пробл. 9 (2011), С. 22–27.



119The Ukrainian Dimension of Mass Culture: Philosophy and Culture...

Studia Warmińskie 54 (2017)

important as its essential and existential aspects. It is important to un-
derstand what motivates people to turn to its works and how Ukrainian 
segment satisfies this need.

Thus, despite the thoroughness of the mentioned works we have to 
state the insufficient consideration of the impact of popular culture on 
the social and cultural development of society and on the formation of 
social values. The necessity of studying the role of a new phenomenon to 
determine the content and priorities of those values is not considered. 
All the above makes it essential to consider the prerequisites of mass 
culture formation in Ukraine.

Besides the position, according to which mass culture is a model of 
American industry and the result of capitalism, it is believed that the 
new culture level is associated with the specific technology of mass con-
trol in the Soviet Union. Ukrainian social and cultural space was also its 
part. Therefore, we believe that the origins of the Ukrainian segment of 
mass culture go back to this exact period. The approaches of social phi-
losophy look fruitful at this context7. 

In the Soviet Union period the state engaged inculture development. 
For example, in the 1970’s in terms of public funding the culture sector 
ranked the second place, yielding only to economy sector. It is explained 
with propaganda and ideological needs, that led to the development of 
mass culture in the Soviet Union. Mass culture offered samples, which 
everybody had to follow, it implemented standards, patterns of behavior, 
worldview guidelinesin to mass consciousness, easing the process of Sovi-
et socialization. In general, such mass culture model in its functional es-
sence was similar to the American one, but it was not subjected to criti-
cism. Naumkina O. emphasizes that Soviet mass culture was marked by 
such features as the prevalence of idea over artistry, the desire to manip-
ulate mass consciousness through the introduction of ideological myths, 
clichés and stereotypes. Soviet mass culture was instilled with the idea of 
state expediency and was noted by the presence of a super-individual 
goal in the hero’s life. It often reduced the intrinsic value of an individual 
and put his evaluation in direct dependence on the compliance between 
his individual concept of existence and the social concept of the existence 
of the state8. The Ukrainians are comprehended as victims of post-soviet 
(post-colonial) cultural contradictions according to Svyrydenko D.9

7 S. Terepiszczy, Futurology as a subject of social philosophy, Studia Warmińskie 52 (2015), 
p. 63–64.

8  О.С. Наумкіна, Масова культура в Україні, Вісник Державної академії керівних 
кадрів культури і мистецтв 3 (2012), С. 123–127. 

9  D. Svyrydenko, Divided Universities: The Postcolonial Experience of Contemporary 
Ukrainian Higher Education, Future Human Image 7 (2017), p. 129.



120 Sergii Rusakov

Filozofia

After the collapse of the Soviet Union when Ukraine gained inde-
pendence a gap was formed in the cultural sphere. It was brought to life, 
firstly, by the disappearance of the state ideological influence on culture 
and with the help of culture; secondly, by the free access to foreign piec-
es of culture; thirdly, by the difficult economic situation, moral and men-
tal fatigue from changes to which people were not quite ready. These 
circumstances influenced the interest in culture. For example, theatre 
visits decreased in 49.5% from 1991 to 2001. This data can be regarded 
from the position of economists (low wages and therefore fewer opportu-
nities for leisure activities) as well as from the position of cultural stud-
ies scholar: the Ukrainians have received new leisure opportunities. In 
our case television and eventually Internet became the alternatives to 
traditional culture institutions. Considering the decline oflife quality 
and simultaneous increasing of its rhythm, an average Ukrainian began 
to seek more simple ways of spending free time, which arelisted above. 
During the last 25 years, the television viewing increased in 18 times 
(instead of 60 hours of broadcasting per day – 1082 hours). As a result, 
watching television became the dominant entertainment form, and its 
screen was flooded with low-quality products, mostly foreign.

In the early 1990’s Ukrainian culture experienced a turning-point 
accompanied by the spread of the underlying processes of «massiviza-
tion» (a different understanding of the meaning of life, different assess-
ment criteria etc.), resulting in wide spreading of mass culture. One of 
its genres, which gained popularity very quickly in our country was the 
TV series, which contributed to the feeling of participation in beautiful 
rich life, unlike the life routine of the young country. If today the logic of 
the plot is clear enough to majority of viewers, in that period the viewer 
was characterized by greater inexperience in perception. Therefore, 
watching such series as The Rich Also Cry, Wild Rose, Simply Maria, 
Santa Barbara, the audience perceived the events as real and worried 
for the characters’ fate. These series have launched number of changes 
in the TV genre and formed the soap opera canon, attracting a large 
number Ukrainian viewers. In addition, the series had not only a thera-
peutic function, but also an integrational one, because they became  
a universal topic for conversations.

In our country one of the first quality foreign series was Twin Peaks. 
Its director David Lynch has changed the idea of the series, proving that 
they can be interesting for the audience and thus be rated, while devoid 
of naivety and primitiveness. This series has become a cult and it is re-
ferred to the origins of the modern series boom associated with quality 
form and deep meaning. According to Myednikova H. such culture has 



121The Ukrainian Dimension of Mass Culture: Philosophy and Culture...

Studia Warmińskie 54 (2017)

formed not just an intellectual, but more «psychologically» advanced au-
dience10.

Film critic Kudryavtsev S. writes about the peculiarities of viewing 
series Twin Peaks by post-Soviet television viewer: «The national system 
of broadcasting television series to a large extent disappoints the audi-
ence: some have not become keen on because of the late time, while in  
a week others have forgotten the smallest detective nuances extremely 
important for this kind of product. If you miss something, it is almost 
forever and unique, not like in Santa Barbara and even more so – in the 
Latin American soap operas, where everything is long chewed»11.

According to film critics TV series did not have such publicity in the 
post-Soviet area as they had in the world, because of the number of pop-
ular culture works in the first years after the Iron Curtain. As a conse-
quence there appeared inability and inexperience in the perception of 
works aimed at provoking the audience to a meaningful TV watching. 
«The screen helps not just to watch, but also to analyze the behavior of 
others and ourselves in similar situations» 12. In the middle of the 
1990’s, when David Lynch’s series was being broadcasted, Ukrainian 
audience was attracted by its absurd, surreal character embodied in an 
unusual «picture». The experience of a new visual perception outweighed 
the content understanding. Thus, the «picture» eclipsed the inherent 
meanings in the series, which were enacted in quotations, presence of al-
lusions and reflexivity over the Reagan period. Let us suppose that dur-
ing this period they could not be understood by most viewers because of  
a lack of awareness of the first steps in getting acquainted with the de-
tails of international politics and culture. Here againthis popular culture 
product had predominantly the rapeutic function for Ukrainian audience, 
giving an opportunity to escape to the fictional town of Twin Peaks from 
real widespread 1990’s problems. «I think that only the supporters of de-
tective mysteries and «oddities of love» watched the series to the end... 
The majority probably descended from a distance, «flew» past Twin Peaks, 
tired and bored with distantand unknown excesses of dangerous adven-
ture lifestyle. We’d prefer just to cry, sympathize enough, and after all to 
forgive «the lost sheep»13. The work of David Lynch becomes the starting 

10 Г.С. Мєднікова, «Серіальний бум» у контексті ціннісних змін сучасної молоді, Куль-
турологічний альманах: Ціннісні зміни молоді і сучасні форми культуротворчості 1 (2015), 
Вінниця: ТОВ Нілан-ЛТД, С. 6–13.

11  С. Кудрявцев, Мистико-экзистенциальная детективная драма [Електронний 
ресурс], https://www.kinopoisk.ru/review/946506 (19.09.2017).

12 Г.С. Мєднікова, «Серіальний бум» у контексті…, С. 6–13.
13  С. Кудрявцев, Мистико-экзистенциальная детективная драма [Електронний 

ресурс], https://www.kinopoisk.ru/review/946506 (18.09.2017).



122 Sergii Rusakov

Filozofia

point of the evolution of series perception by Ukrainian viewers. In the 
second half of the 1990’s we can observe the growth of a high level of ex-
pectations from the series: «...even a naive average TV viewer «nicely»re-
quires – no matter proper or foreign – but with a quality mark»14.

Speaking about exclusively Ukrainian segment of mass culture, due 
to the financial difficulties during this period only few works were creat-
ed. We have to mark a tendency towards the understanding of historical 
heritage in popular culture works. The most significant is Roksolana, 
casted by the best Ukrainian actors. This series provoked a culture stud-
ies discussion on the interaction of national and mass culture. For exam-
ple, Sherman A., based on the words of the series director, reproves the 
artistic inferiority of the work and the call to «patriotic favoring of do-
mestic film production». The author emphasizes that «according to the 
genre rules the series must meet if not high artistic criteria at least 
some technological standards. Unfortunately, on the example of Roksola-
na we have seen once again that the imported goods differ from the na-
tional products by the professionalism level. And we do not begin but 
end with patriotism»15. However, this debate has not affected the high 
rating of television series and the audience attention to the luxurious, by 
the standards of time, costumes. The modern echo of these ideas is evi-
dent in the popularity of Turkish series Roksolana. Magnificent century. 
Contemporary series, according to Myednikova H., help to understand 
the cultural base of an object, sign, symbol, word16.The series focus on 
the creation of a beautiful picture on the screen (it is the peculiarity of 
contemporary mass culture works). But unlike in the Ukrainian version 
in Turkish series every detail is important. For example, the symbols of 
the actors’clothes can tell not less information than the characters’dia-
logues. In the historical times of the series events, the color of clothes, 
the combination of patterns and lines ornament were given great impor-
tance, because all these details inform us about religion, social and mar-
ital status.

Besides technological standard, the experts also distinguish several 
definitions of «quality». Among them, high-quality televisionis national 
television, which programs talk about the country, its past and future17.

14 Г. Шерман, Творця «Роксолани» зрозуміти можна. Але чи потрібно? [Електронний 
ресурс], http://day.kyiv.ua/uk/article/media/tvorcya-roksolani-zrozumiti-mozhna-ale-chi-potribno 
(19.09.2017).

15 Г. Шерман, Творця «Роксолани» зрозуміти можна. Але чи потрібно? [Електронний 
ресурс], http://day.kyiv.ua/uk/article/media/tvorcya-roksolani-zrozumiti-mozhna-ale-chi-potribno 
(19.09.2017).

16 Г.С. Мєднікова, «Серіальний бум» у контексті…, С. 6–13.
17 И. Кушнарева, Как нас приручили к сериалам, Логос 3 (2013), С. 13.



123The Ukrainian Dimension of Mass Culture: Philosophy and Culture...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Drawing attention to the state of Ukrainian mass culture, we can 
see a certain “series boom”. Though, it concerns quantitative, not quali-
tative, indicators in the Ukrainian TV area. The growth of our own TV 
production is connected with the ban of the Russian one, which was pre-
viously predominant. Therefore, the Ukrainian TV channels had to reor-
ient themselves and create their own content. Over the past year and  
a half, almost every leading channel started to create series on various 
topics– the conflict in the Southeastern Ukraine (Do Not Disclaim), the 
weekdays of the police (Volodymyrska str. 15). For example, the last 
mentioned series was filmed based on true stories that took place in the 
capital. For the first time in a while, the audience had an opportunity to 
observe the work of the Ukrainian “TV policemen”. “The peculiarity of 
the series is that its main character is Kyiv. The creative team is tasked 
to show the city from its unusual side – not the front, but the every-
day”18.

In terms of post-Maidan discourse, the analysis of certain works is 
productive enough to show that the Ukrainian audience is ready for 
watching “about it self” and “for it self” movies. This thesis is confirmed 
by the high ratings of the Ukrainian TV series called People’s Servant 
and The Last Moskal. A. Kokotyukha explains the success of the former 
series by the creation of the “folk tale”, repetition of which is impossible 
in the reality. People’s Servant is full of subtle irony; it has allusions to 
the Euromaidan and the facts of the politicians’ lives. In our opinion, the 
fact of creating a quality (concerning technological and scenario require-
ments) series by the Ukrainian TV channelsis important; it helps recon-
sidering our own political realities. Only a few years ago, before the po-
litical events of the 2013–2014, it seemed impossible and unclaimed.

As for the second mentioned above series, every third Ukrainian 
watched its premiere in 2014, and this gives the reason to relate it to the 
work of mass culture, and not only due to the genre, but also to the popu-
larity. Despite the fact, that the society extensively discusses the exagger-
ated comic representation of the Ukrainians, we believe that the series 
creators have chosen cultural stereotypes and complexes to be the subject 
of satire. I. Dolzhenkova’s thought is efficient in this context: The Last 
Moskal is not a paraphrase to Parajanov and therefore it should be judged 
according to the laws of the television product for the mass audience19. 

18  Героями серіалу «Володимирська, 15» стануть співробітники одного з київських 
райвідділів міліції [Електронний ресурс], http://film.ua/uk/production/press/1321 (19.09.2017).

19  І. Долженкова, «Останній москаль». За законами жанру [Електронний ресурс], 
https://tsn.ua/blogi/themes/cinema/ostanniy-moskal-za-zakonami-zhanru-422962.html?action=sor
t&sort=first&slice=0&limit=20 (19.09.2017).



124 Sergii Rusakov

Filozofia

Opinion journalism believes the series to be a unique TV product for 
Ukraine for lack of archaic in it. The Last Moskal, despite the fears that 
it will be like another boring repeated talk about Zhabokricha’s Fun or 
Moskal-Charivnyk (Muscovite the Wizard) is concordant to the modern 
realities.” We can find the reconsideration of the latest social events in 
the series, because the heroes of the series are going to the public meet-
ing at the village square, they are fighting with Ebola virus, and even 
“coming out”.

The mass culture has transformed the humanitarian sphere, for ex-
ample, the use of political technologies in mass culture has become  
a powerful tool for the public opinion change20. For example, the ani-
mated series Fairytale Rus metaphorizes modern Ukrainian political re-
ality; according to media experts, for a long time the accents, which 
made certain characters look good, were unobtrusively placed. In the 
animated series, the high-ranking persons are ridiculed, but the empha-
sis is made on their most innocent mistakes. “This satire is extremely 
poor as for the current political allusions–the characters are empty, flat 
and stereotyped, and the plot lines are primitive”21. In the socio-political 
conditions of the 2012, when the animated series was premiered, the 
humor seemed to be sharp, but in general, according to media experts, it 
was the manipulation of public opinion and society disorientation, be-
cause we could see the substitution of caricature and friendly jest. But to 
be fair, we should notice the thematic evolution of the animated series, 
and that the political satire gained its initial value.

According to H. Pocheptsov’s criteria of tactical and strategic objec-
tives that can be put by the mass culture, this animated series performs 
the first one of them. In culture, especially mass culture, there are topics 
that lose their relevance quickly, because they no longer respond to the 
audience’s request. They make sense during a short period of time and 
meet short-term interests of people, they respond and reflect any new 
event. Therefore, the works of mass culture quickly lose their relevance, 
start to be outdated and out of fashion. The Fairytale Rus series is situ-
ational, while it reacts to important events (weekly during the broad-
cast), it quickly loses its culturological value and it is unlikely to become 
a source for cultural archiving. For comparison, we can give the example 
of the US cartoon South Park, which also works with political themes. 
However, unlike the Ukrainian political cartoon that works on the level 

20 A. Nazaretyan, Mental Dimension in Social Causalities: Past and Future, Philosopy and 
Cosmology 18 (2017), p. 203–206.

21  О. Довженко, Казкова дурня за межею фолу [Електронний ресурс], http://ru.
telekritika.ua/otar_col/2012-11-20/76876 (19.09.2017).



125The Ukrainian Dimension of Mass Culture: Philosophy and Culture...

Studia Warmińskie 54 (2017)

of exploitation of well-known political characters, the American one has 
a strong strategy that is embodied in the conceptualization of the prob-
lem and marking the latest trends.

In addition, Fairytale Rus, reacting to significant weekly events, uses 
the setting of famous foreign works of mass culture (eg., The Matrix, Men 
in Black), but does not create its own heroics. The co-producer of the 
Winter on Fire documentary newsreel, nominated for the Oscar award, 
Lina Klebanova says that Ukraine now forms a new television image de-
spite the oppression and lack of material for broadcast on television. 
L. Klebanova notes the importance of forming our own images, identity, 
as well as understanding and a sense of heroism. “Today, Ukraine has a 
great inner heroism that should be represented in a new way. In any 
case, it is not what is called “sharovarschyna”, it can be a new urban 
Ukrainian-speaking culture”22.

In our opinion, the low level of Ukrainian mass culture in cultural 
space is a transitional stage. It is impossible to use immediate request 
structures all the time. Moreover, it is impossible to rely only on the for-
eign achievements of mass culture, although we have to admit their 
high level. We have to state the need to create our own high-quality 
mass culture, in which our own meanings and values will be implement-
ed, that will assist putting the necessary goal for the critical study of the 
reality. Today, in the world practice, there requested the mass culture 
works are the ones that focus on professional practical advises how to 
settle, for example, social issues. Using specific methods, mass culture is 
able to perform socially useful functions. By expanding its influence and 
gaining wide acceptance, it can answer the existential questions; main-
taining the autonomy from the government, it is able to construct the 
uniqueness and authenticity of a common cultural space.

Mass culture should have a meaningful dimension, because it is as-
sociated with the existential issues, such as freedom of choice. The mass 
level of culture is always a question of pro-activity, and its power is in 
ability to respond to social challenges. Accordingly, an investment in the 
creation of mass culture is the creation of the semantic space. Culture, 
as well as mass culture, allows you to experience a variety of life situa-
tions, it can act as an adviser, and help clarifying some key existential 
questions. Mass culture transforms are active behavior pattern into 
aproactive one.

The importance of our own mass product is remarked by Oleksa 
Nehrebetskyi, a translator who has stood at the origin of the Ukrainian- 

22 Лина Клебанова о перспективах украинского кино [Електронний ресурс],  http://ide-
alist.media/index.php/lina-klebanova-o-perspektivah-ukrainskogo-kino (19.09.2017).



126 Sergii Rusakov

Filozofia

-speaking mass product. He stresses the poor quality of Russian TV series, 
but despite this, they are able to occupy an important niche and perform  
a therapeutic function after a difficult working day. But due to the relation 
to our own TV products, the Russian TV-series dominated and, eventually, 
began to impose another identity and heroism. “Everything starts with 
small – with the series”, – says Oleksa Nahrebetskyi, who links the ab-
sence of our own TV-products and the Russian-Ukrainian conflict23.

Over the past few years we have a positive dynamics in the Ukraini-
an TV sphere, namely the reduction of Russian films releases and a cor-
responding increase of Ukrainian ones (in 2015 –29, in 2014 – 15,  
in 2013 – 14).

The understanding of mass culture functioning mechanisms is a ba-
sic competence for professional participation in the cultural industry. 
Otherwise the 21st century will pass by, leaving our achievements aside. 
The Ukrainian creativity deserves to be powerfully integrated into the 
global stream, considering the defining of our own stream. Mass culture 
is a production of meanings, values, patterns – all that now can be called 
the cultural authenticity.

Thus, mass culture shapes the public opinion, it distributes cultural 
standards that can disorient the society. Mass culture today is not only  
a cultural level, but also a tool for “cultural survival”, which helps to for-
ma new Ukrainian culture.

The development of modern genres of mass culture, such as musical 
and comics is important. These genres are clear to the younger genera-
tion, so they have a great potential.

For example, famous Ukrainian musicians, actors and writers are 
now actively preparing for the presentation of a new project – the rock 
musical Got to Be Free. This is the first Ukrainian musical timed to the 
events of the Euromaidan in Kyiv. For Ukrainian mass culture, this 
event is significant because in Ukrainian theatrical space musicals are 
rare, and also it is important that this musical represent the reflections 
of artists concerned with the events, taking place three years ago. Ac-
cording to the musical director of Got to Be Free Serhiy Proskurnya, this 
is a perfect example of topical theme and genre combination. As for the 
genre features, the authors have been choosing for a long time between 
Maidan-story and rock opera, but eventually agreed on a rock musical. It 
will be a synthesis of music, orchestra, ballet and shots directly from the 
Maidan events.

23 Олекса Негребецький про переклади іншомовних фільмів українською [Електронний 
ресурс], http://idealist.media/index.php/oleksa-negrebetskiy-pro-perekladi-inshomovnih-filmiv-
ukrayinskoyu (19.09.2017).



127The Ukrainian Dimension of Mass Culture: Philosophy and Culture...

Studia Warmińskie 54 (2017)

The story tells how the protagonist falls in love with an activist and 
journalist Melanka at the Maidan. They both are fighting not only for 
the happiness of the people but for their own one. The main evil force of 
the musical will be “titushky” (generalized concept, which in Ukraine 
indicates athletic young men who act as provocateurs), which represent 
specific social issues and groups of the people. We should note that the 
musical is not a reconstruction of the events, which took place at the 
main square in Kyiv. According to the director’s plan, the musical is an 
artistic reflection of the problems that were actualized at the Maidan.

The authors suggest the actuality of the topic, song interpretation of 
the modern history, bright expressive means and strong emotions. The 
important element of the scene is its interactivity. The audience starts 
to construct barricades, and the ballet wanders in the midst of the pub-
lic: there are shaved guys, girls wearing T-shirts with a red cross, typi-
cal for the time of the Maidan youth, people in camouflage.

We have to note that the interest to the Ukrainian mass culture 
from the side of the foreign TV channels is growing. Thus, our popular 
culture begins to widen. For example, a detective series The Sniffer 
(Nyukhach), which tells a story about the expert who reveals crimes 
thanks to unique smell, became popular far beyond Ukraine and Russia. 
Its adaptation rights were sold in 11 countries (France, Japan, Bulgaria, 
Estonia, etc.). Interestingly, this is the first case of adaptation of foreign 
TV drama series by Japanese channels. Previously this country adapted 
only entertainment shows and quizzes.

In general, the debut Ukrainian project which became popular 
abroad was the dance show called Maidan’s. Analogue TV shows were 
also in China, France, the USA, Russia, Norway and Azerbaijan. This 
was possible thanks to the universality of the dance, which is under-
standable in any language, that’s why this show was a new technological 
and organizational milestone for the Ukrainian mass TV sphere.

Also, we have to note the TV show called Revizor, which has became 
the most popular show in the Ukrainian television. The project quality 
was appreciated not only by the Ukrainians. The format of the TV show 
was bought by the Russian TV channel Friday, which previously had suc-
cessfully adapted another Ukrainian program called Oryol i Reshka 
(Heads and Tails). The Revizor project will also be adapted in Azerbaijan. 
By purchasing “the Revizor’s Bible” (TV show script), the Azerbaijan pro-
duction gained the access to all the drama moves and special features of 
the format that the Ukrainian TV channel had created for years of suc-
cessful airs.



128 Sergii Rusakov

Filozofia

Another mass culture field is comics, which, for example, in France, 
is recognized as a competent genre of art, and in Japan and the US it is 
a huge industry, employing creative class. Ukraine is lagging behind the 
countries where stories about Superman, Batman, and Spiderman creat-
ed new modern mythological heroes. Therefore, the scholar Heorhiy 
Pocheptsov rightly asks: where are the Ukrainian superheroes? «They 
are also desperately needed. The attempts to display them from the past 
political life were useless. The collective consciousness rejected this po-
litical flavor. Heroes should not come out of politics»24.

However, we have to note positive developments in this area: the 
original cultural products were created recently. Let us recall the 
Nebeskey Ukrainian publishing project (Heavenly Key) specializing in 
comics. The publishers call its mission to be “the modernization of the 
national cultural and mythological heritage of short and full-length 
graphic prose”. The heroes of graphic novels and Nebeskey novels are the 
Sich knights, Cossacks-wizards, Carpathian magicians and other Ukrain-
ian mythological and historical heroes. The first project is a blockbuster 
novel Daohopak (the first part of the trilogy) illustrated in comic book 
style. It was published in the fall of 2012 with the edition of 4.5 thou-
sand copies and it immediately gained recognition among readers25.

An interesting publication was also presented with in the framework 
of the 20th Publishers Forum, a comic book The Drawn History of the 
Independence of Ukraine by Kapranov brothers. It is necessary to men-
tion a graphic novel Hero of Bondage by Ivan Franko, published in the 
fall of 2014 by Leopol Lviv publishing house. For the first time in 
Ukraine the Ukrainian literature is adapted as a graphic novel, where 
the script and images co-exist to reveal the plot.

Altogether, the recent studies of philosophers and culturologists 
show that comics contribute to the understanding of issues which dis-
turb he person and the society. Therefore, we believe that an important 
factor in the modern Ukrainian culture forming is a creation of our own 
comics. We can say that today the cultural industry in Ukraine is chang-
ing, therefore the emergence of popular heroes in cartoon stories is not 
far off.

24 Г.Г. Почепцов, Мерлін, Супермен і Гаррі Поттер: конструювання нематеріального  
в масовій культурі, Київ 2013, c. 288.

25 Небесний ключ [Електронний ресурс], http://www.barabooka.com.ua/nebesnij-klyuch-
nebeskey (19.09.2017).



129The Ukrainian Dimension of Mass Culture: Philosophy and Culture...

Studia Warmińskie 54 (2017)

UKRAIŃSKI WYMIAR KULTURY MASOWEJ:  
ANALIZA FILOZOFII I KULTURY

Głównym przedmiotem badań współczesnej humanistyki jest zjawisko kultury 
masowej, która wywiera obecnie przemożny wpływa na światopogląd współczesnych 
Ukraińców. W artykule poddano analizie powstanie i kształtowanie się ukraińskiego 
segmentu kultury masowej. Poddano także analizie porównawczej ukraińską kulturę 
masową w odniesieniu do przykładów kultury masowej na świecie.

THE UKRAINIAN DIMENSION OF MASS CULTURE:  
PHILOSOPHY AND CULTURE STUDIES ANALYSIS

The up-to-date topic of the humanities is the mass culture phenomenon that 
influences the worldview of modern Ukrainians. The author of the article investigates 
the genesis of the Ukrainian segment of mass culture, considers its condition at the 
present stage using world and local examples.

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)





TEOLOGIA

Aleksandra Nalewaj
Wydział Teologiii
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

„Zanurzeni w Mojżesza”  
– „zanurzeni w Chrystusa”. Chrzest Polski  

w świetle doświadczenia paschalnego narodu 
wybranego w reinterpretacji Apostoła Pawła  

(por. 1 Kor 10, 1-13)

 
Słowa kluczowe:  chrzest, pascha Izraela, wspólnota koryncka, Paweł Apostoł, Mieszko I.

Keywords: 	 baptism, Passover in Israel, community of Corinth, Paul the Apostle, Mieszko I.

Jubileusz 1050-lecia Chrztu Polski, obchodzony w 2016 r., stał się 
inspiracją do powstania niniejszego studium. Decyzja Mieszka I o przyję-
ciu sakramentu zainaugurowała proces tworzenia się państwa polskiego 
i wyznaczyła kierunki jego rozwoju. Nie da się dziś rozstrzygnąć, czy de-
cyzja księcia Polan o chrzcie była podyktowana wiarą, czy wynikała z po- 
litycznej kalkulacji. Jest natomiast faktem, że chrześcijaństwo kształto-
wało naszą narodową tożsamość.

Zawarte w tytule artykułu cytaty pochodzą z Listów św. Pawła Apo-
stoła. Pierwsze sformułowanie: zanurzeni w Mojżesza (1 Kor 10, 2) przy-
wołuje biblijną wędrówkę narodu wybranego. Stanowi zarazem kalkę 
drugiego sformułowania: zanurzeni w Chrystusa (Rz 6, 3), które odsyła 
wprost do Paschy Syna Bożego1. 

Nie wgłębiając się w żadne analizy trudno powiązać chrzest księcia 
Polan z wyjściem Izraela z Egiptu. Oba wydarzenia oddziela od siebie 
wiele stuleci i tysiące kilometrów. Bliższy ogląd pozwala jednak dostrzec 

Adres/Adresse: dr Aleksandra Nalewaj, Katedra Teologii Biblijnej i Etyki, Uniwersytet Warmiń-
sko-Mazurski w Olsztynie, ul. Hozjusza 15, 11-041 Olsztyn, analewaj@wp.pl.

1 M. Rosik, Pierwszy List do Koryntian. Wstęp – Przekład z oryginału – Komentarz (NKB.
NT), Częstochowa 2009, s. 311.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



132 Aleksandra Nalewaj

Teologia

punkt styczny. Jest nim noc paschalna, która stanowi kontekst obydwu 
wydarzeń. W tę noc paschalną naród wybrany pod wodzą Mojżesza opuścił 
ziemię niewoli. Przyjmując chrzest – prawdopodobnie w noc paschalną  
– Mieszko I wkroczył w krąg cywilizacji chrześcijańskiej.

1.  Wigilia Paschalna 966 roku i chrzest Mieszka I

Już w pierwotnym Kościele ugruntowała się tradycja i praktyka 
chrztu katechumenów w Wielką Sobotę. Najstarsze dokumenty podają 
rok 966 jako datę roczną chrztu władcy Polan i jego drużyny. W owym 
roku wigilia paschalna wypadała 14 kwietnia2. Jeżeli zachowano litur-
giczną tradycję Kościoła, to można przyjąć z dużym prawdopodobień-
stwem dzień 14 kwietnia 966 r. za datę chrztu Polski3.

Źródła milczą odnośnie do miejsca ceremonii oraz osoby szafarza.  
Z kopii Kroniki polskiej, pochodzącej z XIII w., a zachowanej w manu-
skrypcie z XIV w., wynika, że Mieszko I przyjął chrzest w Poznaniu. Sę-
dziwój z Czechla – teolog z XV w. – sugeruje, że ceremonia miała miejsce  
w Pradze. Do takiego wniosku uczony doszedł po lekturze Żywota św. 
Stanisława. Z dokumentu wynika, że księcia ochrzcił św. Wojciech. Jan 
Długosz za miejsce ceremonii uznaje Gniezno. Inną propozycją, podziela-
ną przez wielu, jest Ostrów Lednicki. 

Krzysztof Ożóg4 zaznacza, że już późnośredniowieczni autorzy nie 
upowszechniali opinii o biskupie z Pragi jako szafarzu sakramentu. Mę-
czeńska śmierć św. Wojciecha miała za to ogromne znaczenie w szerzeniu 
misji chrześcijańskiej w kraju Piastów. Wydaje się, że władcę ochrzcił 
któryś z czeskich duchownych. Przybyli oni do Polski w 965 r. wraz  
z księżniczką Dąbrówką, którą Mieszko pojął za żonę. Być może był po-
śród nich Jordan – mnich – wywodzący się prawdopodobnie z kręgu kul-
tury romańskiej. Trudno nie docenić jego roli w dziele chrystianizacji 
kraju i organizacji Kościoła. Gdy w 968 r. w Poznaniu ustanowiono 
pierwsze w Polsce biskupstwo, Jordan został mianowany biskupem5. 

Nie ma zgody wśród uczonych, komu podlegała misja Jordana. Po-
nieważ chrześcijaństwo przyszło do Polski z Czech, Kościołowi w tym 
kraju winna podlegać pod względem organizacyjnym młoda wspólnota 

2 K. Ożóg, 966. Chrzest Polski, Kraków 2015, s. 110.
3 M. Banaszek, Historia Kościoła Katolickiego, cz. II, Warszawa 1989, s. 85–86.
4 K. Ożóg, 966. Chrzest Polski, s. 102–103. Także: A. Wiencek (red.), Dzieje Kościoła w Pol-

sce, Warszawa–Bielsko-Biała 2008, s. 10.
5  M. Trąba, L. Bielski, Poczet królów i książąt polskich, Warszawa–Bielsko-Biała 2008,  

s. 21–22.



133„Zanurzeni w Mojżesza” – „zanurzeni w Chrystusa”. Chrzest Polski...

Studia Warmińskie 54 (2017)

wiary. A ponieważ sąsiedzi z południa nie mieli w tym czasie własnej 
diecezji, dlatego część badaczy jest zdania, że Jordan podlegał diece- 
zji ratyzbońskiej. Inni uważają, że diecezja w Poznaniu, posiadając sta-
tus diecezji misyjnej, podlegała wyłącznie Stolicy Apostolskiej bez  
pośrednictwa magdeburskiej metropolii6. Bulla papieża Jana XIII z 968 r. 
oraz późniejsze bulle nie wymieniają polskich biskupów – Jordana i Un-
gera – pośród tych, których władza podlegała niemieckiemu arcybiskup-
stwu7.

Decyzja Mieszka o przyjęciu chrztu świętego była przemyślana i w peł- 
ni świadoma. Kronikarze – Thietmar i Gall Anonim – całą zasługę na-
wrócenia pogańskiego księcia przypisują jego chrześcijańskiej żonie Do-
brawie8. Bardziej prawdopodobne wydaje się, że ostatecznie o przyjęciu 
nowej religii zdecydował splot wielu okoliczności. Otoczony chrześcijań-
skimi władcami poganin Mieszko mógł odczuwać pewien dyskomfort. 
Jako sprawny polityk i dyplomata zabiegał o relacje z cywilizowaną Eu-
ropą. W celu pozyskania sojusznika w walce z nadłabskim Związkiem 
Wieletów zawarł w 965 r. korzystny układ z czeskim księciem Bolesła-
wem I Srogim9. Małżeństwo władcy Polan z córką Bolesława przypieczę-
towało sojusz. Mieszko zdawał sobie sprawę, że przyjęcie chrztu miało 
fundamentalne znaczenie w relacjach z sąsiadami zza Odry. Wytrącało  
z rąk Niemców pretekst do najazdu na Polskę pod hasłem chrystianiza-
cji. Wiedział również, że chociaż kontakty chrześcijańskich władców z ich 
pogańskimi odpowiednikami nie były zakazane, to nie można mówić  
o równorzędnym partnerstwie. Według świadectw, pochodzących z IX  
i X w., świadectw po oficjalnych pertraktacjach pogańscy książęta nie 
byli dopuszczani do wspólnoty stołu z chrześcijańskimi władcami10. Mu-
sieli pozostać za drzwiami, gdzie „jak psom” wynoszono im resztki jedze-
nia11. W owym czasie cywilizowany świat pokrywał się z zasięgiem 
chrześcijaństwa. Dla pogan zabrakło w nim miejsca.

Przyjęcie nowej religii było korzystne z punktu widzenia sytuacji we-
wnętrznej kraju. Chrześcijaństwo ze swoją hierarchiczną strukturą ode-
grało istotną rolę w procesie integracji narodu i państwa. Na tereny Pol-
ski przybyli duchowni, którym oprócz pracy duszpasterskiej powierzono 
liczne obowiązki administracyjne. Księża stanowili w tym okresie jedyną  
 

  6 M.K. Barański, Dynastia Piastów w Polsce, Warszawa 2008, s. 46–47; także M. Trąba,  
L. Bielski, Poczet królów i książąt polskich, s. 21–22.

  7 M. Banaszek, Historia Kościoła Katolickiego, s. 82.
  8 M.K. Barański, Dynastia Piastów w Polsce, s. 46.
  9 A. Wiencek (red.), Dzieje Kościoła w Polsce, s. 10–11.
10 Chodzi o utwory: Legenda św. Ludmiły i Conversio Bogoariorum et Carantanorum.
11 Cytat za M.K. Barański, Dynastia Piastów w Polsce, s. 45.



134 Aleksandra Nalewaj

Teologia

grupę ludzi wykształconych. Ich pomoc w zarządzaniu młodym pań-
stwem była nieoceniona12. 

Chrzest księcia Polan i jego otoczenia stanowił pierwszy etap proce-
su chrystianizacji całego społeczeństwa. Pociągał za sobą religijne, poli-
tyczne, społeczne i kulturalne konsekwencje. Proces ten, korzystny  
w dalszej perspektywie, był operacją ryzykowną i trudną w realizacji. 
Nowa, nieznana religia miała zastąpić rodzime wierzenia pogańskie, głę-
boko zakorzenione w świadomości społecznej. Z powodu braku źródeł pi-
sanych niewiele możemy powiedzieć o przedchrześcijańskim kulcie Po-
lan. Wykopaliska archeologiczne prowadzone na Dolnym Śląsku, w do- 
linach Sobótki, rzucają snop światła na pogańskie rytuały. W panteonie 
bóstw pierwsze miejsce zajmował Swaróg – bóg ognia i błyskawicy. Obok 
niego cześć oddawano Swarożycowi, dawcy życia na ziemi. Wierzono, że 
za jego sprawą świeci słońce. Słowianie nie budowali świątyń swoim bó-
stwom. Kult sprawowali w lasach i świętych gajach13. 

Mieszko zdawał sobie sprawę, że przyjęcie chrztu oznacza definityw-
ne porzucenie dotychczasowych praktyk religijnych. Ten krok wiązał się 
z groźbą zemsty ze strony starych bogów oraz realną możliwością buntu 
poddanych14. Mimo to władca Polan podjął decyzję o przyjęciu sakra-
mentu świętego. Na krótko przed śmiercią, na mocy dokumentu Dagome 
iudex przekazał swój kraj pod symboliczną opiekę św. Piotrowi, czyli Sto-
licy Apostolskiej15. Więź z Rzymem została tym samym wzmocniona. 
Chociaż trudno dociec rzeczywistych motywów owej decyzji księcia, jest 
faktem, że chroniła nasz kraj przed niemiecką zależnością16. 

2.  Pawłowa reinterpretacja nocy paschalnej i wędrówki 
Izraela przez pustynię w 1 Kor 10, 1-13

 2.1.  Pobyt Apostoła w Koryncie i motywy napisania 1 Kor

Dziewięć wieków przed chrztem Mieszka Paweł z Tarsu dotarł do 
Europy, głosząc jej mieszkańcom Dobrą Nowinę. Na trasie misyjnej  
wędrówki Apostoła stanął Korynt, miasto wielu kultur i wielu religii.  

12 M. Trąba, L. Bielski, Poczet królów i książąt polskich, s. 21; M.K. Barański, Dynastia 
Piastów w Polsce, s. 44.

13 M. Trąba, L. Bielski, Poczet królów i książąt polskich, s. 20.
14 M.K. Barański, Dynastia Piastów w Polsce, s. 45–46.
15 M. Trąba, L. Bielski, Poczet królów i książąt polskich, s. 22.
16 M. Banaszek, Historia Kościoła Katolickiego, s. 87–88. Zdaniem autora, najbardziej praw-

dopodobnym motywem przekazania Polski opiece papieża było pragnienie utworzenia własnej 
metropolii. Metropolia zapewniała niezależność Kościoła w kraju, a także była konieczna do sta-
rań o koronę królewską. Tego celu Mieszko nie zdołał zrealizować.



135„Zanurzeni w Mojżesza” – „zanurzeni w Chrystusa”. Chrzest Polski...

Studia Warmińskie 54 (2017)

W I w. po Chr. Korynt był rzymską kolonią i centrum administracyjnym. 
Osiemnastomiesięczny pobyt Pawła w tym kosmopolitycznym i handlo-
wym ośrodku zaowocował powstaniem gminy chrześcijańskiej (por. Dz 
18, 1-18)17. Wkrótce po opuszczeniu miasta i udaniu się do Efezu, za po-
średnictwem ludzi Chloe, do Apostoła dotarły niepokojące wieści. We-
wnątrz wspólnoty nastąpiły pęknięcia, a niektórzy z jej członków powró-
cili do bałwochwalczych praktyk i rozpusty. W tych okolicznościach do 
młodego Kościoła Paweł kieruje List, znany jako Pierwszy List do Koryn-
tian. W jednostce 10 1-13, przytacza przykład z dziejów Izraela, nawią-
zujący do sytuacji gminy korynckiej.

Naród wybrany zachował w żywej pamięci wydarzenia nocy paschal-
nej, gdy Bóg objawił swą wszechmoc. Za pośrednictwem Mojżesza wywiódł 
Izraela z Egiptu i suchą stopą przeprowadził przez morze. Na pustyni kar-
mił lud i poił. Cudowne znaki Bożej obecności i opieki nie powstrzymały 
potomków Abrahama przed nieprawością i odstępstwem. A ponieważ do-
świadczenie uczy, że zło nieukarane rozzuchwala, kara była nieunikniona.

Paweł dostrzega paralele pomiędzy postawą wiernych z Koryntu  
a postawą biblijnego Izraela. Zakłada, że jego odbiorcy znają wydarzenia 
opisane w Księdze Wyjścia18. Przestrzega ich przed zbytnią pewnością 
siebie. Koryntianie chlubiąc się wiedzą i doświadczeniem zapominając, 
że obie te rzeczywistości tracą wartość, jeśli są wykorzystane jako pre-
tekst do czynienia zła (por. 1 Kor 10, 11-12)19. 

2.2.  Struktura literacka i teologia 1 Kor 10, 1-13

Jednostka 10, 1-13, której M. Rosik20 nadaje tytuł Idolatria w Izra-
elu, stanowi część większej sekcji literackiej, obejmującej 8, 1-11, 1. Kry-
tyk przyjmuje następujący podział tekstu: 

1.  Doświadczenie ojców (ww. 1-5)
a)  Pięć doświadczeń na pustyni (ww. 1-4)
b)  Konkluzja (w. 5)

2.  Ostrzeżenie Koryntian (ww. 6-11)
a)  Pięć negatywnych zachowań ojców (ww. 6-10)
b)  Konkluzja (w. 11)

17  J.D.G. Dunn, Ekspansja chrześcijaństwa od Jerozolimy do Rzymu (lata 30–70),  
w: H. Shanks (red.), Chrześcijaństwo a judaizm rabiniczny. Historia początków oraz wczesnego 
rozwoju, Warszawa 2013, s. 193.

18  J. Murphy-O’Connor, Pierwszy List do Koryntian, w: R.E. Brown,  J.A. Fitzmeyer,  
R.E. Murphy (red.), Katolicki komentarz biblijny, Warszawa 2004, s. 1136.

19  G. Rafiński, Drogi i bezdroża chrześcijańskiej „gnozy” (Pierwszy List do Koryntian)  
w: J. Frankowski, S. Mędala (red.), Dzieje Apostolskie. Listy św. Pawła, seria: Wprowadzenie  
w myśl i wezwanie ksiąg biblijnych, t. 9, Warszawa 1997, s. 197.

20 M. Rosik, Pierwszy List do Koryntian, s. 310–326. Sekcja 8, 1-11, 1 odnosi się do szeroko 
omawianego zagadnienia spożywania mięsa ofiarowanego bóstwom pogańskim.



136 Aleksandra Nalewaj

Teologia

3.  Kwestia pokusy (ww. 12-13)
a)  Ostrzeżenie (w. 12)
b)  Pomoc Boża w pokusie (w. 13). 

W ww. 1-4 Apostoł wymienia pięć motywów biblijnych, świadczących 
o wszechmocy Boga i Jego trosce o naród. Są to: obłok i morze (por.  
Wj 13, 21-22; 14, 19; Ps 105, 39; Mdr 10, 17), manna i woda (por. Wj 16, 
1-36; 17, 1-7; Lb 20, 1-13; Ps 78, 25; Mdr 16, 20) oraz skała (por. Lb 21, 
16-18; Ps 71, 3). 

W w. 1a uwagę uczonych przykuwa wyrażenie „nasi ojcowie” – hoi 
pateres hēmōn. Autor, zwracając się do Koryntian, określa w ten sposób 
Izraela, opuszczającego ziemię niewoli. Sformułowanie jest jak najbardziej 
trafne jeżeli przyjmiemy, że niektórzy z adresatów Listu byli konwertyta-
mi z judaizmu. Wiadomo jednak, że chrześcijanie z Koryntu w większości 
wywodzili się ze środowiska pogan. To oznacza, że język Pawła odzwier-
ciedla coraz wyraźniej krystalizujący się stosunek chrześcijaństwa do 
tradycji Starego Testamentu21. Wskazuje tym samym na łączność i kon-
tynuację między historią narodu wybranego a historią Kościoła. Pismo 
Święte jest gwarancją zachowania ciągłości między tym, co minione,  
a tym, co obecne. Biorąc pod uwagę perspektywę wiary biblijny Izrael 
wyprzedza chrześcijan z Koryntu. W ten sposób, mimo przynależności do 
innego kręgu kulturowego, Żydzi są duchowymi przodkami Koryntian, są 
„naszymi ojcami”. Na mocy przynależności do Pana nowi ludzie tworzą 
prawdziwy Izrael Boży. W nim wypełniają się obietnice złożone ojcom22.

W w. 1b autor łączy motyw obłoku z motywem morza. Obłok prowa-
dził i ochraniał lud w czasie ucieczki z Egiptu i przejścia przez morze.  
W tradycji biblijnej obłok/chmura (gr. nefelē) symbolizuje obecność Bożą 
oraz Jego chwałę23. Morze (gr. thalassa) w wyobrażeniu Żydów stanowi-
ło źródło duchowego zła (por. Ap 13, 1)24. Oświadczenie: wszyscy, co 
prawda, zostawali pod obłokiem, wszyscy przeszli przez morze (w. 1b por. 
Wj 14, 19-22) Paweł interpretuje w następnym wersecie jako chrzest oj-
ców w [imię] Mojżesza, w obłoku i w morzu25. Na tej podstawie można 

21 E. Dąbrowski, Listy do Koryntian. Wstęp – Przekład z oryginału – Komentarz, Poznań 
1965, s. 220.

22 G.D. Fee, The First Epistle to the Corinthians, Grand Rapids 1987, s. 444.
23 M. Rosik, Pierwszy List do Koryntian, s. 311. 
24 H. Langkammer, Morze, w: Mała encyklopedia biblijna, Kraków 1995, s. 234.
25  1 Kor 10, 2: Kai pantes eis ton Mōusēn ebaptisthēsan en tē nefelē kai en tē thalassē, 

w polskich przekładach otrzymuje stępujące brzmienie; I wszyscy byli ochrzczeni w [imię] Mojże-
sza w obłoku i w morzu (BT), I wszyscy byli ochrzczeni w Mojżeszu, w obłoku i w morzu (BJW),  
I wszyscy przez Mojżesza zanurzyli się w obłoku i morzu (BŚP), I wszyscy byli ochrzczeni w [imię] 
Mojżesza, w obłoku i w morzu (BJ), Wszyscy zjednoczyli się z Mojżeszem, przechodząc chrzest obłoku 
i morza (BP), I wszyscy za Mojżeszem zostali zanurzeni w chmurze i w morzu (grecko-polski NT), 
Wszyscy też zostali zanurzeni w Mojżesza w obłoku i w morzu (NT przekł. ekum.), I wszyscy 
w Mojżeszu, obłoku i morzu byli ochrzczeni (E. Dąbrowski).



137„Zanurzeni w Mojżesza” – „zanurzeni w Chrystusa”. Chrzest Polski...

Studia Warmińskie 54 (2017)

sformułować tezę, że tak jak życie chrześcijan z Koryntu rozpoczęło się 
wraz z przyjęciem chrztu w imię Chrystusa, tak życie „ojców” zainaugu-
rowała przed wiekami jakaś forma chrztu26.

Próżno szukać w Starym Testamencie sformułowania: zanurzeni  
w Mojżeszu. Nie znajdziemy go również w żadnym z midraszy27. Fraza 
należy do języka kościelnego i prawdopodobnie z niego została zapoży-
czona. Przywołuje wydarzenie chrześcijańskiego chrztu, podczas którego 
wierzący zostają zanurzeni w Chrystusa (Rz 6, 3; Ga 3, 27). Paweł, rein-
terpretując dzieje Izraela, posługuje się chrześcijańską terminologią. 
Mojżesz, który wybawił lud, jawi się w ten sposób jako prefigura Jezu- 
sa, który wybawia Koryntian. Oba wydarzenia – chrzest w Mojżeszu  
i chrzest w Chrystusie – łączą wspólne elementy, co jest charaktery-
styczne dla typologii. W tym przypadku chodzi o kontekst paschalny  
i wodę. Trudniej, zdaniem Gordona D. Fee28, wyjaśnić odniesienie do 
obłoku. Krytyk proponuje następujące rozwiązanie: ponieważ według  
w. 1b, wszyscy byli pod chmurą i wszyscy przekroczyli morze, a według 
w. 2 wszyscy zostali zanurzeni w obłoku i w morzu, to można sądzić, że 
obłok nad wędrowcami i ściana morza po obu stronach, razem konstytu-
ują ich chrzest.

W biblijnej narracji o przejściu przez Morze Czerwone chmura była 
sposobem, dzięki któremu sam Pan szedł przed nimi (por. Wj 13, 21). 
Następnie zmieniła miejsce, by odseparować uciekinierów od Egipcjan 
(por. 14, 19-20). Wydaje się, że enigmatyczne sformułowanie: eis ton 
Mōusēn ebaptisanto oznacza zjednoczenie Izraela z Mojżeszem. To zjed-
noczenie wiąże się z akceptacją jego wizji, celów i przywództwa. Naród 
wybrany zaufał Mojżeszowi właśnie w związku z obłokiem i w związku  
z morzem29.

Cudownym znakiem Bożej troski o lud w czasie wędrówki przez pu-
stynię była manna i woda (por. Wj 16, 1-36; 17, 1-7; Lb 20, 1-13; Ps 78, 
25; Mdr 16, 20). Pokarm, zbierany każdego dnia, oraz woda, wyprowa-
dzona ze skały, stanowiły zapowiedź duchowego pokarmu (gr. pneumati-
kos brōma) i duchowego napoju (gr. pneumatikos poma), czyli Eucharystii. 
Z darem wody wiąże się motyw skały. Skałę, z której wypłynęła życio- 
dajna ciecz, tradycja żydowska interpretowała w znaczeniu daru Prawa  

26 G.D. Fee, The First Epistle to the Corinthians, s. 446. A. Spreafico, Księga Wyjścia, Kra-
ków 1997, s. 84: Przejście przez morze jest nowym aktem stworzenia, jest narodzinami Izraela 
jako narodu. 

27 D.H. Stern, Pierwszy List do Koryntian, w: idem, Komentarz żydowski do Nowego Testa-
mentu, Warszawa 2004, s. 663.

28 G.D. Fee, The First Epistle to the Corinthians, s. 446.
29 D.H. Stern, Pierwszy List do Koryntian, w: idem, Komentarz żydowski do Nowego Testa-

mentu, s. 662–663.



138 Aleksandra Nalewaj

Teologia

i mądrości (por. Lb 21, 16-18; Ps 71, 3). Rabiniczne midrasze pouczają, 
że skała towarzyszyła narodowi w dalszej wędrówce do ziemi ojców30. 
Paweł, nawiązując do starotestamentalnego motywu, stosuje określenie 
duchowa skała (gr. pneumatikēs petra) i wyjaśnia, że jest nią Chrystus.

William B. Badke31 zgadza się z opinią, że Apostoł za pomocą języka 
zaczerpniętego z sakramentalnej praktyki Kościoła, chrztu i Wieczerzy 
Pańskiej, ilustruje apostazję Izraela. Wskazuje, że jeśli nawet potomko-
wie patriarchów doświadczyli znaków Bożej Opatrzności, które przybrały 
pewne formy sakramentalnych rytów, i jeśli nawet mimo swej niegodzi-
wości nie utracili przywileju bycia narodem Pana, to chrześcijanie z Ko-
ryntu nie powinni być pewni swojej pozycji32. Izraelici, na mocy wybra-
nia, mogli sądzić, że ich status przed Jahwe gwarantuje im bezpieczeństwo 
(ww. 1-4 por. Rz 9, 4-5; Mt 3, 9). Przeliczyli się jednak w swoich rachu-
bach. Większość z nich pomarła na pustyni, nie dotarłszy do ziemi ojców.

W ww. 6-10 Paweł wymienia grzechy ojców z okresu pobytu na pu-
styni. Są to: pożądanie złego (por. Lb 11, 4.34; Ps 78, 18.29; 106, 14); 
bałwochwalstwo (por. Wj 32, 6); rozpusta (por. Lb 25, 1-3.5-11); wysta-
wianie Boga na próbę (por. Lb 21, 4-6) oraz szemranie przeciw Jahwe, 
Mojżeszowi i Aaronowi (por. Wj 16, 2-3.7-8.12; Lb 14, 2.36; 16, 11; 17, 6).

Grzechy przodków są obrazem życiowych postaw chrześcijan korync-
kich. Paweł przestrzega gminę przed pożądliwością złego. Według Pisma 
Świętego pożądliwość jest sprzeciwem wobec woli Bożej lub Prawa (por. 
Rz 7, 7; Jud 14-15). Napomnienie przeciw grzechowi bałwochwalstwa 
Apostoł wzmacnia cytatem z Wj 32, 6: Zasiadł lud, by jeść i pić, i powsta-
li, by oddawać się rozkoszom. Można przypuszczać, że uczestnictwo  
w pogańskich ucztach bądź pokarmy ofiarowane bożkom stanowiły rze-
czywisty problemem młodego Kościoła. Grzech rozpusty autor ilustruje 
przykładem, gdy synowie Izraela usidleni przez Moabitki oddawali cześć 
bóstwu Baal Peor. Kult bałwochwalczy oznacza zerwanie więzi z Bogiem 
na wzór zerwania więzi małżeńskiej, dlatego w terminologii biblijnej czę-
sto jest określany mianem cudzołóstwa33. By przestrzec przed pokusą 
wystawiania Boga na próbę Paweł odwołuje się do prowokowania Jahwe 
przez lud, gdy w czasie wędrówki brakowało pożywienia i wody (por.  
Wj 17, 2-7; Ps 78, 18-19). Epizod z wężami kąsającymi wędrowców oraz 
wężem miedzianym (por. Lb 21, 4-6) Apostoł aplikuje do sytuacji chrze-
ścijan. W tym wypadku nie chodzi jednak o prowokowanie Boga, lecz 

30 M. Rosik, Pierwszy List do Koryntian, s. 312.
31 W.B. Badke, Baptised into Moses – Baptised into Christ: A Study in Doctrinal Develop-

ment, EvQ 88 1 (1988), s. 25.
32 Ibidem.
33 M. Rosik, Pierwszy List do Koryntian, s. 313.



139„Zanurzeni w Mojżesza” – „zanurzeni w Chrystusa”. Chrzest Polski...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Chrystusa. Wyznawcy z gminy korynckiej swym infantylnym egocentry-
zmem wystawiali Zmartwychwstałego na próbę34. Szemranie (por.  
Wj 16, 2-3.7-8.12; Lb 14, 2.36; 16, 11; 17, 6) jest ostatnim z serii przykła-
dów, które Paweł czerpie z dziejów Izraela35. Ten grzech jest prostą kon-
sekwencją nieumiejętności odczytania zbawczego zamysłu Pana36.

W ww. 6 i 11a Apostoł zaznacza, że to, co wydarzyło się na pustyni 
jest przykładem (gr. typos) dla nas. Jego nauczanie tym razem nie ma 
charakteru etycznego. Chodzi raczej o prefiguratywną funkcję starote-
stamentalnych wydarzeń, które zapowiadały sytuację chrześcijan, w tym 
także członków gminy korynckiej (w. 5.11a)37. Uczniom Chrystusa Paweł 
przytacza przykład z odległej przeszłości w celu pouczenia o konieczności 
ciągłej pracy nad sobą i zachowania wewnętrznej dyscypliny. W przeciw-
nym wypadku (w. 12) może się okazać, że nawet chrzest czy Eucharystia 
nie uchronią od zguby, podobnie jak nadzwyczajne dary Jahwe nie uchro-
niły starotestamentalnego Izraela od śmierci38. W w. 13 Apostoł odnosi 
się do problemu pokusy – gr. peirasmos39. Z racji ludzkiej słabości i ogra-
niczeń chrześcijanie są narażeni na różne doświadczenia i próby. Bóg, 
którego atrybutem jest wierność (pistos de ho theos), dopuszcza pokusy, 
ale nigdy ponad ludzką miarę. Przyobleka w moc do przezwyciężenia 
każdej trudności40. Ten, kto otwiera się na Jego działanie, nie pozostaje 
sam.

2.3.  Misteria dionizyjskie i Chrystus

William B. Badke41 zwraca uwagę, że naświetlenie kontekstu religij-
no-kulturowego starożytnego Koryntu pomaga zrozumieć postawę gminy 
chrześcijańskiej i przesłanie Pawła. Miasto – położone nad dwoma morza-

34 J. Murphy-O’Connor, Pierwszy List do Koryntian, s. 1136.
35 A. Spreafico, Księga Wyjścia, s. 88. Okoliczności pobytu na pustyni: brak wody, żywności, 

zmęczenie drogą, nieufność względem przywództwa Boga i strach przed wejściem do Ziemi Obie-
canej powodowały sprzeciw Izraela, wyrażający się w szemraniu czy narzekaniu. Hebrajski cza-
sownik – lwn – tłumaczony w sensie „szemrać” lub „narzekać” występuje 18 razy w Starym Te-
stamencie. Innymi określeniami są: mówić przeciwko, powstawać przeciw, kłócić się.

36 M. Rosik, Pierwszy List do Koryntian, s. 314.
37 Ibidem, s. 312–313.
38 A. Paciorek, Paweł Apostoł – Pisma, cz. I, Tarnów 1997, s. 109.
39 W Nowym Testamencie termin peirasmos występuje 21 razy w znaczeniu: próba, wypró-

bowanie, doświadczenie, kuszenie, pokusa; R. Popowski, Wielki słownik grecko-polski Nowego 
Testamentu. Wydanie z pełną lokalizacja greckich haseł, kluczem polsko-greckim oraz indeksem 
form czasownikowych, Warszawa 1995, s. 481. 

40 J.H. Neyrey, Render to God. New Testament Understandings of the Divine, Minneapolis 
2004, s. 156: „From a human standpoint, <faithfulness> is understood as an aspect of the virtue 
of justice”. Paweł wychwalając w 1Kor sprawiedliwość Bożą, ujmuje ją w różny sposób. Dwukrot-
nie, w 1, 9 i 10, 13, wyrazem sprawiedliwości Boga jest Jego wierność.

41 W.B. Badke, Baptised into Moses – Baptised into Christ, s. 26.



140 Aleksandra Nalewaj

Teologia

mi – Jońskim i Egejskim, z dwoma portami – Lechajon i Kenchry – sta-
nowiło w czasach Nowego Testamentu mozaikę nurtów filozoficznych, 
religii i misteriów42. Misteria (gr. mystēria), czy religie misteryjne, to 
„tajemne ryty inicjacyjne, w których dobrowolnie uczestniczyły osoby 
szukające bardziej intensywnych form kultu, niezależnie od tradycyjnego 
oddawania czci bóstwom rodziny, społeczności i miejsc”43. Wielu uczo-
nych sądzi, że misteria zrodziły się jako ruchy sprzeciwu wobec oficjalne-
go kultu. Religia państwowa nie była w stanie sprostać oczekiwaniom 
wiernych. Nie udzielała żadnych porad duchowych, dotyczących obecnej 
egzystencji ani tym bardziej przyszłego życia. Nie zapewniała wierzącym 
szczególnej, intymnej więzi z bóstwem. Tajemne kulty wyszły na wprost 
tym oczekiwaniom. Ich podstawowym zadaniem i celem była inicjacja, czy-
li stopniowe wprowadzanie w sprawy boskie. Wspólną cechą wszystkich 
misteriów był zakaz ujawniania ich sekretów osobom niewtajemniczo-
nym. Trudno było zresztą o nich mówić, gdyż nie opierały się na wiedzy, 
ale na przeżyciach związanych z uczestnictwem w tajemnych rytuałach. 
Owe doświadczenia uczestnicy misteriów zabierali ze sobą do grobu. 

Najbardziej sekretnymi kultami greckimi były Dionizje. Sprawowa- 
no je w Delfach ku czci Dionizosa, boga płodności, natury, winorośli  
i wina44. Bachus był jego rzymskim odpowiednikiem45. Tematyka miste-
riów dionizyjskich oscylowała wokół narodzin i śmierci boga, a czas ich 
sprawowania wiązał się ściśle ze zmianą pór roku. Dionizos był jedynym 
bóstwem z greckiego panteonu, który zapewniał swym czcicielom intym-
ny kontakt. Następował on w wyniku upojenia winem oraz orgii seksual-
nych. Dionizos obumierał zimą, by narodzić się wiosną. Uczestnicy mi-
steriów żywili nadzieję, że, ich bóg, dzięki cyklicznemu powrotowi do 
życia, będzie zdolny poprowadzić swoich wyznawców do nowej rzeczywi-
stości po śmierci. Zdaniem W.B. Badke46 kluczem do zrozumienia tajem-
nych kultów jest odwieczna tęsknota ludzka za życiem, które się nie 
kończy. Jedynie bliska relacja ze zbawiającym bóstwem może zapewnić 
szczęśliwą wieczność.

Krytyk proponuje, by – po tym wstępie – czytelnik wyobraził sobie 
neofitę z gminy korynckiej. Ów mężczyzna do niedawna był czcicielem 
Dionizosa. Uczestniczył w libacjach, rozpustnych praktykach i wiosen-
nych rytach, w czasie których budzono boga. W religii chrześcijańskiej 

42 C.H. Miller, Korynt, w: P.J. Achtemeier (red.), Encyklopedia biblijna, Warszawa 1999,  
s. 533–536.

43 G. Shaw, Religie misteryjne, w: B.M. Metzger, M.D. Coogan (red.), Słownik wiedzy biblij-
nej, tłum. A. Karpowicz, Warszawa 1996, s. 683.

44 Inne to misteria eleuzyjskie, sprawowane ku czci Demeter w Eleusis, nieopodal Aten.
45 W.B. Badke, Baptised into Moses – Baptised into Christ, s. 26.
46 Ibidem.



141„Zanurzeni w Mojżesza” – „zanurzeni w Chrystusa”. Chrzest Polski...

Studia Warmińskie 54 (2017)

odkrył nieznaną mu prawdę o zmartwychwstaniu. Rozpoznał, że Chry-
stus jest wciąż żywy i pełen mocy, a to oznacza, że Jego zdolność, by po-
móc swoim naśladowcom – zarówno w tym, jak i w przyszłym życiu  
– znacznie przewyższa zdolności Dionizosa. Człowiek ten pojął, że 
chrzest, który przyjął w imię Chrystusa, jest zanurzeniem w śmierć 
i zmartwychwstanie Zbawiciela47. Chociaż pewne paralele pomiędzy 
Zmartwychwstałym Panem a Dionizosem mogły być źródłem niepokoju 
neofity, to ostatecznie zrozumiał, że nie da się postawić znaku równości 
pomiędzy bogiem wegetacji, który każdej wiosny wymagał budzenia,  
a Synem Bożym, który powstawszy z martwych już więcej nie umiera, 
śmierć nad Nim nie ma już władzy (Rz 6, 9).

Zakończenie

Chrzest w Chrystusie inauguruje nową rzeczywistość. Jest paschą, 
przejściem z niewoli do wolności, ze śmierci do życia. Woda stanowi po-
czątek.

Narodziny narodu Bożego wybrania dokonały się w wodach morza. 
Izrael, przezwyciężając strach przed opuszczeniem tego co znane i wej-
ściem w nieznane, otrzymał dar wolności i nowego życia. Od 1050 lat 
mieszkańcy kraju nad Wisłą uczestniczą w obietnicy, jaką otrzymał 
Abraham, gdy za głosem nieznanego Boga opuszczał Charan i udawał 
się w nieznane. Pasterz z Ur usłyszał wówczas, że przez niego będą bło-
gosławione ludy całej ziemi (por. Rdz 12, 3). Błogosławieństwo Pana pro-
mieniuje niezmiennie z pokolenia na pokolenie.

„ZANURZENI W MOJŻESZA” – „ZANURZENI W CHRYSTUSA”. 
CHRZEST POLSKI W ŚWIETLE DOŚWIADCZENIA PASCHALNEGO 
NARODU WYBRANEGO W REINTERPRETACJI APOSTOŁA PAWŁA 

(POR. 1 KOR 10, 1-13)

Celem niniejszego studium jest próba ukazania aktu Chrztu Polski w kontekście 
wydarzeń paschalnych Izraela, zreinterpretowanych przez św. Pawła w 1 Kor 10, 1-13. 
Opracowanie składa się z dwóch części. W pierwszej części przedstawiono historyczne 
okoliczności i opisano, na czym polegały konsekwencje wynikające z fundamentalnej 
decyzji Mieszka I o przyjęciu chrztu. W drugiej części, w oparciu o analizę fragmentu 

47 Ibidem, s. 27. Na temat nauczania św. Pawła o chrzcie zob. P. Dernowski, Święty Paweł  
o chrzcie. Modele parenezy chrzcielnej w Listach Pawłowych, Olsztyn 2010.

(STRESZCZENIE)



142 Aleksandra Nalewaj

Teologia

Listu Apostoła Narodów (por. 1 Kor 10, 1-13), przedstawiono doświadczenia wspólnoty 
chrześcijan z Koryntu, które mają paralele w doświadczeniach narodu wybranego 
z okresu Wyjścia. Przykład z dziejów biblijnego Izraela nie odnosi się wyłącznie do 
wiernych z Koryntu. Pouczenie św. Pawła ma charakter uniwersalny.

“BAPTIZED INTO MOSES” – “BAPTIZED INTO CHRIST”.  
THE BAPTISM OF POLAND IN THE LIGHT OF THE PASCHAL 

EXPERIENCE OF THE CHOSEN PEOPLE 
IN THE REINTERPRETATION OF THE APOSTLE PAUL 

(1 COR 10, 1-13)

The purpose of this study is to attempt to reflect on the baptism of Poland in the 
context of the Passover events in Israel as reinterpreted by the apostle Paul in 1 Cor-
inthians 10,1-13. The study is divided in two parts. The first part refers to the histori-
cal circumstances and consequences of the decision of Mieszko I of Poland to accept 
Christianity. The second part, based of the analysis of a fragment of the letter of the 
Apostle of the Nations (reference 1 Corinthians 10,1-13), presents the experience of 
the Christian community of Corinth, with refers to the experience of the chosen people 
of the Exodus period. The example from the history of Biblical Israel does not refer 
solely to the Christians of Corinth. The teaching of Paul has universal character. 

(SUMMARY)



TEOLOGIA

Dawid Mielnik
Wydział Teologii
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II

Jak postrzegany jest kapłan Pański? 
Obraz celebransa na podstawie symboliki 

szat liturgicznych

 
Słowa kluczowe:    szaty liturgiczne, humerał, alba, cingulum, manipularz, stuła, ornat.

Key words: 	  liturgical vestments, amice, alb, cincture, maniple, stole, chasuble.

Wstęp

W liturgii już od początków istnienia chrześcijaństwa wykształcił się 
zwyczaj zakładania odpowiednich szat podczas służby przy ołtarzu przez 
kapłanów oraz inne osoby pełniące określone funkcje liturgiczne1. Stop-
niowy rozwój kultu eucharystycznego doprowadził z jednej strony do 
zmian w kroju czy w zewnętrznym wyglądzie szat już wykorzystywa-
nych, a z drugiej do wprowadzenia nowych strojów. Ponadto wykorzysty-
waniu określonych szat w liturgii towarzyszył rozwój i pogłębianie się 
ich symbolicznych znaczeń.

Celem niniejszego opracowania jest ukazanie wielopłaszczyznowości 
symboliki obrazu osoby kapłana sprawującego mszę świętą. Zazwyczaj 
sprawuje on mszę świętą w określonym stroju liturgicznym. Wydobycie 
znaczenia symbolicznego różnych szat mszalnych pozwala ujrzeć, w jaki 
sposób odbierany jest celebrans. Ze względu na bogatsze wyposażenie 

Adres/Adresse: dr Dawid Mielnik, Instytut Filozofii, Katedra Historii Starożytnej i Średnio-
wiecznej, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin, 
mielnik.dawid@gmail.com.

1  E. Mateja jest zdania, że początkowo nie znano specjalnych strojów liturgicznych,  
a przewodniczącego miało wyróżniać tylko miejsce, które zajmował podczas liturgii. Zob. 
E. Mateja, Posoborowa odnowa szat liturgicznych, w: R. Pierskała, R. Pośpiech, Kultura i sztuka 
w służbie Eucharystii, Opole 1997, s.161.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



144 Dawid Mielnik

Teologia

kapłana w tzw. nadzwyczajnej formie rytu rzymskiego, badaniom zosta-
ną poddane szaty wykorzystywane właśnie w tym rycie.

1.  Symbolika szat liturgicznych

Celebrans sprawujący mszę świętą zobowiązany jest do nałożenia 
sześciu elementów stroju liturgicznego: humerału, alby, cingulum, mani-
pularza, stuły oraz ornatu2. Szaty te zostaną omówione pod kątem ich 
nazewnictwa, pochodzenia oraz przypisywanej im symboliki. Bliższe 
przyjrzenie się szatom liturgicznym we wspomnianych aspektach jest 
dlatego istotne, że symbolika danej szaty mogła zostać ustalona m.in. na 
podstawie jej pochodzenia czy samej nazwy.

1.1.  Humerał

Humerał jest rodzajem chusty z dwiema długimi nitkami po obu 
stronach. Kapłan, mający celebrować mszę świętą, wkłada obecnie hu-
merał pod albę na ramiona. Początkowo natomiast były znane dwa spo-
soby wkładania humerału – pod albo na albę. Etymologiczne sam termin 
pochodzi od łac. humeri, co znaczy: ramiona. I zapewne dlatego określo-
no tę chustę tym mianem, że służy ona okrywaniu ramion kapłana. In-
nym określeniem humerału jest słowo amictus wywodzące się od łac. 
amicire (okrywać)3.

Część badaczy wiąże genezę pojawienia się humerału jako chrześci-
jańskiej szaty liturgicznej ze zwyczajem noszenia przez żydowskich ka-
płanów efodu4. Wydaje się jednak bardziej prawdopodobne, że pierwo-
wzorem humerału jest focale – chusta noszona w starożytności przez 
społeczność rzymską5. Ta szata pełniła podwójną rolę – w zimie chroniła 
przed zimnem, natomiast w lecie – przed potem6.

Powodów wprowadzenia tej chusty do liturgii było bardzo wiele. Za 
jej pomocą zabezpieczano drogocenne stuły od potu, chroniono kapłana 

2 W zwyczajnym rycie rzymskim liczba tych elementów została w zasadzie pomniejszona 
tylko o manipularz. W praktyce kapłani nie używają humerału oraz ograniczają stosowanie 
cingulum, co jest dopuszczalne ze względu na uzależnienie nakładania tych szat od kroju alby. 
Przy dużej ilości koncelebransów często nie używa się również ornatu. Oznacza to, że w skrajnym 
przypadku w zwyczajnym rycie rzymskim liczba szat liturgicznych została zredukowana z sześciu 
do dwóch – alby i stuły.

3  Zob. K. Konecki, Pochodzenie i rozwój szat liturgicznych, w: W. Świerzawski, Historia 
liturgii, Mysterium Christi 2, Kraków 2012, s. 65.

4 Humerał, w: B. Nadolski, Leksykon liturgii, Poznań 2006, s. 521.
5  Sinka uważa, że humerał wywodzi się z chusty noszonej przez wyższą warstwę społe-

czeństwa rzymskiego. Zob. T. Sinka, Symbole liturgiczne, Kraków 2005, s. 16.
6 Zob. K. Konecki, Pochodzenie i rozwój, s. 65.



145Jak postrzegany jest kapłan Pański? Obraz celebransa...

Studia Warmińskie 54 (2017)

przed otarciami przez elementy ozdobne stuły czy ornatu oraz zasłania-
no szyję w celu godnego urzeczywistniania Ofiary Chrystusa. Ponadto 
humerał służył ochronie przed zimnem, co sprawdzało się w nieogrzewa-
nych, zimnych kościołach. Z tego powodu ta szata liturgiczna jest nazy-
wana niekiedy custodia vocis (łac. strażnik głosu)7. Być może innym po-
wodem wprowadzenia tej chusty do liturgii było usztywnienie górnej 
części alby, która była zbyt luźna8.

Początkowo humerał okrywał przede wszystkim głowę, dopiero póź-
niej dodatkowo szyję i ramiona9. Znany jest nawet zwyczaj nakrywania 
nim głowy podczas procesji do ołtarza oraz podczas powrotu do zakry-
stii10. W miarę rozwoju sztuki sakralnej zaczął być ozdabiany tzw. pa-
rurami, które projektowano w taki sposób, by łatwo można było oddzielić 
je od humerału11.

Symbolika tej szaty liturgicznej jest bardzo bogata. Ze względu na 
wkładanie humerału na głowę, dopatrywano się w nim przyłbicy zbawie-
nia (zob. Ef 6,17; 1 Tes 5,8) chroniącej przed szatanem. W okrywaniu 
szyi dostrzegano zabezpieczenie języka od złych rozmów i niepotrzeb-
nych słów, a w przysłonięciu ramion – udzielenie kapłanowi siły potrzeb-
nej do służby Bożej. Innocenty III z kolei widział w humerale nawiązanie 
do obłoku, który okrywał przybytek żydowski12. W interpretacji związa-
nej z osobą Jezusa w tej szacie liturgicznej widzi się nawiązanie do chu-
sty, którą zawiązano oczy Zbawiciela podczas biczowania13.

1.2.  Alba

Alba jest białą suknią, na którą nakłada się pozostałe szaty liturgicz-
ne. Nazwa nawiązuje do koloru tej tuniki i jest skróconą formą łacińskie-
go wyrażenia alba vestis (biała szata). Inną nazwą nawiązującą do mate-
riału, z którego wykonywano albę, jest określenie: lincea (łac. linum 
– len). Pozostałymi terminami na oznaczenie tej szaty liturgicznej są 
wyrazy: tunica oraz camisia14.

  7 Ibidem, s. 66.
  8 Zob. W. Głowa, Służba Boża, Lubaczów 1986, s. 131.
  9 Zob. Humerał, w: P. Krzyżewski, J. Zjawin, Mały leksykon liturgii, Poznań 2011, s. 52.
10  Zob. B. Kosecki, Humerał, w: E. Giglewicz (red.), Encyklopedia katolicka, t. 6, Lublin 

1993, kol. 1325.
11 Zob. P. Sczaniecki, Msza po staremu się odprawia, Kraków 1967, s. 31.
12 Zob. Humerał, w: B. Nadolski, Leksykon symboli liturgicznych. Per visibilia ad invisibilia, 

Kraków 2010, s. 138.
13 Zob. P. Paliński, Liturgia katolicka, czyli wykład świąt, obrzędów i zwyczajów naszego 

świętego Kościoła, Poznań 2011, s. 81.
14  Zob. B. Snela, Alba, w: F. Gryglewicz, R. Łukaszyk, Z. Sułowski (red.), Encyklopedia 

katolicka, t. 1, Lublin 1989, kol. 291.



146 Dawid Mielnik

Teologia

Uczeni podają dwie główne propozycje dotyczące pochodzenia litur-
gicznej alby. Jedna grupa badaczy wskazuje na żydowski kethonet koloru 
białego. Wydaje się jednak bardziej prawdopodobne, że chrześcijańska 
alba pochodzi z codziennej tuniki rzymskiej noszonej bezpośrednio na 
ciele. Prostota oraz budowa tej szaty sprawiały, że mogła mieć praktycz-
ne zastosowanie w kulcie liturgicznym15.

Ze względu na biały kolor alby dopatrywano się w niej symbolu czy-
stości, do której w szczególny sposób jest zobowiązany ten, kto celebruje 
Eucharystię16. Białość tej szaty wskazywała także na blask chwały nie-
bieskiej, który stał się udziałem Chrystusa na górze Tabor i po zmar-
twychwstaniu (zob. Mt 17,1-2; 28,1-3) oraz będzie udziałem zbawionych 
(zob. Ap 7,9). Ze względu na to, że radość zbawionych jest obrazowana 
ucztą i godami weselnymi (zob. Mt 26,29) alba uważana jest także za 
szatę godową17. Ponieważ alby nosi cała służba liturgiczna, symbolizuje 
ona również udział wszystkich chrześcijan w kapłaństwie powszech-
nym18. Wreszcie alba nawiązuje do szat, w które ubrano Chrystusa pod-
czas Jego procesu w obecności Heroda.

1.3.  Cingulum

Cingulum jest rodzajem pasa służącego do przewiązania alby oraz 
stuły. Etymologia nawiązuje do czasownika: cingere oznaczającego opa-
sywać. Na określenie tego elementu liturgicznego używano również ter-
minów: cinctorium oraz balteus. Pierwszy termin nawiązywał do określe-
nia pasa wojskowego, co sugerowało militarną funkcję kapłana.

Pas w starożytności był nieodłącznym elementem tuniki, stąd uży-
wano go do jej przepasania. Kiedy zaadaptowano albę na potrzeby litur-
giczne, przyjęto również i pas służący do jej opasania. Cingulum umożli-
wiało zatem dogodniejsze chodzenie dzięki podciągnięciu długiej tuniki19. 
Niektórzy badacze zauważają też, że w starożytności panował zwyczaj 
przepasywania się przy publicznych wystąpieniach20.

Symbolika cingulum jest bogata. Ponieważ pas jest nakładany w oko- 
licach bioder, od dawna uchodził on za oznakę wstrzemięźliwości, umiar-
kowania oraz powściągliwości w zakresie pożądliwości cielesnych. Ze 

15  Zob. A.J. Nowowiejski, Wykład liturgii Kościoła katolickiego. O środkach rozwinięcia 
kultu, t. 2, Warszawa 1902, s. 158. 

16 Zob. W. Głowa, Służba Boża, 132.
17 Zob. Alba, w: B. Nadolski, Leksykon symboli liturgicznych, s. 62.
18 Zob. D.Z. Skrok, Eklezjotwórcza funkcja wystroju wnętrza świątyni w roku liturgicznym, 

w: W. Świerzawski, Rok liturgiczny, Mysterium Christi 6, Kraków 2013, s. 334.
19 Zob. A.J. Nowowiejski, Wykład liturgii Kościoła katolickiego, s. 171, 180.
20 Zob. Cingulum, w: P. Krzyżewski, J. Zjawin, Mały leksykon liturgii, Poznań 2011, s. 33.



147Jak postrzegany jest kapłan Pański? Obraz celebransa...

Studia Warmińskie 54 (2017)

względu na noszenie go podczas podróży był także uważany za symbol 
czujności i gotowości do niezwłocznego podjęcia dalszej drogi, „stawienia 
czoła” nieprzewidzianym przeciwnościom itp.21 Tekst z J 21 sugerował 
ponadto znak wpływu Boga na życie człowieka, który jest gotowy podpo-
rządkować Mu swe działanie22. Kolor biały pasa przypominał kapłanowi 
o potrzebie przed Bogiem czystości „serca”23. Wreszcie w cingulum dopa-
trywano się symbolu powrozów, którymi Chrystus był skneblowany, lub 
bicza, którym Go uderzano.

1.4.  Manipularz

Jest to pas tkaniny koloru ornatu ozdobiony na środku krzyżem24. 
Manipularz zakłada się na lewe ramię w celu zostawienia pełnej swobo-
dy prawej ręce. Etymologiczne to słowo wywodzi się od łac. manus – ręka 
oraz implare – wypełniać. Nazwa nawiązuje do starożytnych manipula-
rzy, które z powodu swoich rozmiarów faktycznie zakrywały całą rękę. 
Innymi stosowanymi na określenie tego elementu liturgicznego termina-
mi są: mappula25 oraz sudarium.

Wśród badaczy nie ma zgody co do tego, skąd wywodzi się liturgicz-
ny manipularz. Zdaniem części uczonych jego pierwowzorem miałaby 
być starożytna mappula, za pomocą której dawano znak do rozpoczęcia 
publicznej uroczystości26. Inni wskazują na chustę służącą do ocierania 
potu, łez i śliny, a także wycierania naczyń liturgicznych27. Przyjmuje 
się, że w liturgii zaczęto używać tej szaty w IV w. A papieża Sylwestra I 
uznaje się za tego, który wprowadził ją do liturgii28. Od 1967 r., po refor-
mie liturgicznej Soboru Watykańskiego II, używanie manipularza jest 
fakultatywne.

Symbolika manipularza skupia się wokół trudów kapłana i owoców, 
które prezbiter zdobywa, pełniąc dobre uczynki. Manipularz przypomina 
też celebransowi, że dla zbawienia ludzi musi ponieść wiele wyrzeczeń  
i podjąć liczne wyzwania29. Jednocześnie manipularz jest również zna-

21  Niektórzy widzą nawet w cingulum symbol gotowości do odbycia drogi do pełni 
eschatycznej. Por. W. Schenk, Cingulum, w: R. Łukaszyk, L. Bieńkowski, F. Gryglewicz (red.), 
Encykopedia katolicka, t. 3, Lublin 1989, kol. 493.

22 Zob. Cingulum – pasek, w: B. Nadolski, Leksykon symboli liturgicznych, s. 104.
23 Zob. Cingulum, w: B. Nadolski, Leksykon liturgii, s. 261.
24 Zob. Cz. Krakowiak, Manipularz, w: S. Wilk, E. Ziemann (red.), Encyklopedia katolicka, 

t. 11, Lublin 2006, kol. 1163.
25 Zdrobniała forma od łac. mappa (chusta, serwetka).
26 Zob. Manipularz, w: R. Berger, Mały słownik liturgiczny, Poznań 1990, s. 85.
27 Zob. Manipularz, w: B. Nadolski, Leksykon symboli liturgicznych, s. 182.
28 Zob. Manipularz, w: B. Nadolski, Leksykon liturgii, s. 872.
29  Zob. J.L. Łunkiewicz, Wykład obrzędów i religijnych zwyczajów rzymsko-katolickiego 

Kościoła, ze względu na ich duchowe znaczenie, Wilno 1854, s. 403.



148 Dawid Mielnik

Teologia

kiem żniw, które w kapłanie powinny powodować radość30. W interpre-
tacjach nawiązujących do osoby Jezusa widzi się w manipularzu chustę, 
którą Chrystus ocierał skrwawione oblicze31, albo powrozy, którymi Go 
związano32.

1.5.  Stuła

Jest to długa wstęga zakładana przez biskupów i kapłanów na szyję, 
a przez diakonów na lewe ramię. Nazwa wywodzi się od łac. stola (długa 
szata). Tym terminem określano strój noszony w Grecji przez kobiety  
i mężczyzn, a w Rzymie przez same kobiety33. W Wulgacie stola wystę-
puje jako określenie wyjątkowego rodzaju szaty34. Drugim często używa-
nym terminem na oznaczenie stuły jest wyraz orarion. Nazwa orarion 
jest charakterystyczna dla tradycji wschodniej35.

Wśród badaczy panują znaczne rozbieżności odnośnie do ustalenia 
pochodzenia tej szaty liturgicznej. Według jednej z hipotez pierwowzo-
rem stuły była chusta nakładana podczas modlitwy przez chrześcijan na 
wzór żydowski36. Ta propozycja tłumaczyłaby określenie orarion (od łac. 
orare – modlić się). Część badaczy za pierwowzór stuły uznaje natomiast 
szatę zakładaną podczas posiłku na szyję w celu wycierania o nią ust37. 
Inni z kolei optują za tuniką (łac. stola) zdobioną z przodu dwoma pasa-
mi zwanymi clavi38. Zwolennicy tego rozwiązania wskazują, że stopnio-
we ozdabianie owych wstęg, a więc, co za tym idzie, i podnoszenie ich 
ceny, sprawiało, iż zaczęto uznawać je za przedmiot o znacznej wartości. 
A z czasem określenia, które wcześniej odnosiło się do całej szaty, zaczę-
to używać na oznaczenie tylko tych ozdobnych pasów39.

30 Często w tym kontekście odwoływano się do Ps 126,6. Zob. Manipularz, w: B. Nadolski, 
Leksykon symboli liturgicznych, s. 182.

31 Zob. P. Paliński, Liturgia katolicka, s. 81.
32 Zob. A.J. Nowowiejski, Wykład liturgii, s. 192.
33 Zob. M. Konieczny, Stuła, w: E. Giglewicz (red.), Encyklopedia katolicka, t. 18, Lublin 

2013, kol. 1093.
34 Zob. J. Superson, Stola – orarium – stuła: pierwsze tysiąclecie Kościoła, Ruch Biblijny  

i Liturgiczny 63 (2010), nr 2, s. 166.
35 Zob. E. Mateja, Znaczenie szat w liturgii, w: W. Świerzawski, Fundamentalne rzeczywistości 

liturgii, Mysterium Christi 1, Kraków 2012, s. 305.
36 Zob. J. Superson, Historia stuły, Kraków 2011, s. 16.
37 W takim przypadku termin orarion pochodziłby od łac. os (gen. sg. oris) ors, oris ozna-

czającego usta.
38 Zob. A. J. Nowowiejski, Wykład liturgii, s. 192.
39  Warto nadmienić, że pojawiają się także próby dopatrywania się pierwowzoru stuły  

w mappie, chuście noszonej na ręce podczas posługi diakona. Propozycja ta jest o tyle ciekawa, że 
tłumaczyłaby zachowany po dziś dzień w tradycji wschodniej zwyczaj trzymania orarionu przez 
diakona w lewej ręce podczas modlitw. Zob. K. Konecki, Pochodzenie i rozwój szat, s. 75.



149Jak postrzegany jest kapłan Pański? Obraz celebransa...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Stułę postrzega się jako symbol „ciężkiego jarzma” służby Bożej oraz 
pokory, z którą kapłan ten trud powinien przyjmować40. Nakładanie zaś 
szaty przez biskupów i kapłanów na oba ramiona oznacza większą odpo-
wiedzialność, jaka spoczywa na biskupach i kapłanach w głoszeniu 
Ewangelii niż na diakonach, którzy zakładają stułę jedynie na jedno 
(lewe) ramię. W średniowieczu, ze względu na bogate ozdabianie stuły, 
dopatrywano się w niej także symbolu niewinności utraconej przez ludzi 
wskutek popełnionego w raju grzechu pierworodnego, a przywróconej 
dzięki zwycięstwu Chrystusa nad szatanem, które dokonało się na Golgo-
cie41. Ponadto dwa opadające pasy uważano za symbol cnót roztropności  
i wstrzemięźliwości, które uzdalniają człowieka do odpowiedniego zacho-
wywania się zarówno w sytuacjach przyjaznych, jak i niesprzyjających42.

1.6.  Ornat

Ornat jest rodzajem płaszcza zakrywającego inne elementy stroju li-
turgicznego kapłana. Określenie ornat nawiązuje do zwyczaju bogatego 
ozdabiania tej szaty (od łac. ornare – ozdabiać). Dawniejszymi określe-
niami ornatu są penula i planeta. Drugi z terminów odnosi się do stoso-
wanego w ornacie kroju, który umożliwia swobodne obracanie tej szaty. 
Znano również słowo casula będące zdrobnieniem łac. rzeczownika casa 
(dom). Ta nazwa wskazywała, że ornat dla kapłana w czasie celebracji 
staje się swego rodzaju domem, gdyż zakrywa całe jego ciało. Pierwowzo-
rem ornatu jest penula, czyli rodzaj płaszcza zakładanego przez podróżu-
jących. Zaletą penuli, zwłaszcza wówczas, gdy była ona wyposażona  
w kaptur, było to, że zakrywała całe ciało podróżującego, dzięki czemu 
podróżujący był chroniony przed upałem, chłodem, deszczem, wiatrem 
itp. Penula doskonale spełniała swoją rolę ochronnego płaszcza, zwłasz-
cza w zimnych i wilgotnych katakumbach43.

Symbolika ornatu była uzależniona od zmian, jakim podlegał ze-
wnętrzny jego wygląd. Gdy kształt ornatu, przed reformą liturgiczną So-
boru Watykańskiego II, przypominał dzwon, dopatrywano się w tej szacie 
symbolu Bożej miłości do człowieka, która całego go okrywa i wyznacza 
szlaki jego życia44. Rozdzielenie – po reformie liturgicznej – ornatu na 
dwie części pogłębiło jeszcze tę symbolikę. Liturgiści w przedniej połowie 

40 Zob. Stuła, w: B. Nadolski, Leksykon liturgii, s. 1478; W. Głowa, Służba Boża, s.133.
41 Zob. P. Paliński, Liturgia katolicka, s. 81.
42 Zob. J. Superson, Historia stuły, s. 46, 48–49. Niekiedy w odniesieniu do stuły przywołuje 

się również tekst z 2 Kor 6,7.
43 Zob. Ornat, w: B. Nadolski, Leksykon symboli liturgicznych, s. 210.
44 Ze względu na tę symbolikę tłumaczy się używanie ornatu tylko podczas mszy – ta szata 

powinna być noszona jedynie przed ołtarzem, który jest źródłem miłości.



150 Dawid Mielnik

Teologia

szaty dopatrują się symbolu miłości Boga do człowieka, a w tylnej – czło-
wieka do Boga45. Wskazuje się także, że ornat jest symbolem ciężaru  
i jarzma, które kapłan nosi w służbie Bogu, Kościołowi i ludziom46. Z kolei 
w określeniu ornatu mianem planeta dopatrywano się, że ornat symboli-
zuje cały kosmos, co było równoznaczne z nakładaniem na kapłana obo-
wiązku otaczania modlitwą całego wszechświata47. Wreszcie, w interpre-
tacji pasyjnej, wskazywano, że orant symbolizuje tunikę, którą Chrystus 
był odziany podczas Ostatniej Wieczerzy i w czasie swojego procesu48.

2.  Wielopłaszczyznowość symboliki szat liturgicznych

Na podstawie przeprowadzonej analizy symboliki szat liturgicznych 
można zauważyć dwie główne płaszczyzny interpretacji obrazu osoby ka-
płana celebrującego mszę świętą. Z jednej strony zwraca się uwagę na 
moralny aspekt życia celebransa, z drugiej zaś postrzega się go jako 
działającego in persona Christi (symbolika chrystologiczna)49. Dostrzec 
też można, że szaty liturgiczne jednocześnie symbolizują trud kapłana 
oraz wsparcie Boże, jakiego on doświadcza w dziele głoszenia Ewangelii.

I tak, można powiedzieć, że czystość i niewinność jawią się jako ko-
nieczne moralne charakterystyki kapłana celebrującego Eucharystię. 
Pierwszą symbolizuje alba, drugą zaś – stuła. Dalej, wstrzemięźliwość, 
symbolizowana przez cingulum, przedstawia się jako istotna rysa moral-
nej kondycji kapłana. Ponadto celebrans, przepasany cingulum, to osoba 
zawsze gotowa do sprawowania liturgii. Natomiast stula zawieszona na 
obu ramionach kapłana wskazuje na jego pokorę wobec świętych tajem-
nic, przed jakimi stoi. Wreszcie ornat przypomina, że celebracja mszy 
świętej ma być sprawowana w duchu miłości wobec Boga i ludzi.

Noszone przez kapłana w trakcie sprawowania Eucharystii szaty 
wskazują również, że msza święta jest uobecnieniem złożonej przez 
Chrystusa Ofiary, a celebrans sprawuje Eucharystię w Jego Imieniu  
i w Jego Osobie50. Ścisłość i nierozerwalność związku celebransa z Chry-
stusem podkreślają skrępowanie pierwszego powrozami (cingulum), bę-
dącymi symbolem skrępowania Jezusa podczas procesu, noszenie przez 

45 Zob. T. Szwagrzyk, Ornat i jego symbolika, Msza Święta 45 (1960), 9, s. 1–4.
46  Zob. W. Pałęcki, Ornat, w: S. Wilk (red.), Encyklopedia katolicka, t. 14, Lublin 2010,  

kol. 821–822.
47 Zob. Ornat, w: B. Nadolski, Leksykon symboli liturgicznych, s. 210.
48 Zob. Z. Wit, Czy rozumiem liturgię Kościoła? Miniprzewodnik po znakach i symbolach  

w liturgii, Częstochowa 2005, s. 85.
49 Por. T. Sinka, Symbole liturgiczne, s. 15.
50 Czyli z tym etapem w życiu Jezusa, gdy aspekt ofiarny został najmocniej podkreślony.



151Jak postrzegany jest kapłan Pański? Obraz celebransa...

Studia Warmińskie 54 (2017)

celebransa chusty (humerał), która symbolizuje chustę wykorzystaną  
w czasie biczowania Chrystusa, a także kawałek materiału, symbolizują-
cy tkaninę, którą otarto Jezusowi krew w czasie Jego Męki, służący ka-
płanowi do ocierania potu (manipularz). Kapłan w trakcie sprawowania 
mszy świętej jest również odziany w ornat i albę, które symbolizują tuni-
kę i szaty noszone przez Jezusa w czasie procesu.

Szaty liturgiczne wskazują również na trud ponoszony przez kapła-
na w służbie Ewangelii. Celebrans ubiera przecież stułę i ornat, które 
symbolizują jarzmo i ciężar51. Manipularz z kolei symbolizuje gotowość 
kapłana do ponoszenia koniecznych wyrzeczeń i podejmowania wyzwań, 
jakie niesie ewangelizacja świata.

Szaty liturgiczne zwracają też uwagę, że kapłan nie jest przez Boga 
pozostawiony samemu sobie. Bóg wspiera go bowiem w jego pracy, co 
oznacza cingulum, udziela mu siły, symbolizowanej przez humerał, po-
trzebnej do odprawienia mszy świętej, a także wyposaża kapłana w nie-
zbędny w dziele ewangelizacji oręż, który symbolizuje stuła.

Nie bez znaczenia jest również kolejność ubierania przez celebransa 
poszczególnych szat liturgicznych. Nakładanie przez kapłana wpierw 
manipularza jest oznaką posiadania przez celebransa mocy wypływają-
cych ze święceń subdiakonatu52. Dalej, przepasywanie się stułą na piersi 
wskazuje na przyjęcie przez kapłana święceń diakonatu. Wreszcie nało-
żenie ornatu świadczy, że kapłan przyjął święcenia prezbiteratu. Kolej-
ność ubierania tych szat ukazuje zatem poszczególne stopnie hierarchii 
kościelnej.

3.  Konkluzje

Szaty liturgiczne mają wielopłaszczyznową symbolikę. Przy czym, co 
w świetle powyższych rozważań można zauważyć, poszczególne płaszczy-
zny nie wykluczają się, ale wzajemnie się dopełniają. Równocześnie bo-
wiem ubiór celebransa należy odnieść do moralnego aspektu życia kapła-
na, jego działanie in persona Christi, jak i Bożego wsparcia, którego 
celebrans doświadcza. Co więcej, szaty, a zwłaszcza kolejność ich nakła-
dania, symbolizują „drogę”, jaką kapłana przebył aż osiągnął odpowied-
nią predyspozycję do uobecnienia Ofiary in persona Christi.

51  Motyw trudu ponoszonego dla Boga podczas celebracji mszy jest bardziej wyraźny 
podczas celebracji Eucharystii w nadzwyczajnej formie rytu rzymskiego. Przyczyniają się do tego 
bardzo szczegółowe rubryki mszalne i konieczność znajomości wielu tekstów po łacinie.

52 Dawniej w Kościele katolickim obrządku rzymskiego istniało osiem stopni sakramentu 
święceń, które dzieliły się na tzw. święcenia niższe (ostiariusz, lektor, egzorcysta, akolita) oraz 
wyższe (subdiakon, diakon, prezbiter, biskup).



152 Dawid Mielnik

Teologia

Należy też podnieść uwagę, że dzięki bogactwu symboliki szat litur-
gicznych wierni uczestniczący w ofierze eucharystycznej mają możliwość 
skierowania swoich myśli ku Bogu zarówno w aspekcie ich własnego 
rozwoju moralnego, jak i uświadomienia sobie, co w czasie mszy świętej 
się dokonuje, tzn. że uobecnia się w jej trakcie Ofiara Chrystusa.

Wydaje się, że interesującym przedmiotem innych badań mogłaby 
być wielopłaszczyznowość symboliki liturgicznych szat biskupich w nad-
zwyczajnej formie rytu rzymskiego. Można się spodziewać, że tego rodza-
ju analizy pozwolą głębiej pojąć, kim jest i jaką rolę w Kościele pełni bi-
skup. Wspomniane możliwe analizy powinny się oprzeć na powyższych 
ustaleniach, gdyż opisane powyżej szaty liturgiczne, nakładane przez 
prezbiterów, są częścią liturgicznego ubioru biskupa podczas sprawowa-
nia mszy pontyfikalnych.

JAK POSTRZEGANY JEST KAPŁAN PAŃSKI? OBRAZ CELEBRANSA 
NA PODSTAWIE SYMBOLIKI SZAT LITURGICZNYCH

Celem niniejszego opracowania jest ukazanie wielopłaszczyznowości symboliki 
szat liturgicznych ubieranych przez kapłana do sprawowania mszy świętej. Analizo-
wana jest symbolika poszczególnych elementów stroju liturgicznego kapłana celebrują-
cego mszę świętą w tzw. nadzwyczajnej formie rytu rzymskiego, ponieważ w rycie tym 
ze względu na większą ilość nakładanych elementów stroju liturgicznego zawarta jest 
bogatsza symbolika. Okazuje się, że symbolika poszczególnych szat liturgicznych ma 
wspólne podłoże znaczeniowe. Można zauważyć dwie główne płaszczyzny symboliki 
szat mszalnych. Pierwsza odnosi się do moralnego aspektu ludzkiego życia, gdyż 
wskazuje istotne charakterystyki celebransa Eucharystii. Druga zaś ma charakter 
chrystologiczny, ponieważ ukazuje kapłana jako „drugiego Chrystusa”, a więc tego, kto 
uobecnia Ofiarę Jezusa.

HOW THE PRIEST IS NOTICED? PRIEST’S IMAGE ACCORDING TO 
SYMBOLISM OF LITURGICAL VESTMENTS

The main purpose of this paper is finding the answer to the question of how the 
priest who celebrates the Holy Mass is noticed according to symbolism of liturgical 
vestments which he wears. The method used in these researches is analysis of liturgi-
cal vestments symbolism which is ascribed to a particular garment. Thanks to finding 
the meaning of liturgical vestments it is possible to point out the common symbolism. 

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)



153Jak postrzegany jest kapłan Pański? Obraz celebransa...

Studia Warmińskie 54 (2017)

These researches rely on garments which are used during the Tridentine Mass be-
cause in this kind of liturgy there are more vestments so there is richer symbolism. 
On the basis of analysis it can be claimed that there are two main directions. The first 
one is moral direction, the second one is Christology direction.





TEOLOGIA

Ks. Marek Żmudziński
Wydział Teologii
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

Ekklesiologische Implikationen des Hirtenbriefs 
der polnischen Bischöfe an ihre deutschen 

Amtsbrüder im Jahr 1965

 
Słowa kluczowe:   Kościół, episkopat, pojednanie, integracja europejska, dialog, pojednanie  
			   polsko-niemieckie.

Keywords: 	 Church, episcopate, reconciliation, European integration, dialogue, Polish- 

			   -German reconciliation.

Einführung

Die Erfahrung des Zweiten Weltkriegs war eine Herausforderung 
für die menschliche Zivilisation beim Aufbau einer neuen Qualität der 
zwischenmenschlichen Beziehungen in ihrer persönlichen und sozialen 
Dimension. Einerseits verlangte das historische Gedächtnis nach ver-
schiedenartiger Wiedergutmachung für das erlittene Unrecht, anderer-
seits ließ der Gedanke an die Zukunft das Bedürfnis nach globaler Soli-
darität entstehen. Seit dem Jahr 1950, als der Schuman-Plan die 
gemeinsame Kontrolle der Kohleförderung und der Stahlproduktion ein-
führte und der Élysée-Vertrag die Grundlage für die deutsch-französische 
Versöhnung legte, begann der Prozess der Einigung auf wirtschaftlicher, 
aber auch sozialer und kultureller Ebene. Die Einheitsbestrebungen er-
wuchsen in axiologischer Hinsicht aus den christlichen Wurzeln des „al-
ten Kontinents“. Die Einigungspläne zeigten auf, dass die Demokratie 
als Fundament des gemeinsamen Europa doktrinär und chronologisch 
mit dem Christentum verbunden ist. Ihre Existenz verdankt sie dem 

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624

Adres/Adresse: ks. dr hab. Marek Żmudziński, Katedra Teologii Dogmatycznej i Fundamentalnej, 
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, ul. Hozjusza 15, 11-041 Olsztyn, marek.zmudzin-
ski@uwm.edu.pl.



156 Ks. Marek Żmudziński

Teologia

Evangelium, dass den Menschen dazu aufruft, in seinem irdischen Da-
sein den Grundsatz der Menschenwürde und der Achtung der Rechte 
eines jeden Einzelnen sowie der Brüderlichkeit aller, ohne Rassen-, 
Klassen- oder Standesunterschiede zu realisieren. Die Beteiligung der 
Kirche am Integrationsprozess beruhte darauf, dass sie die evangeli-
schen Quellen des einigen Miteinanders der internationalen Gemein-
schaft deutlich machte, aber auch auf subjektivem Handeln zur Umset-
zung der verkündeten Thesen in die Praxis.

Die Genese des Hirtenbriefs1 ist mit dem zu Ende gehenden Zweiten 
Vatikanischen Konzil verbunden. Damals richteten die polnischen Bi-
schöfe eine Einladung an die Bischöfe der ganzen Welt zum gemeinsa-
men Erleben des Millenniums der Taufe Polens. Der Brief vom 18. No-
vember 1965 an die Deutsche Bischofskonferenz trug einen besonderen 
Charakter – als Einladung und zugleich Aufforderung zur Versöhnung. 
Vielen Kommentatoren zufolge gehören der Hirtenbrief, der später auch 
als Botschaft bezeichnet wurde, und die Ostdenkschrift der Evangeli-
schen Kirche in Deutschland vom 14. Oktober, in dem die Anerkennung 
des Grenzverlaufs an Oder und Neiße postuliert wurde, zu den Meilen-
steinen der deutsch-polnischen Versöhnung. Darüber hinaus wurde das 
Dokument des polnischen Episkopats in den Folgejahren zu einem wich-
tigen Bezugspunkt für andere Initiativen in den internationalen Bezie-
hungen, die nach neuen Wegen der Versöhnung suchen. Es gilt als eines 
der wichtigsten Dokumente, die das heutige Europa positiv mitgeprägt 
haben, oder gar als einer der Akte, die den Prozess der europäischen Ei-
nigung mitbegründet haben2.

Der Hirtenbrief ist ein christlicher und zugleich ein europäischer 
Akt, der von dem großen geistigen Format seiner Verfasser und Unter-
zeichner zeugt. Die bei der Verfassung des Hirtenbriefs notierten Worte 
von Bolesław Kardinal Kominek bestätigen diese These eindrucksvoll: 
„Die Sprechweise darf nicht nationalistisch sein, sondern muss europä-
isch sein im tiefsten Sinne dieses Wortes. Europa ist die Zukunft – Na-
tionalismen sind von gestern [...] Die Vertiefung der Diskussion über die 
Organisation einer föderalistischen Lösung für alle Völker Europas, un-
ter anderem den schrittweisen Verzicht auf staatliche Souveränität in 
Fragen der Sicherheits-, der Wirtschafts- und der Außenpolitik“3.

1 Orędzie biskupów polskich do ich niemieckich braci w Chrystusowym urzędzie pasterskim, 
in: Listy Pasterskie Episkopatu Polski 1945–1975, Paris 1975, S. 829–836.

2  B. Kerski, R. Żurek, Orędzie biskupów polskich i odpowiedź niemieckiego episkopatu  
z 1965 roku. Geneza, kontekst historyczny oraz oddziaływanie, in: B. Kerski, T. Kycia, R. Żurek 
(Hrg.), Przebaczamy i prosimy o przebaczenie. Orędzie biskupów polskich i odpowiedź niemieckie-
go episkopatu z 1965 roku. Geneza, kontekst, spuścizna, Olsztyn 2006, S. 7.

3 Ebenda, S. 53.



157Ekklesiologische Implikationen des Hirtenbriefs der polnischen Bischöfe...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Die Nachkriegsbeziehungen der katholischen Hierarchien 
in Polen und Deutschland

Der universale Charakter der Kirche in den Beziehungen zwischen 
den deutschen und den polnischen Katholiken war in der Nachkriegszeit 
auf die Probe gestellt. Die Änderung der Grenzen, Massenumsiedlungen 
und die tiefen Wunden, die das im Krieg erlittene Unrecht hinterlassen 
hatten, waren Anlass für jahrelange Spannungen und gegenseitige Er-
wartungen, die keinerlei Zeichen von Versöhnung fanden. Die neuen 
Grenzen des polnischen Staates entsprachen zunächst nicht der kirchli-
chen Verwaltungsstruktur, die in den nun polnisch gewordenen Gebie-
ten deutschen Bischöfen unterstand. Der Beschluss von Kardinal Hłond, 
der schon im Sommer 1945 kraft besonderer Berechtigungen einen Aus-
tausch der deutschen Hierarchie gegen eine vorläufige polnische Kir-
chenverwaltung vollzog, stand in Deutschland in der Kritik.

Man muss sich vergegenwärtigen, dass aus deutscher Perspektive 
die jahrhundertealte Ordnung der kirchlichen Strukturen in die Brüche 
gegangen war, was zu dieser Bewertung des Vorgehens des Primas bei-
trug. Er wurde zu einer Art „Sündenbock“ vieler deutscher Publikatio-
nen, die abseits der aktuellen politischen Wirklichkeit die Gefährdung 
des Fortbestands der Kirche selbst außer Acht ließen und die entstande-
ne Situation überaus kritisch bewerteten4.

Ein zweiter wesentlicher Punkt war, dass die deutschen Katholiken 
in den Nachkriegsjahren keinerlei Interesse an Polen und den dort ver-
übten deutschen Verbrechen zeigten. Wenn überhaupt, dann gab man 
die Schuld dem engen Kreis der nationalsozialistischen Führung, wäh-
rend die Mehrheit der Deutschen als Opfer der damaligen Machthaber 
dargestellt wurden. In diesem Kontext galt die Kirche als heldenhafte 
Institution – Gegner, Opfer und Überwinder des Nationalsozialismus. 
Sorgsam wurde auch das Gedenken an die Vertreibungen aus den ehe-
maligen deutschen Ostgebieten gepflegt, die mit ganzer Schärfe ange-
prangert und mit den schlimmsten Verbrechen der Hitler-Diktatur ver-
glichen wurden. In demselben Tonfall wurde die Oder-Neiße-Grenze als 
inakzeptabel, ungerecht und änderungsbedürftig dargestellt5.

4 Z. Zieliński, Między rzeczywistością a legendą. Na marginesie książki Franza Scholza pt. 
Zwischen Staatsräson und Evangelium. Kardinal Hlond und die Tragödie der ostdeutschen Diö-
zesen, Więź 6 (1989), S. 73–90. 

5  R. Żurek, Odpowiedź biskupów niemieckich na Orędzie biskupów polskich, in: W. Ku-
charski, G. Strauchold (Hrg.), Wokół Orędzia. Kardynał Kominek, prekursor pojednania polsko- 
-niemieckiego, Wrocław 2009, S. 124–125.



158 Ks. Marek Żmudziński

Teologia

Einen Umbruch in den bilateralen Kontakten brachte ein Auftritt 
von Julius Kardinal Döpfner, der am 16. Oktober 1960, dem Tag der 
heiligen Hedwig von Schlesien, eine Predigt in der Berliner St.-Eduard-
Kirche hielt, wo er damals als Erzbischof wirkte. Er bekannte damals, 
dass die Deutschen den Polen gewaltiges Unrecht zugefügt haben, ins-
besondere nach 1933. Wahr sei aber auch, dass nach 1945 die aus ihrer 
seit Jahrhunderten angestammten Heimat vertriebenen Deutschen gro-
ßes Leid erfuhren. Der deutsche Kardinal erklärte, die Lösung liege 
nicht in der gegenseitigen Aufrechnung der Schuld, sondern in der Ver-
kündung der Friedensbotschaft Jesu Christi. Diese Rede stieß in 
Deutschland auf eine überaus kritische Reaktion, insbesondere seitens 
der revisionistischen Kreise. Zum ersten Mal sprach ein kirchlicher 
Würdenträger aus, was niemand früher zugeben wollte, nämlich dass 
der von Deutschland ausgelöste Krieg ungerecht war und die Behand-
lung des polnischen Volkes ein Verbrechen. Darüber hinaus rief er zum 
Frieden auf, was im Gegensatz zur Parole der Rückkehr der Deutschen 
auf ihre „Heimaterde“6 stand. Ein hochgestellter Vertreter der katholi-
schen Kirche in Deutschland hatte also das Schweigen über die an Polen 
begangenen Verbrechen und den Kausalzusammenhang zwischen dem 
Hitler-Terror und dem Verlust der deutschen Ostgebiete gebrochen und 
zugleich den Verzicht auf weitere Forderungen einer Revision der 
Grenzziehung postuliert7.

Für einen unmittelbaren Dialog zwischen den deutschen und den 
polnischen Bischöfen bot sich eine Chance unmittelbar nach Eröffnung 
des Zweiten Vatikanischen Konzils im Jahr 1962. Die neue Vision einer 
Kirche, die sich gegenüber anderen Religionen und Kulturen öffnet und 
zum Dialog anregt, war nicht nur eine Ermunterung, sondern sogar eine 
Mahnung zu einem neuen Blick auf die gegenseitigen Beziehungen oder 
gar eine künftige Versöhnung. Die persönlichen Begegnungen solcher 
Würdenträger wie der Kardinäle Döpfner und Wyszyński brachten eine 
neue Qualität. Ein Beispiel ist der Vorschlag der deutschen Bischofskon-
ferenz, gemeinsam mit dem polnischen Episkopat den Papst um die Selig-
sprechung von Pater Maksymilian Kolbe, dem Märtyrer von Auschwitz, 
zu ersuchen, und zwar unter Hervorhebung der Schuld der Okkupanten.

6 A. Jasiński, Niezwykła audiencja u Jana XXIII, Niedziela 44 (2000), S. 4. 
7  B. Kerski, R. Żurek, Orędzie biskupów polskich i odpowiedź niemieckiego episkopatu  

z 1965 roku. Geneza, kontekst historyczny oraz oddziaływanie, in: B. Kerski, T. Kycia, R. Żurek 
(Hrg.), Przebaczamy i prosimy o przebaczenie. Orędzie biskupów polskich i odpowiedź niemieckie-
go episkopatu z 1965 roku. Geneza, kontekst, spuścizna, Olsztyn 2006, S. 14.



159Ekklesiologische Implikationen des Hirtenbriefs der polnischen Bischöfe...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Die christliche Axiologie der Botschaft

Es besteht kein Zweifel daran, dass die konziliare Erneuerung Ein-
fluss auf den Inhalt der Botschaft und ihre Aussage hatte. Wie bereits 
erwähnt, richteten die polnischen Bischöfe zum Abschluss der Sitzungen 
des II. Vaticanums 56 Briefe an die Episkopate verschiedener Länder 
die Einladung zum gemeinsamen Erleben des Millenniums der Taufe 
Polens. Aufgrund des besonderen deutsch-polnischen Verhältnisses hat-
te das Schreiben an die deutschen Bischöfe einen besonderen Charakter. 
Die Verfasser wollten den versöhnlichen Kräften in Deutschland entge-
genkommen und breitere katholische Kreise in das Werk der Versöh-
nung einbeziehen.8 Der Hirtenbrief (Botschaft) enthielt eine lange Liste 
des in der Geschichte von Polen durch Deutsche erfahrenen Unrechts. 
Seine Quintessenz im gegebenen Kontext ist enthalten in den Worten: 
„Es scheint uns gerade im ökumenischen Konzil ein Gebot der Stunde 
zu sein, daß wir diesen Dialog auf bischöflicher Hirtenebene beginnen, 
und zwar ohne Zögern, daß wir einander näher kennenlernen, unsere ge-
genseitigen Volksbräuche, den religiösen Kult und Lebensstil, in der Ver-
gangenheit verwurzelt und gerade durch diese Kulturvergangenheit be-
dingt. […] In diesem allerchristlichsten und zugleich sehr menschlichen 
Geist strecken wir unsere Hände zu Ihnen hin in den Bänken des zu 
Ende gehenden Konzils, gewähren Vergebung und bitten um Vergebung. 
Und wenn Sie, deutsche Bischöfe und Konzilsväter, unsere ausgestreck-
ten Hände brüderlich erfassen, dann erst können wir wohl mit ruhigem 
Gewissen in Polen auf ganz christliche Art unser Millennium feiern“9.

Wie A. Dudek aufzeigt, war die Botschaft ein wichtiger Schritt zur 
Nivellierung des Antagonismus zwischen dem deutschen und dem polni-
schen Volk, aber der Preis dieser Unternehmung war sehr hoch – einer-
seits das fehlende Verständnis ihrer hohen Bedeutung auf deutscher 
Seite, andererseits die mächtige Kritik seitens der Machthaber der 
Volksrepublik bei gleichzeitiger Missbilligung großer Teile der katholi-
schen Gemeinschaft, denen es an Bewusstsein für Rang und Gewicht 
dieses Ereignisses mangelte10. Wenn man den Millenniumskontext der 

  8 W. Roszkowski, Historia Polski 1914–2005, Warszawa 2007, S. 278.
  9 Orędzie biskupów polskich do ich niemieckich braci w Chrystusowym urzędzie pasterskim, 

S. 835.
10 A. Dudek unterstreicht in diesem Zusammenhang: „Bei dem damaligen Stand der Stim-

mung in der polnischen Gesellschaft, die sich noch gut an die Jahre der deutschen Besetzung erin-
nern konnte, und die zugleich unablässig von den Medien mit der Bedrohung durch die revanchis-
tischen Kräfte in der Bundesrepublik geängstigt wurde, war die an die Deutschen gerichtete Bitte 
um Vergebung ein deutlicher Schritt gegen den Strom. Viele polnische Katholiken, die bislang das 
Vorgehen des Primas unterstützt hatten, waren geneigt, sie für mit der polnischen Staatsraison 
unvereinbar zu halten“. A. Dudek, Państwo i Kościół w Polsce 1945–1970, Kraków 1995, S. 184.



160 Ks. Marek Żmudziński

Teologia

Botschaft beachtet, die in die Gewissensrechnung der gegenseitigen Ver-
söhnung der Völker einbezogen sein sollte, lässt sich die These formulie-
ren, dass das angestrebte unmittelbare Ziel nicht erreicht wurde. Die 
Aussage der Botschaft jedoch, ihre axiologische Ebene, passte sich be-
stens ein in das Programm der moralischen Erneuerung des Volkes in 
der Zeit der Großen Novene. In weiterer Sicht war der Umstand von 
Bedeutung, dass die Kirche den Mut zu dieser Initiative aufbrachte  
– und zwar auf dem internationalen Parkett, ohne Wissen und Einwilli-
gung der Partei. Der Rang der angesprochenen Probleme wurde nicht 
sogleich, aber nach Jahren zu einem Grundstein des Registers der 
Hauptpunkte des deutsch-polnischen Dialogs. Im Kern ging es um die 
Frage nach dem Schicksal sowohl der polnischen als auch der deutschen 
Bevölkerung in der Zeit des Krieges und nach seiner Beendigung unter 
Berücksichtigung einer moralischen Abrechnung11.

Die Verteidigung des Sinnes und der Bedeutung der Botschaft sei-
tens der Mitglieder des Episkopats verwies auf ihren moralischen und 
religiösen Gehalt, völlig abgelöst von ihrer politischen Aussage. Schon 
Mitte Dezember gab der Episkopat eine besondere Verlautbarung her-
aus, in der er die friedensstiftende und ökumenische Bedeutung der Bot-
schaft sowie ihren ausgesprochen ekklesiologischen Charakter als Einla-
dung zum Gebet im Geiste des christlichen Friedens betonte, während 
jegliche Äußerungen über ihren angeblich politischen Charakter vehe-
ment zurückgewiesen wurden. Dagegen beriefen sich die Bischöfe auf 
die universalen Bestrebungen der ganzen Welt, unter anderem des Hei-
ligen Stuhls, der UNO und der meisten Staaten, die Frieden, Vergebung 
und Versöhnung gemäß dem Evangelium und den Errungenschaften des 
Zweiten Vatikanischen Konzils proklamierten12.

Eine vertiefte theologische Deutung der Intentionen der Bischöfe 
gab Erzbischof Karol Wojtyła in seiner Weihnachtspredigt. Die Idee der 
Botschaft wurde in den Sinn der Feier des Millenniums der Taufe Po-
lens eingeschrieben, in weiterer Sicht jedoch in die Vision des Zweiten 
Vatikanischen Konzils von einer erneuerten Kirche. Der spätere Papst 
unterstrich, dass im Geiste des II. Vaticanums der Dialog die Leitmetho-
de der evangelisierenden Mission darstellt13. Infolgedessen sollte sich 

11 Z. Zieliński, Kościół w Polsce 1944–2002, Radom 2003, S. 186–187.
12 Komunikat Sekretariatu Episkopatu w sprawie dyskusji prasowej na temat listów Episko-

patu Polski do Episkopatów świata o Tysiącleciu Chrztu Polski, in: P. Raina, Kościół w PRL. 
Kościół katolicki a państwo w świetle dokumentów 1945–1989, Bd. 2, Poznań 1995, S. 365.

13 Diese These verbildlichen die Worte: „Dialog ist mehr als nur Gespräch, nicht nur ein 
Austausch von Worten, nicht nur ein Austausch von Gedanken. Dialog ist eine bestimmte Hal-
tung, die sich daraus ergibt, dass der Mensch eine Person ist und damit ein Wesen, das zum Zu-
sammenleben mit anderen bestimmt ist, ein soziales Wesen. Dialog ist die Fähigkeit, nicht nur 



161Ekklesiologische Implikationen des Hirtenbriefs der polnischen Bischöfe...

Studia Warmińskie 54 (2017)

auch die Arbeit der Kirche im Nachkriegspolen durch eine solche Di-
mension der Dialogbereitschaft auszeichnen, die niemanden beiseite-
lässt. Dies betraf auch die Beziehungen zu den Deutschen, die von den 
polnischen Bischöfen dem Bewusstsein des von deutscher Seite im letz-
ten Krieg und in der gesamten Geschichte zugefügten Leides zum Trotz 
in den Versöhnungsprozess einbezogen wurden. Die Bereitschaft zu ge-
genseitiger Vergebung wurde als Hauptkriterium des christlichen Le-
bens dargestellt14.

Auf ähnliche Weise deutete den Sinn der Botschaft ihr wichtigster 
Architekt – Erzbischof Bolesław Kominek. In seiner Predigt im Breslau-
er Dom vom 6. Februar 1966 berief er sich auf die Forderung des Evan-
geliums: „Fürchtet euch nicht. Diese Diskussion hat uns keinen Schaden 
gebracht. Dies war eine große Gelegenheit zur Vertiefung und Reinigung 
– nicht nur der Begriffe, sondern auch der Gefühle, des Handelns und der 
gesamten christlichen Haltung. […] War es richtig, den deutschen Bischö-
fen zu schreiben? Derjenige, der das Gespräch aufnimmt, ist stärker, 
steht moralisch höher. Die Initiative des polnischen Episkopats betraf 
eine enge, elitäre Gruppe – Bischöfe, die die Grundlagen des Evangeliums 
und der Liebe kennen. Die Adressierung unserer Briefe an die Bischöfe 
beider deutschen Staaten bedeutete unter anderem eine Erinnerung an 
ihre Hirtenpflichten. Es ist bekannt, woher Konflikte, Hass, Bosheit, Ra-
che und Vergeltung kommen. Das sind Faktoren, die im geistigen Leben 
beginnen. Daher sind vor allem diejenigen, welche die geistige Sphäre ih-
rer Mitbürger prägen und beeinflussen, dazu aufgerufen, die Reste des 
hitlerdeutschen Hasses loszuwerden und die polnischen Rechte zu 
achten“15. Bischof Kominek verwies damals darauf, dass die Versöhnung 
mit dem deutschen Volk den einzigen Weg zur endgültigen Anerkennung 
der polnischen Westgrenze und des friedlichen Zusammenlebens in der 
Zukunft darstellt. Er stellte fest, dass diejenigen, die sich dem widerset-
zen, „der polnischen Staatsraison einen Schlag ins Gesicht versetzen“16.

zu sprechen, sondern auch zuzuhören, um den anderen Menschen zu verstehen. Er ist eine be-
stimmte menschliche Grundhaltung, wie sie dem Menschen als einem vernünftigen und sozialen 
Wesen eigen ist. Zugleich ist er eine zutiefst christliche Einstellung. Warum? Deshalb, weil er 
zur Entschärfung des Hasses zwischen den Menschen, zur Entschärfung des Kampfes beiträgt. 
Man kann sagen, dass das Prinzip des Dialogs das Gegenteil von Krieg ist“. K. Wojtyła, Kazania 
1962–1978, Kraków 1979, S. 303. Zu diesem Thema vgl. List otwarty pracowników Solvaya do 
abpa K. Wojtyły z 22 XII 1965 r. i jego odpowiedź z 24 XII 1965 r., in: J. Szczypka, Jan Paweł II. 
Rodowód, Warszawa 1989, S. 238–241.

14 Ebenda, S. 307.
15 B. Kominek, W samym sercu Ewangelii, in: J. Krucina (Hrg.), Szkice do portretu, Kardy-

nał Bolesław Kominek, Wrocław 2005, S. 223–244.
16  M. Mutor, Kim był bp Bolesław Kominek pomysłodawca i autor listu do niemieckiego 

Episkopatu, Tygodnik Powszechny, Beilage Nieznany Ojciec Europy, 9.11.2015, S. 4.



162 Ks. Marek Żmudziński

Teologia

Bei einer axiologischen Analyse der Botschaft ist die apologische Tä-
tigkeit von Kardinal Wyszyński nicht zu übersehen. Angesichts der Kri-
tik seitens Medien und Behörden verlieh er seiner Überzeugung Aus-
druck, dass die katholische Gesellschaft nicht gut auf die Annahme 
schwieriger Thesen vorbereitet sei. Über einen Zeitraum von zwei Mona-
ten hinweg – von Mitte Dezember 1965 bis Mitte Februar 1966 – hielt er 
Predigten, in denen er den Sinn der Botschaft und die evangelischen 
Grundlagen von Vergebung und Versöhnung verkündete17. Zudem ver-
wies er auf ihren universalen, über die sichtbaren Grenzen der kirchli-
chen Gemeinschaft hinausreichenden Charakter hin: „Diese Botschaft 
hat hier im Land vielleicht für einige Verwirrung gesorgt, insbesondere 
unter der Intelligenz, aber im globalen Maßstab hat sie die Position der 
polnischen Kirche noch gestärkt und bewirkt, dass angesichts eines sol-
chen Dokuments alle Vorwürfe des Chauvinismus oder Nationalismus 
sofort verstummt sind“18.

Der Einfluss der Botschaft auf die deutsch-polnischen 
kirchlichen Beziehungen

Die Antwort der deutschen Bischofskonferenz19 verhieß zunächst 
keinen Durchbruch in den Beziehungen zwischen den polnischen Katho-
liken und ihren Brüdern und Schwestern im westlichen Nachbarland, 
im Gegenteil, sie enttäuschte die Verfasser des Hirtenbriefs20. Zwar fan-
den sich Worte des Dankes und der Bitte um Vergebung, aber es fehlte 
ein klares Bekenntnis zum unantastbaren und endgültigen Status der 
polnischen Westgrenze, während die Worte über das Recht auf Heimat 
und die Hoffnung auf Überwindung der Kriegsfolgen in einer alle Seiten 
befriedigenden, gerechten Lösung von der kommunistischen Propaganda 
gegen die Kirche verwendet wurden21. Wie R. Żurek schreibt, waren die 

17 E. Czaczkowska, Prymas bronił Orędzia, Tygodnik Powszechny, Beilage Nieznany Ojciec 
Europy, 9.11.2015, S. 6.

18 Zit. nach P. Madajczyk, Na drodze do pojednania. Wokół Orędzia biskupów polskich do 
biskupów niemieckich z 1965 roku, Warszawa 1994, S. 135.

19 Pozdrowienie biskupów niemieckich dla polskich braci w biskupim posłannictwie i odpo- 
wiedź na list z dnia 18 listopada 1965 r., (5. Dezember 1965, Vatikan), in: P. Raina, Kościół  
w PRL, S. 362–364.

20 Ewa Czaczkowska schreibt: „Im Wesentlichen konnte der Primas darauf zählen, dass, 
wenn die deutschen Bischöfe – als Antwort auf den polnischen Hirtenbrief – die Oder-Nei-
ße-Grenze anerkennen würden, er ein starkes Argument für die Gespräche mit dem Heiligen 
Stuhl in der Frage der Gründung fester Diözesen in den polnischen Westgebieten, um die er sich 
seit Jahren bemühte, in der Hand hätte“. E. Czaczkowska, Prymas bronił Orędzia, S. 6.

21 A. Dudek, Państwo i Kościół w Polsce 1945–1970, S. 183.



163Ekklesiologische Implikationen des Hirtenbriefs der polnischen Bischöfe...

Studia Warmińskie 54 (2017)

deutschen Bischöfe durch die innere Lage in ihrem Land determiniert. 
Die Mehrheit der Bevölkerung, auch der Katholiken, war damals noch 
nicht bereit, sich mit dem Verlust der Ostgebiete abzufinden. Eine Aner-
kennung der Oder-Neiße-Grenze durch die Bischöfe wäre als Volksver-
rat empfunden worden. So fand also die Formulierung „Wir gewähren 
Vergebung und bitten um Vergebung“ keine konkrete Umsetzung. In 
gewisser Weise wiederholte die Deutsche Bischofskonferenz den juristi-
schen und politischen Standpunkt der Regierung und kam der gesell-
schaftlichen Stimmung entgegen, was auch irgendwo verständlich war, 
aber – im Vergleich zu der Beherztheit der polnischen Bischöfe – nicht 
besonders mutig und kaum weitblickend wirkte22. Im Rückblick bezeich-
nete sogar Kardinal Döpfner die deutsche Antwort als zurückhaltend 
und reserviert23.

Dies war allerdings nicht die letzte Stimme der deutschen Katholi-
ken. Für viele von ihnen verlangte die Situation mehr von deutscher 
Seite24. Drei Jahre nach dem Briefwechsel der Bischöfe unterzeichneten 
160 Vorreiter der Versöhnung, unter ihnen Joseph Ratzinger, ein wichti-
ges Dokument, das sogenannte Bensberger Memorandum25, in dem sie 
die deutsche Hierarchie unmissverständlich zur Anerkennung der Oder-
Neiße-Grenze aufriefen. Hier fanden sich auch klare Worte über Schuld 
und Verantwortung in allen Dimensionen: Wiedergutmachung, Entschä-
digung, politische und sogar territoriale Verluste. Dazu kam der Apell, 
im Namen des Aufbaus friedlicher bilateraler Beziehungen jegliche Form 
von Abrechnung einzustellen: „Niemand von uns kann die Augen davor 
verschließen, daß ein Volk, dessen politische Führung einen Krieg vom 
Zaun gebrochen und verloren hat, nicht nur tatsächlich, sondern auch 

22 J. Kranz, Wysiedlenie ludności niemieckiej w wyniku II wojny światowej: krzywda czy bez- 
prawie? Warszawa 2013, S. 56.

23 Döpfner do Wyszyńskiego, 14 XII 1970, in: E. Heller, Macht, Kirche, Politik. Der Brief-
wechsel zwischen den polnischen und deutschen Bischöfen im Jahre 1965, Köln 1992, S. 227.

24 G. Erb, einer der Unterzeichner erinnert sich: „Es versammelte sich eine Gruppe von 
Freunden aus der Organisation Pax Christi und wir sagten uns: Das Signal, das die deutschen 
Bischöfe an Polen gesandt haben, reicht nicht aus. Wir müssen erklären, dass es in der katholi-
schen Kirche in Deutschland viele Menschen gibt, die davon überzeugt sind, dass die Grenze an 
Oder und Neiße als endgültige Lösung anerkannt werden muss und die Polen, die in den Grenz-
gebieten leben, keine Angst mehr haben müssen. Die Vertreibung der Deutschen war tatsächlich 
ein schreckliches Unrecht, aber sie war die Konsequenz der von den Nazis begangenen Gräuelta-
ten. Wir sagten uns: Wir müssen den absurden Bestrebungen nach einer Revision der Grenzzie-
hung ein Ende setzen. Die Polen müssen endlich erfahren, dass viele Deutsche, viele deutsche 
Katholiken, bereit sind, die Folgen des Zweiten Weltkriegs auf sich zu nehmen und das Recht 
Polens auf sichere Grenzen anzuerkennen“. Sygnał, jaki niemieccy biskupi wysłali do Polski nam 
nie wystarczał. Rozmowa z Gottfriedem Erbem, in: B. Kerski, T. Kycia, R. Żurek (Hrg.),  Prze-
baczamy i prosimy o przebaczenie. Orędzie biskupów polskich i odpowiedź niemieckiego episkopa-
tu z 1965 roku. Geneza, kontekst, spuścizna, Olsztyn 2006, S. 177.

25 Ein Memorandum deutscher Katholiken zu den polnisch-deutschen Fragen, Mainz 1968.



164 Ks. Marek Żmudziński

Teologia

unter dem Gesichtspunkt der Gerechtigkeit, dafür zu haften hat. Dieser 
Haftungspflicht, die die deutsche Nation als ganze trifft, können wir uns 
nicht entziehen, wenn wir den Frieden ernsthaft wollen“26. Obwohl die 
Thesen dieses Dokuments auf deutscher Seite zunächst als extrem und 
kontrovers aufgefasst wurden, ist ihre Bedeutung für die Zukunft offen-
kundig27.

Es besteht kein Zweifel daran, dass der im Dezember 1970 in War-
schau unterzeichnete Vertrag zwischen der Bundesrepublik Deutschland 
und der Volksrepublik Polen über die Grundlagen der Normalisierung 
ihrer gegenseitigen Beziehungen (Warschauer Vertrag), der de facto die 
Anerkennung der Oder-Neiße-Grenze enthielt, eine Folge diplomatischer 
Bemühungen und der politischen Situation war. Offen bleibt jedoch die 
Frage nach der Bedeutung der Botschaft und ihren Konsequenzen für 
die politische Sphäre in diesem Bezug28. Natürlich war eine Folge aller 
dieser Vorstöße die Normierung der polnischen Kirchenverwaltung in 
den Westgebieten im Jahr 1970. Ohne Zweifel hatte der Hirtenbrief ei-
nen wesentlichen Einfluss auf den Versöhnungsprozess zwischen dem 
deutschen und dem polnischen Volk, da er auf gesellschaftlicher Ebene 
den Beziehungen zwischen beiden katholischen Gesellschaften ein völlig 
neues Antlitz verlieh29. In diesem Zusammenhang seien die Worte von 
Bischof A. Nossol angeführt, der feststellte, dass die Unterzeichnung der 
Verträge gewissermaßen einen horizontalen Charakter gehabt habe, der 
Versöhnungsprozess dagegen einen vertikalen, da er die Werte von Ge-
bet, Bekehrung und Gnade miteinbezieht30.

26 Ebenda, S. 13.
27 Odwaga Wyszyńskiego wzbudziła nadzieję na pojednanie. Rozmowa z Josefem Homeye-

rem, in: B. Kerski, T. Kycia, R. Żurek (Hrg.), Przebaczamy i prosimy o przebaczenie. Orędzie bis-
kupów polskich i odpowiedź niemieckiego episkopatu z 1965 roku. Geneza, kontekst, spuścizna, 
Olsztyn 2006, S. 69. 

28 Es ist daran zu erinnern, dass es Kommentare gibt, die direkt auf das kirchliche Vorge-
hen als Inspiration für die Friedensverträge hinweisen. Beispielsweise eine Äußerung von  
W. Bartoszewski: „Der Text dieses im Frühjahr 1968 veröffentlichten Memorandums war eine 
unmittelbare Inspiration für Willy Brandt und gab seiner Politik eine Richtung vor, die zur fak-
tischen Anerkennung der Oder-Neiße-Grenze und zur Unterzeichnung des Warschauer Vertrags 
von 1970 führte“. W. Bartoszewski, Stosunki polsko-niemieckie w latach pontyfikatu Pawła VI 
(1963–1978), in: http://www.opoka.org.pl/biblioteka/I/IH/wb_or_wystapienie.html (2.02.2017).

29 M. Mutor, List Tysiąclecia, in: W. Kucharski, G. Strauchold (Hrg.), Wokół Orędzia. Kar-
dynał Kominek, prekursor pojednania polsko-niemieckiego, Wrocław 2009, S. 17.

30  List polskich biskupów był bezkompromisowym wyrazem chrześcijańskiej miłości do 
bliźniego i umiłowania Boga. Rozmowa z Alfonsem Nossolem, in: B. Kerski, T. Kycia, R. Żurek 
(Hrg.), Przebaczamy i prosimy o przebaczenie. Orędzie biskupów polskich i odpowiedź niemieckie-
go episkopatu z 1965 roku. Geneza, kontekst, spuścizna, Olsztyn 2006, S. 62.



165Ekklesiologische Implikationen des Hirtenbriefs der polnischen Bischöfe...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Die Bestätigung der Versöhnung

Die Formulierung „Wir gewähren Vergebung und bitten um Verge-
bung“ in der Botschaft von 1965 wurde zum Gründungskriterium der 
deutsch-polnischen Beziehungen auf der Grundlage der christlichen 
Axiologie, deren wesentliche Elemente Vergebung und Versöhnung sind. 
Die Systemtransformation in Polen nach 1989 brachte die Möglichkeit 
einer neuerlichen Beschreibung dieses Prozesses, nun frei von ideologi-
scher Einflussnahme der Volksrepublik. Bereits im November 1990 kam 
es zu einer Begegnung beider Bischofskonferenzen. Primas Glemp hob 
hervor, dass die Idee der Versöhnung in Christus, die von beiden Völkern 
als Inspiration für ihre jüngste Vergangenheit herangezogen wurde, für 
beide Gesellschaften, die geistig nicht auf die Heranziehung der radika-
len Grundsätze der christlichen Nächstenliebe über die Mauer der politi-
schen Spaltung hinweg vorbereitet waren, eine Überraschung darstell-
te31. Von diesem Augenblick an wurden mehrere gemeinsame Dokumente 
herausgegeben, die sich auf das hier beschriebene Ereignis bezogen32.

Die Rückschau über die vergangenen Jahrzehnte gab die Möglich-
keit eines neuen Blicks und einer Neubewertung im neuen historischen 
Kontext Europas. Mehrfach wurde die Bedeutung des Hirtenbriefs gewür-
digt, der den Lauf der Geschichte verändert habe: „bewegende Worte, 
bahnbrechendes Ereignis, Neubeginn, prophetischer Realismus“. Die Bi-
schöfe machten so unmissverständlich deutlich, dass ihre „Vorgänger un-
ter extremen Umständen der Kraft der Wahrheit und der Vergebung ver-
trauten und zum Dialog mit der anderen Seite mit ihren eigenen 
Sichtwiesen und Wunden bereit waren“33. Hervorgehoben wurde die evan-
gelische Berufung auf die befreiende Wirkung der Wahrheit: „Nur die  
Wahrheit kann uns frei machen (vgl. Joh 8,32), die Wahrheit, die nichts 
hinzufügt und nichts weglässt, die nichts verschweigt und nichts aufrech-
net. Denn dies widerspräche der ständigen  Bitte: Vergib uns unsere 
Schuld, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern“34. Dies ermöglichte 

31 Przemówienie Józefa kard. Glempa, Prymasa Polski, w ramach spotkania biskupów pol-
skich i niemieckich, Gniezno, 20–22 listopada 1990 r., Tygodnik Słowa, 13. Dezember 1990.

32 Zu nennen sind vor allem die Gemeinsamen Erklärungen: Wspólne słowo polskich i nie-
mieckich biskupów z okazji 30. rocznicy wymiany listów (1965–1995), L’Osservatore Romano 2 
(1996), S. 4-7; Wspólne oświadczenie Konferencji Episkopatów Polski i Niemiec z okazji 40. rocz-
nicy wymiany listów (1965–1995), in: http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WE/kep/pl_niem-
cy_20050924.html (1.02. 2017); Wspólne oświadczenie Przewodniczących Konferencji Episkopatu 
Niemiec i Polski z okazji 50 rocznicy wymiany listów z 1965 roku, in: http://episkopat.pl/en/wspol-
ne-oswiadczenie-przewodniczacych-konferencji-episkopatu-niemiec-i-polski (1.02.2016). 

33 Wspólne oświadczenie Przewodniczących Konferencji Episkopatu Niemiec i Polski z okazji 
50 rocznicy…, N. 4.

34 Wspólne słowo polskich i niemieckich biskupów z okazji 30. rocznicy…, S. 4.



166 Ks. Marek Żmudziński

Teologia

eine vollständigere Darstellungen der Tragödie und der Folgen des letzten 
großen Krieges, der die deutsche und polnische Bevölkerung betraf35.

Das vertiefte Nachdenken über das Vergangene wurde zu einer 
Plattform für einen schöpferischen Blick auf Gegenwart und Zukunft 
– die gemeinsame Zukunft – der geeinten Völker Europas. Die analy-
sierten Dokumente unterstreichen den Rang der christlichen Sorge um 
die Gestalt unseres Kontinents in solchen Aspekten wie Menschenwürde 
und Freiheit, Verteidigung des Lebens, der Ehe und der Familie36. Die 
Erfahrung der realen Versöhnung des deutschen und des polnischen 
Volkes gibt Hoffnung auf Nachahmung dieses Vorbilds durch andere: 
„In den kommenden Jahren wollen wir daran anknüpfend eine Reihe 
von Projekten initiieren, die Kirchen darin unterstützen, in ihren Län-
dern und Regionen die mühsamen Wege der Versöhnung anzubahnen 
oder weiterzugehen“37. Hervorzuheben ist die Aufwertung der Präsenz 
der Jugend im Leben der Kirche und im öffentlichen Raum. Als Impera-
tiv zu verstehen sind die Worte über die Ausrichtung der Jugendseelsor-
ge auf religiöse Sensibilität, die den Geist Christi, der zu Versöhnung 
und Frieden führt, erkennen lässt. Erwähnung fand das Zeugnis des 
Glaubens, das beim Weltjugendtag in Köln artikuliert wurde, wie auch 
der bevorstehende Weltjugendtag in Krakau38. Als Herausforderung 
wurde auch gesehen, dass die junge Generation kaum noch die Kraft der 
Worte aus dem Jahr 1965 zu erkennen vermag. Für die heutigen Jugend-
lichen sind Deutschland und Polen gute Nachbarn. Die Grenzen ihrer 
Länder sind international anerkannt. Sie sind Mitglieder der Europä-
ischen Union und der NATO. Die Möglichkeit des freien Grenzübertritts, 
des Studiums im Ausland, Freizügigkeit des Wohnorts und des Arbeits-
platzes, gemeinsame wirtschaftliche und soziale Projekte, Freundschaf-
ten über die Grenzen hinweg und gemischte Ehen betrachten sie als 
Selbstverständlichkeit39. Die Pädagogik der Formulierung „Wir gewäh-

35  „Uns steht dabei der verbrecherische Angriffskrieg des nationalsozialistischen Deutsch-
land ebenso vor Augen wie das tausendfache Unrecht, das in der Folge den Menschen in Polen 
durch Deutsche zugefügt wurde. Wir schließen in diese Bitte auch das Unrecht ein, das vielen 
Deutschen durch Vertreibung und Verlust der Heimat im Gefolge der Beschlüsse der Sieger-
mächte auch von Polen angetan wurde, als die von Hitler-Deutschland entfesselte Gewalt 
schließlich auf das eigene Volk zurückschlug. Erst heute, nachdem in Polen frei darüber gespro-
chen werden kann, erkennen wir das Ausmaß des Unrechts, das für sehr viele Menschen im  
Zusammenhang derselben Beschlüsse zum Verlust der Heimat im Osten führte“. Ebenda.

36 Wspólne oświadczenie Konferencji Episkopatów Polski i Niemiec z okazji 40. Rocznicy…, 
N. 1.

37 Wspólne oświadczenie Przewodniczących Konferencji Episkopatu Niemiec i Polski z okazji 
50 rocznicy…, N. 5.

38 Ebenda, N. 10.
39 Ebenda, N. 2.



167Ekklesiologische Implikationen des Hirtenbriefs der polnischen Bischöfe...

Studia Warmińskie 54 (2017)

ren Vergebung und bitten um Vergebung“ hätte die Aufgabe, eine Iden-
tität zu bilden, die unter Berufung auf die schwierige Geschichte zu-
gleich die Perspektive der Versöhnung aufzeigt, wie sie sich aus der 
christlichen Sendung ergibt.

*  *  *

Die Folgen des Zweiten Weltkriegs stellten die deutschen und polni-
schen Katholiken vor eine große Probe. Beiderseits der Grenze lebten 
Mitglieder desselben Bekenntnisses, verbunden im Glauben und in der 
allgemeinen Dimension der Kirche, aber gespalten durch die dramati-
sche Erfahrung von Leid und Unrecht. Das Wiederfinden der evangeli-
schen Gemeinschaft erforderte radikales Handeln. Dies fand seinen 
Ausdruck bei den Vorbereitungen zum Millennium der Taufe Polens in 
der Formulierung „Wir gewähren Vergebung und bitten um Vergebung“, 
dem Neuanfang des Wegs der Versöhnung, gegründet auf die christliche 
Vision der Existenz. Die anfängliche Konsternation und das Unver-
ständnis für die Intentionen der polnischen Bischöfe verwandelte sich in 
die Pragmatik des Aufbaus einer Gemeinschaft auf der Grundlage der 
geschichtlichen Wahrheit und des guten Willens. Die in diesem Artikel 
beschriebene Versöhnung wurde zur Inspiration für viele verfeindete 
Völker und zu einem wichtigen Faktor der europäischen Identität.

EKLEZJALNE IMPLIKACJE LISTU BISKUPÓW POLSKICH 
DO BISKUPÓW NIEMIECKICH Z 1965 R.

Skutki II wojny światowej miały wpływ na relacje między narodami Europy. Mia-
ły również wpływ na życie Kościoła w wymiarze powszechnym, bowiem po dwóch stro-
nach żelaznej granicy znajdowali się jego członkowie. Było to widoczne w szczególności 
w relacjach polsko-niemieckich. Biskupi polscy, inspirowani przesłaniem ewangelicz-
nym oraz dorobkiem Soboru Watykańskiego II, wystąpili z propozycją rozpoczęcia 
procesu pojednania. Słowa przebaczamy i prosimy o przebaczenie, zawarte w Liście do 
biskupów niemieckich z 1965 r., stały się inspiracją wieloletniego wysiłku na rzecz po-
jednania. Wskazuje się na konkretne owoce tej formuły w formalnym unormowaniu 
relacji państwowych i kościelnych. W wymiarze eklezjalnym było to nowy porządek 
kanoniczny diecezji, współpraca na płaszczyźnie pastoralnej, charytatywnej i publicy-
stycznej. Podkreślić należy realny wpływ pojednania polsko-niemieckiego na proces 
integracji narodów Europy. W tym sensie uwidacznia się wpływ chrześcijańskiego orę-
dzia na kształt sfery publicznej.

(STRESZCZENIE)



168 Ks. Marek Żmudziński

Teologia

THE ECCLESIAL IMPLICATIONS OF THE LETTER  
OF THE POLISH BISHOPS TO THE GERMAN BISHOPS OF 1965

The effects of World War II influenced the relations between the nations of Eu-
rope. They also influenced the life of the Church in a universal way, because its mem-
bers found themselves of both sides of the Iron Curtain. This was particularly visible 
in Polish-German relations. The Polish bishops, inspired by the message of the Gospel 
and the legacy of the Second Vatican Council, came forward with a proposal of initiat-
ing the process of reconciliation. The words, “we forgive and ask for forgiveness”, con-
tained in the Letter to the German Bishops of 1965, became the inspiration for the 
years-long reconciliation effort. The specific results of this formula are indicated in the 
formal normalisation of the state and church relations. In the ecclesial dimension, it 
included a new canonical diocese order and cooperation on the pastoral, charitable and 
journalistic plane. The real influence of the Polish-German reconciliation on the pro-
cess of integration of the peoples of Europe should be emphasised. In this sense, the 
influence of the Christian message on shaping the public sphere is revealed. 

(SUMMARY)



TEOLOGIA

Ks. Adam Bielinowicz
Wydział Teologii
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

Recepcja dokumentu „Nauczanie i wychowanie 
chrześcijańskie w parafii – I (XIV) Synodu 

Archidiecezji Warmińskiej”  
wśród nauczycieli religii

 
Słowa kluczowe:    synod, archidiecezja warmińska, nauczanie religii, katecheza.

Keywords: 	 synod, Roman Catholic Archdiocese of Warmia, teaching of religion, ca- 
			   techesis.

Wprowadzenie

Instytucja synodu diecezjalnego korzeniami sięga połowy II w. Po-
wstała jako praktyka podyktowana potrzebą czasu w wyniku poczucia 
odpowiedzialności za jedność wspólnot chrześcijańskich i potrzeby kon-
sultacji istotnych spraw. Nieformalne zebrania duchowieństwa stopnio-
wo przerodziły się w prawnie uregulowaną instytucję. Przepisy kościelne 
– początkowo partykularne, a następnie powszechne – zaczęły regulować 
poszczególne kwestie związane z synodem. W życiu Kościoła partykular-
nego synod diecezjalny przyjmował różne funkcje w zależności od często-
tliwości, z jaką był zwoływany, i od warunków kulturowych i eklezjal-
nych, w których działał1. Sobór Watykański II wprowadził istotne zmiany 

Adres/Adresse: ks. dr Adam Bielinowicz, Katedra Nauk o Rodzinie, Uniwersytet Warmińsko-Ma-
zurski w Olsztynie, ul. Hozjusza 15, 11-041 Olsztyn, adam.bielinowicz@uwm.edu.pl.

1 Szerzej na temat instytucji synodu diecezjalnego zob. M. Sitarz, Synod diecezjalny w Ko-
deksie Prawa Kanonicznego z 1983 roku. Zarys problematyki, Biuletyn Stowarzyszenia Kanoni-
stów Polskich 27 (2014), s. 91–106; W. Wójcik, Ze studiów nad synodami polskimi, Lublin 1982;  
J. Dudziak, Synod diecezjalny, jego struktura i rola w Kościele partykularnym (Refleksja kanoni-
styczno-pastoralna), Colloquium Salutis. Wrocławskie Studia Teologiczne 16 (1984), s. 47–80;  
E. Sztafrowski, Instytucja synodu diecezjalnego przed Soborem Watykańskim II, Prawo Kanonicz-
ne 31 (1988), nr 3–4, s. 21–33; T. Rozkrut, Synod diecezjalny w Kościele, Tarnów 2002.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



170 Ks. Adam Bielinowicz

Teologia

w strukturach synodów diecezjalnych, uwzględniając w obradach syno-
dalnych udział osób świeckich. Współcześnie synody przestały być zgro-
madzeniami wyłącznie osób duchownych, a do udziału włączono 
przedstawicieli pozostałych stanów w Kościele. Poprzez wprowadzenie 
tej zmiany synody diecezjalne zaczęły bardziej odpowiadać współcze-
snym potrzebom Kościoła i w pewnym stopniu uwzględniać potrzeby lu-
dzi świeckich. W Kodeksie Prawa Kanonicznego zapisano, że „Synod 
diecezjalny jest zebraniem wybranych kapłanów oraz innych wiernych 
Kościoła partykularnego, którzy dla dobra swej wspólnoty diecezjalnej 
świadczą pomoc biskupowi diecezjalnemu”2.

Struktura Kościoła jest hierarchiczna. Z tego faktu wypływa wniosek, 
że jedynym ustawodawcą jest biskup diecezjalny, a pozostali członkowie 
Synodu mają wyłącznie głos doradczy. Pomagają oni biskupowi rozpoznać 
wszechstronnie aktualne problemy diecezji i proponują możliwie najlepsze 
rozwiązania3. W historii diecezji warmińskiej odbyło się dwanaście syno-
dów diecezjalnych. Trzynasty synod, zwołany przez bpa Maksymiliana 
Kallera w 1932 r., nie został dokończony. Czternasty synod jest pierwszym 
w dwudziestoletniej historii archidiecezji warmińskiej (ustanowionej  
25 marca 1992 r. przez papieża Jana Pawła II). Dla zachowania ciągłości  
z diecezją warmińską pierwszy synod archidiecezjalny ma podwójny nu-
mer: I (XIV)4. Pierwszy (XIV) Synod Archidiecezji Warmińskiej rozpoczął 
się w 2006 r., a zakończył w 2012 r. Prace swoim zasięgiem objęły komisje 
diecezjalne, a także zespoły synodalne w parafiach. Zaangażowanych było 
wiele osób, którym towarzyszyło poczucie odpowiedzialności za Kościół. 
Owocem tych prac są dokumenty regulujące życie Kościoła lokalnego5. 

W 2017 roku przypada piąta rocznica zakończenia prac Synodu i pu-
blikacji dokumentów synodalnych. Podczas obrad synodalnych trwała oży-
wiona dyskusja, m.in. nad katechezą i dostosowaniem jej do zmieniającej 
się sytuacji Kościoła warmińskiego i powszechnego, co znalazło odbicie  
w dokumentach synodalnych. Okres pięciu lat wydaje się wystraczająco 
długi, aby zapoznać się z dokumentem i podjąć realizację wskazań w nim 
zawartych. Dlatego obecna rocznica stała się także sposobną okazją do 
sprawdzenia recepcji tego dokumentu wśród nauczycieli religii, zatrudnio-
nych na terenie archidiecezji warmińskiej. Do weryfikacji tych informacji 
posłużyły anonimowe badania przeprowadzone wśród katechetów. 

2 Kodeks Prawa Kanonicznego, kanon 460.
3 Ibidem, 466.
4 Zob.: W. Ziemba, Słowo wstępne, w: W. Nowak, P. Rabczyński, L. Świto (red.), I(XIV) Sy-

nod Archidiecezji Warmińskiej (2006–2012). Misja Kościoła Warmińskiego w dziele Nowej Ewan-
gelizacji, Olsztyn 2012, s. 5–8 [dalej: I(XIV) Synod]. 

5 Zob. K. Dullak, I(XIV) Synod Archidiecezji Warmińskiej (2006–2012). Misja Kościoła War-
mińskiego w dziele Nowej Ewangelizacji, Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie 2013, 20, s. 33–47.



171Recepcja dokumentu Nauczanie i wychowanie chrześcijańskie w parafii...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Metodologia badań

Głównym celem przeprowadzonych badań było ustalenie recepcji do-
kumentu „Nauczanie i wychowanie chrześcijańskie w parafii – I (XIV) 
Synodu Archidiecezji Warmińskiej” wśród nauczycieli religii. Problemem 
badawczym było poznanie recepcji wybranego dokumentu synodalnego. 
Badania te pozwoliły sformułować praktyczne wskazania, które mogą 
przyczynić się do skuteczniejszego realizowania treści sformułowanych 
przez synod. 

W badaniach posłużono się metodą sondażu diagnostycznego. Za na-
rzędzie badawcze posłużył kwestionariusz składający się z trzech części: 
instrukcji wprowadzającej, części zasadniczej, którą stanowił logiczny 
układ pytań ankiety i metryczki. Zaprezentowany kwestionariusz ankie-
ty był sporządzony przez autora niniejszego artykułu i nigdy wcześniej 
nie był wykorzystany. 

Formularz ankiety składał się z instrukcji; metryczki dotyczącej płci, 
miejsca zatrudnienia, stażu pracy, stopnia awansu zawodowego; pytań 
merytorycznych, w tym: dwóch zamkniętych, czterech półotwartych 
i dwóch otwartych.

Formularz opracowany został w formie elektronicznej i rozesłany 
drogą internetową w styczniu 2017 r. na adresy mailowe nauczycieli reli-
gii zatrudnionych w szkołach znajdujących się na terenie archidiecezji 
warmińskiej6. Ankieta była anonimowa, dlatego celowo zastosowano for-
mularz, który nie pozwalał na identyfikację danych osobowych uczestni-
ków badania, a każdy katecheta miał możliwość tylko jednokrotnego 
wypełnienia ankiety.

Ankietę rozesłano do 465 nauczycieli religii, czyli ponad 86% wszyst-
kich katechetów aktualnie zatrudnionych na obszarze archidiecezji war-
mińskiej7. Zbieranie danych zakończono w lutym. Ankietę wypełniło  
108 (20%) aktualnie zatrudnionych nauczycieli religii. W badaniu udział 
wzięły 84 kobiety i 24 mężczyzn. Większą grupę badanych stanowiły  
kobiety (84), co daje 78% ogólnej próby badawczej, mężczyźni (24) stano-
wili 22%. Dane zobrazowano na wykresie 1.

6 Adresy email zostały udostępnione przez Wydział Nauki Katolickiej Kurii Archidiecezji 
Warmińskiej w Olsztynie.

7 W archidiecezji warmińskiej na początku roku szkolnego 2016/17 zatrudnionych było 539 
nauczycieli religii, w tym 377 osób świeckich, 144 księży i 18 sióstr zakonnych. A. Bielinowicz, 
Świat bez niej jest niezrozumiały, Gość Niedzielny – Posłaniec Warmiński 2016, nr 36, s. III.



172 Ks. Adam Bielinowicz

Teologia

Płeć badanych osób (ponad trzy czwarte kobiet) jest odbiciem ogólnej 
tendencji panującej w polskiej oświacie, gdzie zdecydowaną większość 
zatrudnionych nauczycieli stanowią kobiety. 

Nauczyciele religii podali informację na temat typu szkół, w których 
aktualnie są zatrudnieni. W szkołach podstawowych pracuje 60 osób 
(56%) w szkołach ponadgimnazjalnych 27 osób (25%), a w gimnazjach 21 
osób (19%). Dane ukazano na wykresie 2.

Należy zauważyć, że w badaniu wzięli udział nauczyciele wszystkich 
typów szkół z wyjątkiem szkół artystycznych. W typach szkół ponadgim-
nazjalnych nauczyciele nie mieli możliwości zaznaczenia, jakiego rodzaju 
jest szkoła (liceum, technikum, szkoła zawodowa itd.).

W kolejnym pytaniu ankietowani podali stopień awansu zawodowe-
go. Największą grupę stanowili nauczyciele dyplomowani – 67 osób 
(61%), następnie nauczyciele mianowani – 25 osób (24%). Najmniejszą 
grupę tworzą nauczyciele kontraktowi – 16 osób (15%). Wyniki te zobra-
zowano na wykresie 3.

Wykres 1.  Respondenci z podziałem na płeć (%)
Źródło: opracowanie własne.

Wykres 2.  Ankietowani z podziałem na typ szkoły (%)
Źródło: opracowanie własne.



173Recepcja dokumentu Nauczanie i wychowanie chrześcijańskie w parafii...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Nikt z nauczycieli stażystów nie wziął udziału w badaniu. Powyższe 
wskaźniki procentowe obrazują rzeczywisty rozkład stopni awansu za-
wodowego nauczycieli w polskich szkołach, gdzie najwięcej jest zatrud-
nionych nauczycieli dyplomowanych, a najmniejszą grupę stanowią sta-
żyści.

Katecheci podali także, jaka była długość ich stażu pracy na stano-
wisku nauczyciela religii, odpowiadając na pytanie zamknięte, co dało 
możliwość wyboru spośród czterech odpowiedzi: do pięciu lat – 11 osób 
(10%), pomiędzy 6 a 10 lat – 17 osób (16%), pomiędzy 11 a 20 lat – 28 
osób (26%), powyżej 20 lat – 52 osoby (48%). Dane obrazuje wykres nr 4.

Na podstawie powyższych danych można stwierdzić, że większość 
nauczycieli biorących udział w badaniu przepracowało w szkole ponad  
20 lat, zaś najmniejszą grupę stanowią nauczyciele ze stażem pracy do  
5 lat. Rozkład ten jest reprezentatywny i oddaje rzeczywisty staż pracy 

Wykres 3.  Ankietowani z podziałem na stopień awansu zawodowego (%) 
Źródło: opracowanie własne.

Wykres 4.  Ankietowani z podziałem na staż pracy (%)
Źródło: opracowanie własne.



174 Ks. Adam Bielinowicz

Teologia

nauczycieli. Tak długi staż pracy (powyżej 20 lat) wynika z faktu, że 
większość nauczycieli religii została zatrudniona już na początku lat 
dziewięćdziesiątych XX w., kiedy religia powróciła do polskiego systemu 
oświaty.

W kolejnym pytaniu katecheci odpowiedzieli na pytanie dotyczące 
udziału w pracach komisji synodalnych. Nie uczestniczyło w pracach żad-
nej komisji nauczycieli – 66 (61%), 36 (33%) zaangażowało się w pracę 
komisji parafialnych, 4 (4%) osoby czynnie włączyły się w obrady Komisji 
wychowania i nauczania, a 2 (2%) nauczycieli uczestniczyło w innych ko-
misjach synodalnych. Procentowy rozkład tych danych zobrazowano na 
wykresie 5.

Analizując wyniki badań można stwierdzić, że ponad połowa ankie-
towanych nauczycieli nie uczestniczyła w pracach żadnej z komisji syno-
dalnych. Należy ubolewać nad tym, że tak duża grupa katechetów nie 
została włączona w prace Synodu. Wynikało to najczęściej z faktu,  
że osoby te nie zostały zaproszone do prac. W pracę synodalnych zespo-
łów parafialnych zaangażowana była jedna trzecia nauczycieli. Jedynie  
4 osoby uczestniczyły w pracach Komisji wychowania i nauczania,  
2 – w innych komisjach. W skład Komisji wychowania i nauczania we-
szło 21 osób8. Dwudziestu członków zostało zaproszonych imiennie do 
współpracy. Na początku prac Komisji wystosowano apel do wszystkich 

8 Osoby, które uczestniczyły w pracach Komisji wychowania i nauczania: Elżbieta Andrasz, 
ks. Adam Bielinowicz, ks. Stanisław Borowiecki, Lech Borucki, Tadeusz Bułak, Henryka Chu-
dzik, Ks. Wojsław Czupryński, Małgorzata Dudaniec, ks. Piotr Duksa, ks. Piotr Jagiełka, s. Anna 
Kruziewicz, Anna Leniec, Maria Łudczak, s. Barbara Mazur, ks. Józef Midura, ks. Leszek Niedź-
wiedź, Ewa Piórkowska, ks. Jerzy Rożentalski, Bożena Szczurek, ks. Wiesław Więcek, Anna 
Zellma. Zob. http://archwarmia.pl/archidiecezja/pierwszy-synod-archidiecezji/sklad-osobowy-komi-
sji-synodalnych/ (27.02.2017).

Wykres 5. Zaangażowanie respondentów w prace komisji synodalnych (%)
Źródło: opracowanie własne.



175Recepcja dokumentu Nauczanie i wychowanie chrześcijańskie w parafii...

Studia Warmińskie 54 (2017)

katechetów, aby osoby, które chcą włączyć się w prace Komisji, zgłosiły 
swój zamiar do Wydziału Nauki Katolickiej Kurii Archidiecezji Warmiń-
skiej w Olsztynie. Zgłosiła się tylko jedna osoba, którą włączono w pracę 
Komisji9. 

Analiza i interpretacja badań 

Na pytanie dotyczące zapoznania się z treścią statutów synodalnych 
59 (54%) ankietowanych stwierdziło, że przeczytało fragmenty tego do-
kumentu, 44 (41%) katechetów przekazało informację, że nie zapoznało 
się z dokumentem, a 5 (5%) nauczycieli religii przyznało, że przeczytało 
całość opracowania. Dane te zobrazowano na wykresie 6. 

Z powyższych badań wynika, że ponad połowa ankietowanych prze-
czytała fragmenty statutów synodalnych. Katecheci, którzy nie zapoznali 
się z dokumentem, najczęściej uzasadniali swoją decyzje brakiem czasu 
lub faktem nieposiadania dokumentów. Ponad połowa osób z tej grupy 
zadeklarowała, że planuje lekturę dokumentu w najbliższym czasie. 

Dokument synodalny wskazuje jednoznacznie podstawowe źródło 
katechezy, którym jest „Słowo Boże objawione w Jezusie Chrystusie za-
warte w Piśmie Świętym i Tradycji przekazywanej od wieków przez Ko-
ściół”10. Podzieliło ten pogląd 98 katechetów (91%). Natomiast 8 (7%) 
nauczycieli religii zaznaczyło odpowiedź „źródłem katechezy są podręcz-
niki do religii”, a 2 (2%) osoby wskazały na Słowo Boże jako jedyne źródło 

  9 Zob. A. Bielinowicz, Notatka pisemna z rozmowy z przewodniczącym Komisji Wychowania 
i Nauczania ks. Wiesławem Więckiem, Archiwum Wydziału Nauki Katolickiej, Teczka: I Synod 
Archidiecezji Warmińskiej.

10 Synod 249.

Wykres 6. Znajomość statutów synodalnych przez respondentów (%)
Źródło: opracowanie własne.



176 Ks. Adam Bielinowicz

Teologia

katechezy. Nikt nie wskazał innych ewentualnych odpowiedzi. Dane te 
zobrazowano na wykresie 7.

Analiza powyższych wskaźników jednoznacznie dowodzi, że zdecydo-
wana większość katechetów jest zgodna, co do źródła katechezy. Świado-
mość ta najprawdopodobniej wynika z pogłębionej znajomości teologii, 
którą nauczycieli poznali na studiach, jak i osobistego doświadczenia 
rzeczywistości katechezy. 

Podstawowe dokumenty katechetyczne11, jak i Statuty synodalne ja-
sno wskazują, że pierwszymi katechetami są rodzice dzieci12. Nie powin-
no dziwić, że aż 107 (99%) katechetów zgodnie potwierdziło znajomość 
tej prawdy. Jedynie jedna osoba nie wskazała, kto jest pierwszym kate-
chetą. Nikt nie zaznaczył odpowiedzi, że pierwszymi katechetami są: pa-
pież, biskupi, księża czy nauczyciele religii. Dane te ujęto na wykresie 8.

11 Jan Paweł II, Adhortacja apostolska O katechizacji w naszych czasach „Catechesi traden-
dae”, Rzym 1979, 16; Kongregacja ds. Duchowieństwa, Dyrektorium ogólne o katechizacji, 226.

12 Synod 251.

Wykres 7. Podstawowe źródło w opinii respondentów (%)
Źródło: opracowanie własne.

Wykres 8.  Pierwsi katecheci według oceny respondentów (%)
Źródło: opracowanie własne.



177Recepcja dokumentu Nauczanie i wychowanie chrześcijańskie w parafii...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Analiza powyższych danych dowodzi, że prawie wszyscy nauczyciela 
uważają, iż pierwszymi katechetami dzieci są ich rodzice. Założenie doty-
czące „pierwszeństwa”, wydaje się tak oczywiste, że rzadko o nim się, 
niestety, mówi. Praktyka życia pokazuje konieczność uświadamiania ro-
dzicom, że to ani Kościół, ani szkoła nie zastąpią ich i że nie powinni 
obowiązku nauczania religii nakładać wyłącznie na księży, katechetów, 
nauczycieli i wychowawców. Dobrze, że katecheci mają tego świadomość, 
ale warto o tym fakcie częściej przypominać rodzicom. 

W kolejnym pytaniu poproszono katechetów o wskazanie miejsca,  
w którym powinno odbywać się przygotowanie do bierzmowania. Statuty 
synodalne stwierdzają, że przygotowanie powinno odbywać się jednocze-
śnie w szkole, podczas lekcji religii, jak i w parafii, w ramach katechez 
parafialnych13. Zdaniem 98 (91%) ankietowanych przygotowanie należy 
prowadzić w szkole i w parafii, 10 (9%) katechetów wskazało wyłącznie 
parafię, a nikt nie wskazał jedynie szkoły jako najwłaściwszego miejsca 
przygotowania. Dane te zobrazowano na wykresie 9.

Z odpowiedzi wynika, że większość ankietowanych dostrzega potrze-
bę jednoczesnego przygotowania młodzieży do bierzmowania, prowadzo-
nego na terenie szkoły, jak i w parafii. Odpowiedź blisko jednej dziesiątej 
nauczycieli, którzy wskazali jedynie parafię jako właściwe miejsce, jest 
niezgodna nie tylko z dokumentem synodalnym, ale także z programem 
nauczania religii, który zakłada, że przygotowanie to powinno odbywać 
się także na lekcjach w gimnazjum14.

13 Synod 81, 271.
14  Program dla uczniów szkół gimnazjalnych przewiduje wtajemniczenie w sakrament 

bierzmowania i odkrycie przez młodzież swego miejsca we wspólnocie Kościoła. Zob. Komisja Wy-
chowania Katolickiego Konferencji Episkopatu Polski, Program nauczania religii rzymskokatolic-
kiej w przedszkolach i szkołach, s. 107.

Wykres 9. Miejsce przygotowania młodzieży do bierzmowania w opinii respondentów (%) 
Źródło: opracowanie własne.



178 Ks. Adam Bielinowicz

Teologia

Następne pytanie dotyczyło liczebności grup, w których należy pro-
wadzić przygotowanie uczniów do bierzmowania w ramach katechezy 
parafialnej. Synod zaleca, aby grupy liczyły maksymalnie 12 osób15. Po-
dziela ten pogląd 53 (49%) nauczycieli. Natomiast aż 46 (43%) katechetów 
wskazało błędnie, że Synod zaleca tworzenie grup około trzydziestoosobo-
wych. Tylko 8 (7%) uznało, że grupy winny liczyć do sześciu osób. Jedna 
osoba nie wskazała żadnej liczby. Dane te ukazano na wykresie 10.

Analizując wyniki badania można stwierdzić, że blisko połowa kate-
chetów zna zalecenia Synodu. Pozostałe osoby wskazały inną odpowiedź, 
co może świadczyć o tym, że najprawdopodobniej swoją wiedzę czerpią  
z praktyki katechetycznej, gdyż w znacznej części parafii przygotowanie 
młodzieży do bierzmowania prowadzone jest w grupach trzydziestooso-
bowych lub nawet większych16. Powinno unikać się organizacji spotkań 
w dużych grupach, które charakteryzują się anonimowością członków,  
a skuteczność oddziaływania duszpasterskiego jest znikoma. Ich celem 
jest lepsze poznanie członków grupy, wymiana doświadczeń, inspiracja 
do dawania świadectwa i tworzenie klimatu przyjaźni. Mniejsze liczeb-
nie grupy mają szanse stać się dobrą szkołą wiary i mogą lepiej służyć 
ewangelizacji kandydatów do bierzmowania. Warto zwrócić na to uwagę 
podczas szkoleń dla osób prowadzących katechezy parafialne i przypo-
mnieć zalecenia Synodu w tym względzie.

15 Synod 257.
16 Dane obrazują coroczne ankiety parafialne, które proboszczowie przesyłają do Wydziału 

Nauki Katolickiej Kurii Archidiecezji Warmińskiej w Olsztynie. Zob.: Ankiety katechetyczne z lat 
2011–2016, Archiwum Wydziału Nauki Katolickiej Kurii Archidiecezji Warmińskiej w Olsztynie, 
Teczka „Ankiety katechetyczne”.

Wykres 10.  Liczebność grup przygotowujących się do bierzmowania  
w opinii respondentów

Źródło: opracowanie własne.



179Recepcja dokumentu Nauczanie i wychowanie chrześcijańskie w parafii...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Kolejna badana kwestia dotyczyła odpowiedzialności za katechezę 
i nauczanie religii na terenie parafii. Synod zgodnie z przepisami Kodek-
su Prawa Kanonicznego17 przypomina, że odpowiedzialnym w tym 
względzie jest proboszcz parafii18. W tym przypadku 108 (100%) ankieto-
wanych była zgodna i wszyscy wskazali proboszcza. Podobny wynik dało 
kolejne pytanie dotyczące nadzoru nad nauczaniem religii na terenie ar-
chidiecezji warmińskiej. Synod w tym względzie wskazuje Wydział Na-
uki Katolickiej Kurii Archidiecezji Warmińskiej w Olsztynie19. Taką od-
powiedź zaznaczyło aż 107 (99%) nauczycieli, jedna osoba wskazała Radę 
Kapłańską. Z toku analizy badań wynika jednoznacznie, że nauczyciele 
religii nie mają wątpliwości w kwestii odpowiedzialności za katechizację 
na płaszczyźnie parafii i archidiecezji. Swoją wiedzę najprawdopodobniej 
czerpią z codziennej praktyki i współpracy z proboszczami oraz pracow-
nikami Kurii, a także ze znajomości prawa kanonicznego, które reguluje 
kwestie katechetyczne. 

Na zakończenie ankiety postawiono dwa pytania otwarte. W pierw-
szym poproszono nauczycieli o ujęcie w punktach obowiązków probosz-
cza w odniesieniu do katechezy i nauczania religii. Najczęściej wskazano 
na: „organizację spotkań z katechetami”, „integrowanie katechezy szkol-
nej z programem duszpasterskim i liturgią”, „wspieranie nauczycieli reli-
gii w pracy katechetycznej, prowadzenie mediacji w przypadku wystą-
pienia konfliktów”, „modlitwę za katechizowanych i katechizujących”, 
„zakup pomocy katechetycznych”, „organizację spotkań dla katechetów”, 
„pomoc w przygotowaniu do przyjęcia sakramentów świętych”, „organizo-
wanie rekolekcji szkolnych we współpracy z dyrektorami poszczególnych 
szkół”, „organizowanie spotkań z rodzicami dzieci przygotowujących się 
do sakramentów”, „opracowanie i wypełnienie ankiet katechetycznych 
i przesłanie ich na Wydział Nauki Katolickiej w Olsztynie”.

Drugie pytanie dotyczyło celów powołania synodu diecezjalnego. Ka-
techeci udzielili następujących odpowiedzi: „odnowa życia diecezji i jej 
instytucji”, „pobudzenie wiernych do aktywności”, „ocena kondycji Ko-
ścioła oraz ukazanie metod i realnych pomysłów dotarcia do współcze-
snego człowieka”, „korekta błędów w zakresie doktryny i obyczajów, jeśli 
się takie ujawnią w diecezji”, „wytyczenie drogi i sposobów pracy apostol-
skiej w diecezji, czyli ukierunkowanie działalności duszpasterskiej na 
ożywienie wspólnot tworzących diecezję”, „odnowienie całego życia diece-

17 Kodeks Prawa Kanonicznego, kanon 776–777.
18 „Odpowiedzialnym za nauczanie religii w szkołach znajdujących się na terenie parafii jest 

proboszcz. Do jego zadań w szczególności należy m.in.: organizowanie katechezy parafialnej i tro-
ska o nauczanie religii w szkołach, […]”. Synod 271.

19  „Z mandatu Arcybiskupa Warmińskiego nadzór merytoryczny nad nauczycielami religii 
pełni Wydział Nauki Katolickiej […]”. Synod 277.



180 Ks. Adam Bielinowicz

Teologia

zji oraz jej instytucji”, „pomoc biskupowi, w jego zadaniach oraz właściwe 
prowadzenie wspólnoty chrześcijańskiej”, „uporządkowanie zasad życia 
w diecezji”, „znalezienie takich dróg, by wierni z pełną świadomością  
i odpowiedzialnością za swoje życie duchowe wrócili na łono Kościoła”, 
„odpowiedzią Kościoła na współczesne problemy wiernych”, „ujednolice-
nie nauczania katechetycznego w diecezji, usprawnienie i pomoc w spra-
wach katechizacji parafialnej”, „większe zaangażowanie świeckich”, „roz-
poznanie sytuacji duszpasterskiej w diecezji, dostosowanie i ujednolicenie 
prawodawstwa lokalnego do przepisów powszechnych Kościoła”, „odnowa 
Kościoła partykularnego”.

Wnioski i postulaty

Głównym celem przeprowadzonych badań było określenie poziomu 
recepcji dokumentu „Nauczanie i wychowanie chrześcijańskie w parafii 
– I (XIV) Synodu Archidiecezji Warmińskiej” wśród nauczycieli religii. 
Blisko połowa ankietowanych nie przeczytała dokumentów synodalnych, 
z kolei prawie 55% nauczycieli zapoznała się z fragmentami dokumentu, 
a jedynie pięciu z nich przeczytało całość. 

Problemem badawczym było poznanie poglądów badanej grupy na 
temat wybranych treści dokumentów synodalnych. Zdecydowana więk-
szość katechetów podziela pogląd, że źródłem katechezy jest Słowo Boże 
objawione w Jezusie Chrystusie zawarte w Piśmie Świętym i Tradycji 
przekazywanej od wieków przez Kościół. Prawie wszyscy nauczyciele 
uważają, że pierwszymi katechetami są rodzice i to przede wszystkim na 
nich spoczywa obowiązek religijnego wychowania dzieci. Większość (po-
nad 90%) zgadza się z założeniem, że przygotowanie do bierzmowania 
powinno być prowadzone jednocześnie na terenie szkoły i parafii. Więk-
sze różnice wystąpiły w odpowiedziach dotyczących liczebności grup mło-
dzieży przygotowującej się do sakramentu inicjacji chrześcijańskiej. Bli-
sko połowa odpowiedzi jest zgodna z zaleceniami, które formułuje Synod. 
Jednakże ponad 40% ankietowanych uważa, że grupy powinny liczyć 
około 30 osób, co wskazuje na nieznajomość dokumentu i niezrozumienie 
argumentów, które przemawiają za wprowadzeniem zalecanych grup 
dwunastoosobowych. 

Synod diecezjalny jest zgromadzeniem, które pracuje dla dobra 
wspólnoty Kościoła partykularnego20. Duchowni, osoby konsekrowane 
oraz świeccy stają się członkami synodu, który odczytuje znaki czasu  

20 Kodeks Prawa Kanonicznego, kan. 460



181Recepcja dokumentu Nauczanie i wychowanie chrześcijańskie w parafii...

Studia Warmińskie 54 (2017)

w świetle Słowa Bożego. Synod rozważa, formułuje i proponuje rozwiąza-
nia, a także postulaty dotyczące poszczególnych struktur diecezjalnych  
i ruchów oraz stowarzyszeń życia chrześcijańskiego, zgodnie z przepisa-
mi prawa kanonicznego. W ramach I (XIV) Synodu Archidiecezji War-
mińskiej działalność prowadziła Komisja wychowania i nauczania, której 
prace skupione były na katechizacji i nauczaniu religii. Pracom komisji 
towarzyszyło przekonanie, że osoby te uczestniczą w ważnym dziele, które 
pozwoli usprawnić katechizację i nauczanie religii na terenie archidiecezji 
warmińskiej. Część postulatów synodalnych już wdrożono, a pozostałe  
z różnym skutkiem są w trakcie realizacji. Autor postuluje przeprowa-
dzenie badań, zwłaszcza wśród osób odpowiedzialnych za katechizację, 
jak i samych katechizowanych oraz ich rodziców, które pokazałyby real-
ny stan wdrażania postanowień Synodu i mogłyby przyczynić się do oży-
wienia zarówno katechezy parafialnej, jak i podniesienia jakości naucza-
nia religii w szkołach. 

Przebadana grupa nauczycieli religii to katecheci zatrudnieni na te-
renie archidiecezji warmińskiej. Zdecydowaną większość ankietowanych 
stanowią kobiety, co wynika z faktu, że nauczanie religii, podobnie jak  
w przypadku innych przedmiotów, prowadzą przeważnie panie. Większa 
część osób ankietowanych to nauczyciele z długim stażem pracy, posia-
dający najwyższy (poza honorowym profesorem oświaty) stopień awansu 
zawodowego (nauczyciel dyplomowany). Ponad połowa pracuje w szko-
łach podstawowych, pozostali w gimnazjach i szkołach ponadgimnazjal-
nych. Większość z ankietowanych nie uczestniczyła w pracach komisji 
synodalnych, jedna trzecia była zaangażowana w pracę komisji parafial-
nych, tylko cztery osoby weszły w skład Komisji wychowania i naucza-
nia. Ponad połowa ankietowanych nauczycieli nie uczestniczyła w pra-
cach żadnej z komisji synodalnych. Należy zwrócić uwagę na fakt, że tak 
duża grupa katechetów nie została włączona w prace Synodu. Szkoda, że 
większość nauczycieli religii nie podzieliła się swoim doświadczeniem  
i nie włączyła się w formułowanie postulatów. Należy zaapelować do od-
powiedzialnych za życie Kościoła partykularnego, aby w przyszłości  
w większym stopniu angażowali katechetów w dzieła, które mają służyć 
reformowaniu i ożywieniu życia religijnego diecezji.

Odnosząc się do problemu badawczego, należy stwierdzić, że poglądy 
zdecydowanej większości przebadanych katechetów są zgodne z wy-
branymi treściami I (XIV) Synodu Archidiecezji Warmińskiej, pomimo 
tego, że blisko połowa z nich nie przeczytała statutów, a pozostali zapo-
znali się tylko z fragmentami dokumentu. Oznacza to, że katecheci swo-
ją wiedzę najczęściej czerpią z informacji, które zdobyli podczas studiów 
teologicznych, jak i z wieloletniej praktyki katechetycznej. Tezę tę po-



182 Ks. Adam Bielinowicz

Teologia

twierdzają także dwa pytania otwarte, w których poproszono nauczycieli 
religii o określenie obowiązków proboszcza dotyczących katechezy i celów 
powołania synodu diecezjalnego. Wszystkie udzielone odpowiedzi były 
zgodne zarówno z założeniami Synodu, jak i innymi dokumentami Ko-
ścioła. Należy zwrócić uwagę zarówno na wysoki poziom kształcenia, 
który otrzymują w trakcie studiów teologicznych przyszli nauczyciele re-
ligii, jak i formację permanentną, w której systematycznie uczestniczą. 
Jednakże w dalszym ciągu trzeba zachęcać katechetów, aby zapoznali 
się z uwagą z dokumentem synodalnym. Przykład odpowiedzi na pytanie 
dotyczące liczebności grup, jasno pokazuje, że kwestie szczegółowe mogą 
być niedostrzegane i umykające uwadze nauczycieli religii. 

Na zakończenie warto podkreślić, że badania grupy nauczycieli dają 
możliwość oceny ich posługi i pozwalają poznać ich poglądy dotyczące 
istotnych kwestii, które były problemem badawczym niniejszego opra- 
cowania. Kontynuowanie tego rodzaju badań i pozyskiwanie konkret-
nych danych pozwoli na ich wykorzystanie przez osoby, które kształcą 
przyszłych nauczycieli lub odpowiadają za formację permanentną kate- 
chetów.

RECEPCJA DOKUMENTU „NAUCZANIE I WYCHOWANIE 
CHRZEŚCIJAŃSKIE W PARAFII – I (XIV) SYNODU ARCHIDIECEZJI 

WARMIŃSKIEJ” WŚRÓD NAUCZYCIELI RELIGII

Piąta rocznica zakończenia prac Synodu i ukazania się drukiem dokumentów sy-
nodalnych jest sprzyjającą okolicznością do pogłębionej refleksji na temat znajomości 
wskazań i przypomnienia najważniejszych jego założeń. Podczas obrad synodalnych 
trwała ożywiona dyskusja m.in. nad katechezą i dostosowaniem jej do zmieniającej się 
sytuacji Kościoła warmińskiego i powszechnego, co znalazło odzwierciedlenie w doku-
mentach synodalnych. Okres pięciu lat wydaje się wystarczająco długi, aby ocenić stan 
znajomości dokumentu i realizacji wskazań w nim zawartych. Stąd podjęto badania, 
na podstawie których możliwe było sprawdzenie recepcji tego dokumentu wśród na-
uczycieli religii, zatrudnionych w archidiecezji warmińskiej.

(STRESZCZENIE)



183Recepcja dokumentu Nauczanie i wychowanie chrześcijańskie w parafii...

Studia Warmińskie 54 (2017)

RECEPTION OF DOCUMENT “CHRISTIAN TEACHING  
AND EDUCATION IN THE PARISH OF I (XIV) SYNOD  

OF THE ARCHDIOCESE OF WARMIA” AMONG TEACHERS  
OF RELIGION

The fifth anniversary of the completion of the work of the Synod and the appe-
arance of Synod’s documents is a good occasion for a profound reflection on the know-
ledge of indications and for reminding of its most important objectives. During the 
Synod a lively discussion took place, among other things, on the catechesis and ada-
pting it to the changing situation of the Warmia and universal church, as it was re-
flected in the documents of the Synod. A period of five years seems long enough to as-
sess the state of knowledge of the document and the implementation of its directions. 
Therefore, it becomes also a useful opportunity to check the reception of this document 
among religious teachers employed in the Archdiocese of Warmia.

(SUMMARY)





TEOLOGIA

Agnieszka Zduniak
Wydział Nauk Społecznych
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

Motywacje uczestnictwa  
w Światowych Dniach Młodzieży w Krakowie  

i jego wpływ na życie religijno-społeczne 
uczestników na przykładzie pielgrzymów  

z archidiecezji warmińskiej

 
Słowa kluczowe:   Światowe Dni Młodzieży, event religijny, motywacje, religijność młodzieży.

Keywords: 	 World Youth Day, religious event, motivations, youth religiosity.

Światowe Dni Młodzieży (ŚDM) w Krakowie w 2016 r., w których 
organizację włączyła się również archidiecezja warmińska, przygotowu-
jąc obchody Dni w diecezji z udziałem kilkusetosobowej grupy młodzieży 
z różnych stron świata, jak i uczestnicząc z grupą pielgrzymów w głów-
nych uroczystościach, były wydarzeniem znaczącym z punktu widzenia 
nie tylko religijnego, ale również społecznego i kulturalnego. Z tego też 
powodu stały się przedmiotem zainteresowania zarówno opinii publicz-
nej, informowanej na bieżąco o ich przebiegu za pośrednictwem mediów, 
jak i przedstawicieli różnych dziedzin wiedzy: teologów, pedagogów, kul-
turoznawców, medioznawców itp. Wpływ masowych spotkań o charakte-
rze religijnym na rozmaite wymiary życia społecznego jest interesujący 
również z punktu widzenia socjologii religii. Wydarzenia tego typu stają 
się dla jej przedstawicieli okazją do postawienia szeregu pytań badaw-
czych, na które odpowiedzi poszukiwać można, stosując metody stosowa-
ne w naukach społecznych. Popularność takich wydarzeń skłania do za-
stanowienia się nad ich znaczeniem nie tylko w wymiarze religijnym, 
lecz również w innych wymiarach życia społecznego. 

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624

Adres/Adresse: dr Agnieszka Zduniak, Katedra Socjologii, Uniwersytet Warmińsko-Mazurski  
w Olsztynie, ul. ks. Feliksa Szrajbera 11, 10-007 Olsztyn, a.zduniak@op.pl.



186 Agnieszka Zduniak

Teologia

Badania przeprowadzono na grupie 148 uczestników ŚDM pochodzą-
cych z terenu archidiecezji warmińskiej. W niniejszym artykule omówio-
no je i podsumowano. Tematyka badań dotyczyła dwóch istotnych kwe-
stii: motywacji, które przyświecały uczestnikom wyjazdu na główne 
uroczystości ŚDM w Krakowie,  a także wpływu, jaki uczestnictwo wy-
warło na różne sfery życia młodych ludzi, głównie w wymiarze religij-
nym i społecznym. Najważniejsze pytania, jakie nasuwają się w związku 
z tak nakreślonym obszarem zainteresowań, sformułowano następująco:

1.  Jakie motywacje kierują osobami decydującymi się na udział  
w ŚDM? Czy mają one charakter osobisty, wewnętrzny, czy też są raczej 
rezultatem wpływów otoczenia społecznego? Czy decydujące są tu moty-
wacje o charakterze religijnym, czy może wspólnotowym lub ludycznym?

2.  Jakie elementy takich spotkań oddziałują na uczestników najsil-
niej i najdłużej pozostają w pamięci?

3.  Czy spotkania tego typu stanowią ofertę również dla osób niereli-
gijnych lub niezbyt religijnych?

4.  Czy wywierają one wpływ na późniejsze życie uczestników, czy są 
jedynie źródłem krótkotrwałych emocji?

Badania zostały przeprowadzone w dwóch etapach. W pierwszym 
przeprowadzono badania ilościowe w maju 2016 r., a więc przed wyjazdem 
na ŚDM. Dobór próby miał charakter incydentalny, ponieważ obejmował 
osoby, które w ramach przygotowań do wyjazdu wzięły udział w piel-
grzymce do Wilna organizowanej dla uczestników. Próba taka nie może 
być uważana za reprezentatywną z tego względu, że nie obejmuje osób, 
które na ŚDM wybierały się indywidualnie. Daje ona jednak pewne wy-
obrażenie zarówno o rodzajach motywacji, jak i pewnych zmiennych 
istotnych z punktu widzenia badania. Respondenci, którzy zadeklarowali 
swoje uczestnictwo w spotkaniu w Krakowie, odpowiadali na pytania 
ankiety dotyczące głównie motywacji do wyjazdu oraz oczekiwań związa-
nych z uczestnictwem. 

Na drugi etap badań złożyło się 16 wywiadów swobodnych. Połącze-
nie dwóch metod badawczych – ilościowej i jakościowej – jest zgodne  
z postulatami triangulacji1 czyli stosowania różnych metod w celu wery-
fikacji wyników uzyskanych w badaniu wstępnym. Niejednokrotnie po-
zwala to bowiem na uchwycenie tych aspektów, które nie uwidoczniły się 
w badaniu ilościowym. Wywiady z uczestnikami pełnią rolę uzupełniają-
cą, tzn. służą z jednej strony ilustracji i egzemplifikacji danych pozyska-
nych metodą ilościową, z drugiej zaś uzupełnieniu i weryfikacji tych in-
formacji poprzez zestawienie planów i wyobrażeń odnoszących się do 
uczestnictwa w ŚDM z jego oddziaływaniem na indywidualną biografię. 

1 N. Denzin, Sociological Methods, Chicago 2006.



187Motywacje uczestnictwa w Światowych Dniach Młodzieży w Krakowie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

1.  Socjologiczny kontekst badań

Wydarzenia takie jak ŚDM określane są często mianem „festiwali 
religijnych” lub „masowych imprez religijnych”. W ciągu ostatnich dzie-
sięcioleci w zachodniej socjologii religii (Wielka Brytania, Niemcy) szero-
ką akceptację zyskało pojęcie religijnego eventu2, którym obecnie posłu-
gują się również polscy socjologowie3. Event (z ang. wydarzenie) to 
charakterystyczna dla współczesnego społeczeństwa forma zachowań 
zbiorowych, prowadząca do powstawania tymczasowej, monotematycznej 
wspólnoty komunikacji o charakterze inkluzywnym. Wyróżnia go: cha-
rakter masowy, profesjonalna organizacja, interaktywność, niepowtarzal-
ność, monotematyczność i synkretyzm. Charakterystyczny jest również 
wysoki poziom emocjonalnego zaangażowania uczestników, wywołany 
współobecnością wielu osób oraz zastosowaniem różnych metod oddziały-
wania na zmysły i emocje, co sprzyja zintensyfikowaniu poczucia wspól-
noty z innymi oraz postrzeganiu wydarzenia jako przeżycia jedynego  
w swoim rodzaju4. 

Tego typu sytuacje społeczne zyskują coraz większe znaczenie w róż-
nych sferach życia społecznego (eventy marketingowe, muzyczne, sporto-
we, polityczne, religijne), nawet w tych, które, jak sfera religii, dotych-
czas potrafiły się niemal całkowicie bez nich obejść. Eventy religijne, 
adresowane głównie do młodzieży, łączą w sobie elementy zarówno 
tradycyjnego święta, jak i formy oraz środki wyrazu zaczerpnięte z kultu-
ry popularnej. Takie połączenie sprawia, że spotykają się z bardzo różny-
mi reakcjami zarówno świeckich członków Kościoła, jak i duchownych, 
budząc sprzeczne emocje. 

Zwolennicy organizowania tego typu wydarzeń zwracają uwagę na 
to, że mogą one stanowić ważny impuls do odnowy i ożywienia duszpa-
sterstwa, szczególnie w krajach, które są ich gospodarzami. Może przy-
czynić się do tego zarówno mobilizacja organizacyjna oraz duchowa nastę-
pująca podczas przygotowań do wydarzenia, jak również samo wydarzenie 
będące momentem niezwykłym i pozostającym na długo w pamięci. Even-
ty zbliżają Kościół do kultury młodzieżowej, ponieważ uwzględniają jej 
orientację na rozrywkę, doznania i przeżycia. W ten sposób są odpowie-
dzią na potrzeby i oczekiwania młodych ludzi jako sytuacje dopasowane 

2 Terminem tym posługuje się np. grupa socjologów religii wchodzących w skład konsorcjum 
badawczego prowadzącego zakrojone na szeroką skalę badania nad Światowymi Dniami Młodzieży 
w Kolonii w roku 2005, zob. np. A. Hepp, V. Krönert, Medien – Event – Religion, Wiesbaden 2009.

3 Np. J. Mariański, Megatrendy religijne w społeczeństwach ponowoczesnych. Studium socjo-
logiczne, Toruń 2016, s. 282.

4 A. Zduniak, Event w życiu społecznym i religijnym. Perspektywa socjologiczna [w druku].



188 Agnieszka Zduniak

Teologia

do ich sposobu myślenia i odczuwania. Zachowując w sobie to, co konsty-
tutywne dla charakteru chrześcijaństwa, nadają temu jednak nową 
strukturę, bardziej dostosowaną do nowoczesnych tendencji kulturo-
wych5. Ich dostępność dla wszystkich sprawia, że jest to szansa na dotar-
cie z przesłaniem Kościoła do wszystkich tych, w odniesieniu do których 
tradycyjne formy duszpasterstwa nie okazały się skuteczne. Eventy mogą 
stać się okazją do doświadczenia religijnego dla ludzi zniechęconych do 
instytucjonalnego Kościoła bądź zachowujących wobec niego dystans  
z powodu braku zrozumienia określonych elementów jego nauczania.

Krytycy religijnych eventów są natomiast zdania, że mieszanie tra-
dycyjnych rytuałów z elementami rozrywkowymi zaczerpniętymi z kul-
tury popularnej to wyraz zbytniego dopasowywania się Kościoła do 
współczesnej kultury i mody. Podejrzewają, że wielu uczestników poszu-
kuje w nich przede wszystkim przeżyć, emocji, które z natury rzeczy 
mają charakter nietrwały i nie prowadzą do zbliżenia do Boga i osobistej 
przemiany życia. Nastawienie na eventowe formy religijności może za-
stąpić faktyczne zaangażowanie w życie Kościoła, a zamiast aktywnego  
i regularnego uczestnictwa w życiu religijnym może pojawić się tenden-
cja do poszukiwania coraz to nowszych i atrakcyjniejszych wspólnot6.

Masowe zgromadzenia religijne, takie jak ŚDM, spotkania wspólnoty 
z Taizé, Lednica czy wreszcie pielgrzymki, od dłuższego czasu stają się 
przedmiotem uwagi polskich badaczy, zarówno socjologów, jak i przed-
stawicieli innych dziedzin wiedzy. Np. Adam Biela na podstawie badań, 
których ramy obejmowały pielgrzymowanie Jana Pawła II do Polski oraz 
wydarzeń, jakie miały miejsce po śmierci Papieża, formułuje interesują-
cą z teoretyczno-socjologicznego punktu widzenia koncepcję zgromadze-
nia agoralnego (agoral gathering). Ma ono być odrębną kategorią zacho-
wań zbiorowych, którą zdefiniować można jako „dobrowolne, w masowej 
skali publiczne zgromadzenie, zainspirowane jakimiś wyższymi warto-
ściami moralnymi lub społecznymi, np. godność ludzka, prawda, wolność 
sprawiedliwość”7. Zgromadzenia tego rodzaju mają charakter pokojowy 
i więziotwórczy, a także sprzyjają powstaniu u uczestników przekonania, 
że biorąc w nim udział, stają się częścią wydarzenia o wielkiej wadze za-

5 M. N. Ebertz, Transzendenz im Augenblick. Über die „Eventisierung“ des Religiösen – dar-
gestellt am Beispiel der Katholischen Weltjugendtage, w: W. Gebhardt, R. Hitzler, M. Pfadenhauer 
(Hg.), Events. Soziologie des Außergewöhnlichen, Opladen 2000, s. 354.

6 T. Szlendak, Religijność festiwalowa, http://info.wiara.pl/doc_pr/186288.Festiwalowa-religi-
jnosc-mlodziezy (12.12.2009).

7 A. Biela, Nowe zgromadzenia agoralne jako zbiorowe reakcje ludzi na świecie na wiado-
mość o śmierci papieża Jana Pawła II, Roczniki Psychologiczne 9 (1) (2006), s. 84; por. idem, Pa-
pieskie lato w Polsce, Londyn 1983, s. 12–13; patrz również: P. Oleś, M. Ledzińska (red.), Być  
z nami. Psychologowie Janowi Pawłowi, Warszawa 2015.



189Motywacje uczestnictwa w Światowych Dniach Młodzieży w Krakowie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

równo w wymiarze indywidualnym, jak i społecznym. Chociaż większość 
cech zgromadzeń agoralnych można odnieść również do innych rodzajów 
zachowań zbiorowych, to jedna z nich wydaje się unikalna: jest to szcze-
gólny rodzaj motywacji uczestników, którzy biorą udział w zgromadzeniu 
nie z przyczyn pragmatycznych, konformistycznych, tradycjonalnych ani 
też pod wpływem emocji, lecz są zainspirowani wartościami, które w spo-
łecznej hierarchii wartości zajmują szczególnie doniosłe miejsce (działania 
wartościoworacjonalne według kategoryzacji Maxa Webera). Zgromadze-
nia agoralne powstają często – choć nie jest to bezwzględną regułą – wokół 
charyzmatycznej osobowości, która w odczuciu uczestników uosabia ważne 
idee moralne, religijne lub społeczne.

Tego typu wydarzenia, choć zwykle krótkotrwałe, inicjują szereg pro-
cesów społecznych (agoralnych oraz postagoralnych), dzięki którym wy-
darzenie oddziałuje długofalowo nie tylko na swoich uczestników, lecz 
często również tych, którzy bezpośrednio nie brali w nim udziału. Proce-
sy agoralne to interakcje między uczestnikami oraz między uczestnikami 
a charyzmatycznym przywódcą, polegające w dużej mierze na ekspresji 
pozytywnych emocji, co prowadzi do ich wzmacniania i kumulowania, aż 
po nastrój radości, uniesienia, a nawet euforii. Procesy postagoralne na-
tomiast, szczególnie istotne z punktu widzenia społecznego oddziaływa-
nia zgromadzenia, to po pierwsze promieniowanie społeczne doświadczeń 
agoralnych (odwoływanie się do nich i czerpanie z nich siły w różnych 
sytuacjach społecznych i momentach biograficznych),  po drugie zaś tzw. 
grawitacja agoralna, czyli włączanie w zakres oddziaływania zgromadze-
nia również tych osób, które nie brały w nim udziału. Obydwa rodzaje 
procesów oddziałują integrująco i mogą przekładać się na konkretne 
działania, które służą realizacji wartości agoralnych w życiu jednostko-
wym i społecznym8.

Kwestia relacji między charyzmatycznym przywódcą a uczestnikami 
masowych zgromadzeń religijnych stała się przedmiotem badań Józefa 
Makselona. Na podstawie ankiet przeprowadzonych wśród uczestników 
III pielgrzymki papieskiej do Polski, analizuje on motywacje skłaniające 
do udziału w spotkaniu z Papieżem, towarzyszące temu doznania emo-
cjonalne, a także skutki takiego spotkania w wymiarze indywidualnym 
i społecznym. Wśród motywacji szczególnie akcentowane są: przywiąza-
nie do Papieża, chęć słuchania go i uczenia się od niego, umocnienia się 
w wierze. Inne wymieniane motywacje to: poszukiwanie autorytetu mo-
ralnego, poczucia bezpieczeństwa, chęć uczestnictwa w niezwykłym wy-
darzeniu, motywacje konformistyczne (przyłączanie się do tego, co czyni 

8 A. Biela, Tłum, w: Encyklopedia socjologii. Suplement, Warszawa 2005, s. 355–356.



190 Agnieszka Zduniak

Teologia

większość), a także ciekawość. Dominujące jednak okazują się motywacje 
o charakterze religijnym. Wśród skutków uczestnictwa w spotkaniu re-
spondenci wskazywali zarówno te o charakterze teologicznym, jak i etycz-
nym oraz społeczno-narodowym, przy czym dla młodzieży szczególnie 
istotne było odkrycie prawdy o religijności swoich rówieśników9.

Spośród współczesnych badań poświęconych masowym zgromadze-
niom religijnym prowadzonych na gruncie polskim, na uwagę zasługują 
badania Sławomira H. Zaręby, który sporządził listę zasadniczych cech 
tego rodzaju sytuacji społecznych. Są to: masowość, pragnienie pogłębie-
nia religijności, dobrowolne uczestnictwo, duży ładunek emocjonalny, 
publiczna ekspresja uczuć religijnych10. Pojawiające się w badaniach 
motywacje do wzięcia udziału w pielgrzymce to najczęściej: pragnienie 
spotkania z Bogiem, odpoczynku od codzienności, możliwość spotkania 
ludzi wyznających podobne wartości, tęsknota za poczuciem wspólnoty 
i więzi z innymi. Istotnych informacji na temat znaczenia wielkich zgro-
madzeń religijnych z socjologicznego punktu widzenia dostarczają rów-
nież badania Sławomira Mandesa i Marii Rogaczewskiej. Wskazują oni 
na rolę tego typu spotkań w tworzeniu wizji katolicyzmu jako wspólnoty 
globalnej, przekraczającej granice państwowe, etniczne i kulturowe11.

Badania prowadzone przez Instytut Statystyki Kościoła Katolickiego 
przed i podczas ŚDM w Krakowie w 2016 r. dowodzą, że wśród uczestni-
ków spotkania dominowały motywacje o charakterze duchowo-religijnym 
(69% respondentów oczekiwało  doświadczenia obecności Boga). Znacznie 
rzadziej pojawiały się motywacje o charakterze towarzysko-rekreacyjnym 
(nowe znajomości – 17%, rozrywka – 15%, chęć bycia częścią wielkiej im-
prezy młodzieżowej – 9%). Oprócz stricte religijnych często wymieniane 
były także cele o charakterze wspólnotowo-religijnym (poczucie solidarno-
ści z ludźmi wyznającymi podobne wartości stanowiło motywację dla 43% 
uczestników, dla 23% natomiast – chęć dzielenia się wiarą z innymi)12.

Kontrowersje wokół masowych zgromadzeń religijnych, a także pew-
ne stereotypowe wyobrażenia na ich temat, skłaniają do zastanowienia 
się nad tym, czy religijne eventy spełniają zadanie, dla którego są orga-

  9 J. Makselon, Fascynacja i wezwanie. Ostatni pobyt Ojca Świętego w PRL, Marki-Struga 
1992, s. 22–23, 58.

10  S. H. Zaręba, Religijność młodzieży w środowisku zurbanizowanym. Socjologiczne stu-
dium teoretyczno-empiryczne, Warszawa–Rzeszów 2012, s. 198.

11 S. Mandes, M. Rogaczewska, Pokolenie Jana Pawła II: wspólnota doświadczenia i nowy 
wzór religijności, Znak 5 (2011), s. 61–62.

12  ISKK, Odbiór Światowych Dni Młodzieży i jego kulturowe konteksty. Raport z badania 
uczestników ŚDM Kraków 2016, Warszawa 2016, s. 8, por. również raport z ankiety internetowej  
pt. Oczekiwania i doświadczenia młodych Polaków przed i po Światowych Dniach Młodziezy  
w Krakowie, oprac. S. Mandes, Warszawa 2016, s. 12.



191Motywacje uczestnictwa w Światowych Dniach Młodzieży w Krakowie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

nizowane: czy przyciągają młodych ludzi z pobudek religijnych, czy wy-
łącznie ludycznych? Czy wywołują tylko krótkotrwałe emocje, czy są jed-
nak w stanie pozostawić trwalszy ślad w biografii swoich uczestników? 
Przedstawione poniżej wyniki badań mogą pomóc w zrozumieniu tego 
fenomenu w wymiarze lokalnym.

2.  Światowe Dni Młodzieży – motywacje uczestnictwa  
(na podstawie badań ilościowych)

W badaniu ankietowym wzięło udział 148 respondentów. Dla ponad 
58% z nich wyjazd na ŚDM jest pierwszą w życiu okazją do uczestnicze-
nia w masowym spotkaniu o charakterze religijnym. Prawie 42% to oso-
by, które brały już udział w tego typu spotkaniach raz lub kilka razy. 
Pytani o charakter tych spotkań respondenci wymieniali najczęściej piel-
grzymki (26%), spotkania w Lednicy (10%), poprzednie Światowe Dni 
Młodzieży (5%) oraz spotkania wspólnoty z Taizé (również 5%). Pozosta-
łe wymieniane spotkania to czuwania w Pieniężnie, Synod Młodych, Te-
rezjański Dzień Młodych, spotkania w Gietrzwałdzie. 

Próba wykazywała wystarczające zróżnicowanie pod względem cech 
społeczno-demograficznych (z wyjątkiem wieku, co jednak wynika ze 
specyfiki wydarzenia, jakim są ŚDM), które zostały ujęte w tabeli 1.

Tabela 1
Cechy społeczno-demograficzne badanych osób (N=148)

Kategoria cech N %

Płeć
Kobiety 81 54,73
Mężczyźni 67 45,27

Razem 148 100,00

Nauka/praca

gimnazjum 14 9,46
liceum/technikum/szkoła zawodowa 85 57,43
uczelnia wyższa 33 22,30
praca zawodowa 15 10,14
osoby nie uczące się i nie pracujące 1 0,68

Razem 148 100,00

Miejsce
zamieszkania

wieś 18 12,16
miasto do 100 tys. mieszkańców 43 29,05
miasto powyżej 100 tys. 
mieszkańców 87 58,78

Razem 148 100,00



192 Agnieszka Zduniak

Teologia

Wiek

14–16 14 9,46
17–19 85 57,43
20–25 36 24,32
26 i więcej 13 8,78

Razem 148 100,00

Źródłem informacji o Światowych Dniach Młodzieży były w badanej 
grupie przede wszystkim lekcje religii w szkole, aż 48% badanych dowie-
działo się o możliwości wyjazdu na spotkanie od księdza, katechety lub 
siostry zakonnej. Ponad jedna czwarta uczestników ocenia, że zdecydo-
wała się na wyjazd właśnie pod wpływem zachęty ze strony księdza lub 
katechety. Oprócz tego ważnym źródłem informacji były media – 28% 
badanych dowiedziało się o spotkaniu z telewizji, prasy lub Internetu. 
Rodzima parafia była ważnym źródłem informacji dla 20% badanych, dla 
13% byli to znajomi lub najbliższa rodzina (wyniki nie sumują się do 
100, ponieważ niektórzy respondenci wskazują więcej niż jedno źródło 
informacji). Natomiast 60% respondentów deklarowało, że decyzję o wy-
jeździe podjęli samodzielnie. Pozostali czynili to pod wpływem namowy 
innych osób, wskazując na rodzinę (7%), rówieśników i znajomych (rów-
nież 7%).

Odpowiedzi na pytania  dotyczące postaw i praktyk religijnych 
wskazują, że tylko niecałe 22% respondentów uważa się za osoby religij-
ne, a jedynie 5% za bardzo religijne. Jest to dość istotna różnica w po-
równaniu np. z wynikami badań przeprowadzonych w 1997 r. przez 
Krzysztofa Pawlinę na ogólnopolskiej próbie młodzieży szkół średnich, 
gdzie głęboką wiarę deklarowało 10,5% respondentów13, a także z dany-
mi Ośrodka Sondaży Społecznych OPINIA z 2005 r., gdzie 12,4% ankie-
towanej młodzieży w skali całego kraju uznawało się za głęboko wierzą-
cych14. Ponad połowa respondentów ocenia własną religijność jako 
umiarkowaną, natomiast 21% deklaruje się jako osoby niezbyt religijne 
lub nawet w ogóle niereligijne. Osoby regularnie praktykujące stanowią 
około 38% badanych, natomiast 43% praktykuje nieregularnie, a prawie 
19% rzadko lub wcale. W grupie respondentów przynależność do wspól-
not przykościelnych stanowi raczej wyjątek niż regułę – deklaruje ją 
nieco ponad 13% badanych (Oaza, Odnowa w Duchu Świętym, Żywy Ró-
żaniec, Akcja Katolicka), natomiast pozostali nie należą do żadnej wspól-
noty bądź nie udzielają odpowiedzi.

13 K. Pawlina, Polska młodzież przełomu wieków,  Warszawa 1998, s. 13–14.
14 Podaję za: J. Mariański, Wiara i wierzenia Polaków w niestabilnej nowoczesności. Analiza 

socjologiczna, Lublin 2014, s. 78.



193Motywacje uczestnictwa w Światowych Dniach Młodzieży w Krakowie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Tabela 2
 Postawy  i praktyki religijne badanych osób (N=148)

Kategorie zmiennych N %
Religijność (w ocenie własnej):
–  bardzo religijny
–  religijny
–  umiarkowanie religijny
–  niezbyt religijny
–  w ogóle niereligijny

8
32
76
27
5

5,41
21,62
51,35
18,24
3,38

Razem 148 100,00
Częstotliwość udziału w nabożeństwach:
–  częściej niż raz w tygodniu
–  regularnie w każdą niedzielę
–  nieregularnie
–  rzadko lub wcale

13
43
64
28

8,78
29,05
43,24
18,92

Razem 148 100,00
Przynależność do wspólnot religijnych przy parafii:
–  tak
–  nie
–  brak odpowiedzi

20
118
10

13,51
79,73
6,76

Razem 148 100,00
Stopień zgodności osobistych przekonań 
z nauczaniem Kościoła:
–  całkowity 
–  wysoki
–  średni 
–  niski
–  brak odpowiedzi

42
67
23
13
3
0

28,38
45,27
15,54
8,78
2,03

0
Razem 148 100,00
Poczucie więzi z parafią:
–  tak
–  tak, ale z inną niż ta, do której się należy
–  nie

67
18
63

45,27
12,16
42,57

Razem 148 100,00
Dotychczasowe uczestnictwo w masowych 
spotkaniach o charakterze religijnym:
–  tak, jeden raz
–  tak, kilka razy
–  nie

31
31
86

20,95
20,95
58,10

Razem 148 100,00

Zróżnicowanych odpowiedzi dostarcza pytanie o poczucie więzi z pa-
rafią. Odczuwa ją 45% respondentów, jednak podobny odsetek (42%) nie 
czuje się w ogóle związany z organizacją parafialną. Poczucie przynależ-
ności do parafii innej niż własna kształtuje się na poziomie 12%, co 



194 Agnieszka Zduniak

Teologia

wskazuje, że w badanej zbiorowości nie jest (jeszcze) zbyt rozpowszech-
nione zjawisko tzw. churchingu, możliwe do zaobserwowania przede 
wszystkim w wielkich miastach.

Oczekiwania związane z wyjazdem na ŚDM są dość różnorodne, 
można je jednak zaklasyfikować do trzech zasadniczych kategorii: religij-
ne (modlitwa, ożywienie wiary, przemiana życia), wspólnotowe (poznanie 
nowych ludzi, zacieśnienie więzi ze znajomymi) oraz ludycznej (przygo-
da, zwiedzanie, udział w imprezach towarzyszących). Osobną kategorię, 
ze względu na niejednoznaczną interpretację jej charakteru, stanowi 
spotkanie z Papieżem. Odpowiedzi na pytanie o oczekiwania dotyczące 
udziału w ŚDM, poczynając od tych wybieranych najczęściej, przedsta-
wiono w tabeli 3.

Tabela 3
 Oczekiwania związane z wyjazdem na ŚDM

Oczekiwania związane z wyjazdem na ŚDM N %
–  spotkanie z Papieżem 92 62,16
–  poznanie nowych ludzi 50 33,78
–  ożywienie wiary 42 28,38
–  zmiany na lepsze w życiu 32 21,62
–  przeżycia religijne 31 20,95
–  przeżycie przygody, czegoś nowego 30 20,27
–  spędzenie miło czasu ze znajomymi 22 14,86
–  zwiedzanie Krakowa 22 14,86
–  odpoczynek, wyciszenie 16 10,81
–  udział w imprezach towarzyszących 16 10,81
–  inne 0 0

(wyniki nie sumują się do 100%, ponieważ możliwe było wybranie 3 odpowiedzi)

Z tabeli 3 wynika, że oczekiwania, które można zaklasyfikować do 
kategorii „religijne” plasują się zdecydowanie w czołówce wybieranych od-
powiedzi, co sugeruje, że większość osób decydujących się na tego typu 
spotkania kieruje się motywacjami religijnymi, natomiast motywacje  
o charakterze społecznym (wspólnota, kontakt z ludźmi) i ludycznym 
(przygoda, zabawa), choć również ważne, odgrywają jednak mniej znaczą-
cą rolę. Przewaga motywacji religijnych widoczna jest również w odpowie-
dziach na pytanie, w ilu spotkaniach w ramach ŚDM uczestnicy planują 
wziąć udział. Prawie jedna czwarta chciała uczestniczyć w „tak wielu, jak 
będzie to możliwe”, 38% w niektórych, wybranych, a 21% tylko w spotka-
niu z Papieżem. Tylko 25 osób (17%) deklarowało, że ma „inne plany”.



195Motywacje uczestnictwa w Światowych Dniach Młodzieży w Krakowie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Zdecydowana większość badanych (62%) jako jeden z najważniej-
szych czynników motywujących ich do wzięcia udziału w ŚDM wskazuje 
możliwość spotkania z Papieżem. Stanowi to wynik porównywalny z uzy-
skanym w 1992 r. wynikiem badań J. Makselona dotyczącym motywacji 
wyjazdu na spotkanie z Janem Pawłem II15. Wydaje się, że jest to rów-
nież motywacja typowo religijna, jednak warto zauważyć, że może, lecz 
nie musi tak być. Chęć spotkania z Papieżem może wynikać z tego, że 
jest on głową Kościoła (motywacja religijna), ale również z tego, że jest 
on osobą znaną na całym świecie, co już samo w sobie czyni spotkanie  
z nim atrakcyjnym i ciekawym (motywacja ludyczna), albo z tego, że od-
czuwa się wobec niego szacunek i/lub sympatię niezależnie od pełnionej 
funkcji (motywacja wspólnotowa). Możliwe (i chyba również bardzo 
prawdopodobne) jest to także połączenie różnych typów motywacji.

Przewagę motywacji o charakterze religijnym potwierdzają również 
odpowiedzi na pytanie o to, co zdaniem respondentów stanowi główny 
czynnik motywujący innych ludzi do wzięcia udziału w spotkaniu. Pyta-
nia dotyczące „innych” często stosowane są w charakterze pytań projek-
cyjnych, czyli takich, w których respondent, wypowiadając się niejako  
w imieniu innych osób, wyraża tak naprawdę własne poglądy, i w takim 
też charakterze zostało użyte w prezentowanym badaniu. Jest to metoda 
stosowana często w przypadku sondaży dotyczących kwestii, które mogą 
wydawać się np. zbyt osobiste, a przez to drażliwe. Pytania dotyczące 
sfery religii, szczególnie zaś osobistej religijności, również mogą zaliczać 
się do tej kategorii. Odpowiedzi na to pytanie potwierdzają jednak wnio-
ski, które można było sformułować na podstawie wcześniejszego pytania 
o osobiste motywacje respondentów. 

Zdecydowana większość pytanych (67%) uważa, że większość ludzi 
przybywających na ŚDM czyni to, aby „przede wszystkim się modlić”, je-
dynie 22% jest zdania, że uczestnicy chcą „przede wszystkim dobrze się 
bawić”, natomiast 10% wybiera odpowiedź „z innych powodów (jakich?)”. 
Tutaj pojawiają się uzasadnienia odnoszące się do wszystkich trzech kate-
gorii motywacji. Do „religijnych” należałoby zaliczyć wypowiedzi takie, jak: 
„ożywić/umocnić wiarę”, „połączyć zabawę z modlitwą”, „zmienić coś  
w swoim życiu”, „być z Ojcem Świętym”, „znaleźć właściwą drogę”. Do 
wspólnotowych: „poznać nowych ludzi”, „dobrze spędzić czas z innymi 
ludźmi”, „tworzyć wspólnotę z ludźmi z całego świata”. Wreszcie do lu-
dycznych: „pozwiedzać” czy „przeżyć przygodę”.

Większość badanych jest przekonana, że uczestnictwo w masowych 
spotkaniach religijnych może na trwałe zmienić na lepsze życie ich 
uczestników. Odpowiedź taką wybiera aż 93 ze 148 badanych osób (63%), 

15 J. Makselon, Fascynacja i wezwanie, s. 22.



196 Agnieszka Zduniak

Teologia

przy czym zaznaczali ją często ci, którzy określali się jako osoby niezbyt 
religijne lub w ogóle niereligijne. Warto przy tym zauważyć, że właśnie 
ci młodzi ludzie dość często deklarowali również nadzieję „ożywienia 
swojej wiary” poprzez udział w spotkaniu. Można więc przypuszczać, że 
przynajmniej część osób przypisujących sobie niewielką religijność bierze 
udział w takich spotkaniach wcale nie dlatego, że jest ono dla nich głów-
nie okazją do rozrywki i zabawy, lecz dlatego, że są to osoby poszukują-
ce, które z różnych powodów nie odnalazły dotychczas swojego miejsca 
we wspólnocie wierzących. Niewielka religijność nie musi więc wcale 
oznaczać religijnej obojętności. Pozostali respondenci są nieco bardziej 
sceptyczni w kwestii długofalowych skutków uczestnictwa w ŚDM. I tak 
21% uważa, że może ono zmienić coś w życiu, ale tylko na krótki czas, 
14% jest zdania, że są to tylko chwilowe wzruszenia, które miną, gdy 
uczestnicy rozjadą się do domów, 2% respondentów jest przekonanych, 
że spotkania takie nie mają żadnego wpływu na życie uczestników. Po-
wyższe wyniki zobrazowano na wykresie 1.

3.  Motywacje uczestnictwa w ŚDM  
oraz jego oddziaływanie na życie duchowe i społeczne 

uczestników po spotkaniu  
(na podstawie badań jakościowych)

Wywiady zostały przeprowadzone w okresie od lutego do kwietnia 
2017 r., a więc ponad pół roku po zakończeniu ŚDM. Taki dobór terminu 
nie był przypadkowy. Chodziło bowiem o wyeliminowanie efektu świeżo-
ści związanego z wpływem mediów, które jeszcze przez długi czas żyły 
tym wydarzeniem, a także z emocjonalnym wpływem współuczestników 

Wykres 1. Oczekiwania uczestników ŚDM odnośnie do możliwości zmiany w życiu 
człowieka wskutek uczestnictwa w masowych spotkaniach religijnych

Źródło: opracowanie własne.



197Motywacje uczestnictwa w Światowych Dniach Młodzieży w Krakowie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

spotkania, np. przy okazji dzielenia się wrażeniami czy też zdjęciami i na-
graniami wydarzeń. Takie nieco zdystansowane spojrzenie na wydarzenia 
wywołujące w momencie ich przeżywania silne doznania emocjonalne mia-
ło, w zamierzeniu badania, pomóc ocenić wpływ, jaki zdaniem uczestni-
ków wywarły one na ich osobistą religijność i społeczne relacje.

Ze względu na trudności w lokalizacji potencjalnych uczestników ba-
dania, dobór respondentów nastąpił metodą kuli śnieżnej (snowball sam-
pling), tzn. osoby, które udało się pozyskać do wywiadu, udostępniały 
kontakty do innych osób, które również były uczestnikami ŚDM. Pytania 
postawione respondentom w wywiadzie swobodnym odnosiły się do 
dwóch zakresów tematycznych. Pierwszy z nich dotyczył motywacji do 
wyjazdu, pytania z tej grupy stanowiły więc rozwinięcie i pogłębienie te-
matyki poruszonej w badaniach ilościowych. Drugi zakres tematyczny 
obejmował pytania dotyczące zarówno wydarzeń i przeżyć bezpośrednio 
związanych z uczestnictwem w spotkaniu, jak i odnoszące się do ich kon-
sekwencji w sferze życia religijnego i społecznego. 

Wśród pytań odnoszących się do motywacji znalazły się m.in. nastę-
pujące: „Co sprawiło, że zdecydowałeś się wyjechać na spotkanie: w ja-
kim stopniu wynikało to z wewnętrznej potrzeby, a w jakim z wpływu 
innych?”; „Czy była to decyzja spontaniczna, czy potrzebowałeś czasu, 
żeby to przemyśleć?”; „Czy ktoś zachęcał Cię lub nakłaniał do wyjazdu, 
jeśli tak, to kto?”; „W ilu i jakich spotkaniach planowałeś wziąć udział?”; 
„Jak wyobrażałeś sobie przebieg spotkania i atmosferę tam panującą?”; 
„Czy możliwość spotkania z Papieżem odgrywała decydującą rolę, czy nie 
była aż tak istotna?”; „Czy ważna była dla Ciebie możliwość zawarcia 
nowych znajomości, poznania ciekawych ludzi?”; „Czy spodziewałeś się 
po spotkaniu głównie przeżyć religijnych, czy także dobrej zabawy?”;  
„Czy oczekiwałeś, że udział w spotkaniu zmieni coś w Twoim życiu?”. 
Wymienione przykłady pokazują, że wśród zadanych pytań uwzględnio-
no różne konteksty motywacyjne: motywy wewnętrzne i zewnętrzne, czy 
też, według innej klasyfikacji, motywy typu „ponieważ” (Weil-Motiv), po-
rządkujące działanie ze względu na minione doświadczenia działającego, 
oraz motywy typu „żeby” (Um-zu-Motiv), porządkujące działania w układ 
celowy16. Część pytań miała charakter deskryptywny, zmierzający do 
wywoływania dłuższych narracji, część natomiast charakter bardziej 
szczegółowy, odnoszący się do trzech grup motywacji wyróżnionych  
w badaniu ilościowym: religijnych, wspólnotowych oraz ludycznych.

16 Rozróżnienie takie, stosowane często w analizie kontekstów motywacyjnych, pochodzi od 
Alfreda Schütza, zob.: A. Schütz, Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, Wien 1960; por. idem, 
Potoczna i naukowa interpretacja ludzkiego działania, w: E. Mokrzycki (red.), Kryzys i schizma. 
Antyscjentystyczne tendencje w socjologii współczesnej, Warszawa 1984, s. 137–192.



198 Agnieszka Zduniak

Teologia

Spośród uczestników, którzy wyrazili zgodę na wywiad, zdecydowa-
na większość (15 osób) deklaruje, że powzięła zamiar wyjazdu pod wpły-
wem motywacji o charakterze wewnętrznym, tylko jedna przyznała się 
do motywacji zewnętrznych  (dużą rolę odegrała perswazja rodziny): 
„U nas w rodzinie zawsze była tradycja, że się chodziło na pielgrzymki, 
co roku prawie był ktoś z rodziców i moje starsze rodzeństwo też kilka 
razy. I teraz też mama mi mówiła, że to jest niesamowite przeżycie, że 
powinnam jechać i na pewno nie będę żałować” (uczennica, 15 lat).

Pozostałe osoby wskazywały na motywy wewnętrzne, takie jak cie-
kawość („zobaczyć na własne oczy, jak takie spotkania wyglądają, tyle 
się o tym mówi”), potrzebę bycia z Papieżem („przecież nie co dzień Oj-
ciec Święty do nas przyjeżdża”), potrzebę zamanifestowania swojej reli-
gijnej tożsamości („to też jest dawanie świadectwa”). Wszyscy responden-
ci deklarują, że nie zastanawiali się zbyt długo nad decyzją o wyjeździe 
(„to było dla mnie od razu jasne, że muszę, chcę tam być”). Większość 
uczestników wywiadów wybierała się na ŚDM z założeniem, że weźmie 
udział w tak wielu spotkaniach, jak tylko będzie to możliwe, chociaż póź-
niej okazało się, że zmęczenie i problemy komunikacyjne zweryfikowały 
w dużym stopniu te plany.

Jeśli chodzi o wyobrażenia dotyczące przebiegu spotkania, to pytanie 
ich dotyczące okazało się jednym z bardziej problematycznych w przebie-
gu wywiadu: uczestnicy na ogół nie byli w stanie opisać, jak przed wyjaz-
dem wyobrażali sobie przebieg spotkania, odpowiadali wymijająco lub 
odwoływali się do oglądanych uprzednio relacji medialnych z podobnych 
spotkań. O wiele bardziej sprecyzowane były ich oczekiwania dotyczące 
skutków, jaki wyjazd miałby przynieść, szczególnie w sferze religijno-du-
chowej: 
�  „Miałem dużo pytań, wątpliwości, pojechałem z nadzieją, że chociaż na 

niektóre znajdę odpowiedź” (student, 20 lat).
� „Potrzeba mi było takiego wzmocnienia, napędu, żeby nie wpaść w ru-

tynę” (uczennica, 17 lat).
� „Każdy potrzebuje czasem umocnienia w wierze, takie spotkania mogą 

być bardzo pomocne” (uczeń, 16 lat).
Z uzyskanych w wywiadach odpowiedzi wynika jednoznacznie, że 

motywacje do wyjazdu w przeważającej części miały charakter religijny, 
co potwierdzają wyniki uzyskane w badaniach ilościowych. Nikt z uczest-
ników wywiadu nie wskazał motywacji o charakterze ludycznym, do 
wspólnotowych odwoływały się tylko dwie osoby, i to niejako na margine-
sie motywacji o charakterze religijnym. Formułując te wnioski, należy 
jednak wziąć pod uwagę, że grupa osób, które wyraziły zgodę na wywiad, 
nie może być traktowana jako miniatura zbiorowości przebadanej uprzed-



199Motywacje uczestnictwa w Światowych Dniach Młodzieży w Krakowie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

nio metodą ilościową. Spośród osób, którym zaproponowano uczestnictwo 
w wywiadzie, kilka odmówiło wprost, kilka zaś wyraziło początkowo zgo-
dę, później jednak się z niej wycofało. Osoby, które ostatecznie wzięły 
udział w wywiadzie postrzegały tę sytuację najczęściej w kategorii obo-
wiązku „dawania świadectwa”, można więc przypuszczać (wnioskując 
także z treści ich wypowiedzi), że ich średni poziom religijności był wyż-
szy niż w zbiorowości przebadanej za pomocą sondażu. 

W grupie pytań wywiadu dotyczących wrażeń związanych z uczest-
nictwem w ŚDM i jego skutków dla późniejszego życia uczestników zada-
no m.in. następujące pytania: „Czy możesz mi opowiedzieć, jak to jest, 
brać udział w takim spotkaniu?”;  „Jak opisałbyś atmosferę panującą na 
nabożeństwach? A jaka była atmosfera w czasie wolnym?”;  „Jakie emo-
cje przeżywałeś?”; „Czy podczas spotkania miałeś jakieś szczególne prze-
życie duchowe?”; „Czy możesz podać przykład jakiejś konkretnej sytuacji, 
która najbardziej pozostała ci w pamięci? Dlaczego akurat ta sytuacja?”; 
„Czy poznawałeś nowe osoby, czy raczej trzymałeś się własnej grupy?”; 
„Jeśli kogoś poznałeś, czy podtrzymujesz jakoś tę znajomość?”; „Czy po 
powrocie dzieliłeś się z kimś wrażeniami? W jaki sposób?”; „Czy twoim 
zdaniem takie spotkania mogą być atrakcyjne też dla osób słabo wierzą-
cych lub niewierzących?”; „Czy obecność Papieża miała dla ciebie znacze-
nie? Dlaczego?”; „Czy jakieś słowa wypowiedziane przez Papieża (lub ko-
goś innego, kogo spotkałeś) odnosiły się szczególnie do ciebie, do twojego 
życia?”; „Czy udział w ŚDM wpłynął w jakiś sposób na twoje obecne ży-
cie? Czy coś się zmieniło?”.

Z wypowiedzi respondentów wynika, że doświadczenie wielonarodo-
wej wspólnoty było tym spiritus movens, który oddziaływał na nich naj-
silniej i najdłużej pozostał w pamięci:
�  „Były dwie rzeczy, które na mnie zrobiły piorunujące wrażenie: ta mię-

dzynarodowość i taka otwartość na drugiego człowieka […] To dało 
poczucie takiego zjednoczenia nas, naprawdę, młodych chrześcijan, 
którzy chcą żyć wartościami, że stanowimy naprawdę olbrzymią siłę, 
to było dla mnie takie bardzo konstruktywne i budujące” (student,  
22 lata).

�  „ŚDM dało siłę taką do walki. Że widać, ile ludzi jest, którzy widzą 
sens w tym, żeby być wierzącym” (uczeń, 16 lat).

Poczucie jedności z wielonarodową wspólnotą uczestników ma dla re-
spondentów wymiar epideiktyczny: pozwala im doświadczyć liczebności  
i siły osób myślących podobnie jak oni, a także upewnić się, że w swoich 
duchowych poszukiwaniach nie są odosobnieni. Taki obraz powszechne-
go Kościoła, który nie jest jedynie abstrakcyjnym pojęciem, robi duże 
wrażenie. Uczestnictwo w ŚDM i doświadczenie globalnej wspólnoty  



200 Agnieszka Zduniak

Teologia

wierzących daje możliwość społecznego potwierdzania znaczeń, wiary-
godności własnych przekonań i hierarchii wartości, co stanowi jedną  
z naturalnych potrzeb ludzkich17. Dotyczy to w szczególności podstawo-
wych treści, jakie nadają sens życiu jednostki. 

Badani zwracają też uwagę na to, że obecność tysięcy młodych ludzi, 
którzy otwarcie manifestują swoją wiarę, zaprzecza negatywnym stereo-
typom dotyczącym Kościoła przedstawianego często, szczególnie w me-
diach, jako struktura anachroniczna i zamknięta, niedostosowana do 
młodzieżowej duchowości: „Jest dużo takich opinii o Kościele, że ludzie 
odchodzą, bo im się dużo rzeczy nie podoba, że to coś dla starszych pań… 
A takie spotkanie daje pozytywny obraz Kościoła, prawdziwy, że jest 
tylu ludzi młodych, co mają taką żywą wiarę, i że oni się tej wiary swojej 
nie wstydzą” (uczennica, 18 lat).

Jedno z pytań wywiadu dotyczyło doświadczeń o charakterze ducho-
wym w trakcie uczestnictwa w ŚDM. Tutaj zdania respondentów były 
podzielone. Część z nich nie jest w stanie wskazać żadnego konkretnego 
momentu, który byłby dla nich doświadczeniem obecności Boga. Wska-
zują przy tym na pośpiech i zmęczenie, które często im towarzyszyły, nie 
sprzyjając koncentracji i skupieniu. Część jednak wskazuje na obecność 
takich doświadczeń, chociaż jednocześnie ujawnia się przy tym pewne 
skrępowanie, wynikające prawdopodobnie z nieumiejętności rozmawia-
nia o sprawach religijnych poza kontekstem instytucjonalnym: „Tak, 
chyba był taki moment, że czułam, że nie na darmo tu jestem […] jak 
były pieśni uwielbieniowe, tak, chyba tam. Ale opowiadać o tym nie 
umiem chyba” (studentka, 21 lat).

Zdaniem badanych spotkania tego typu mogą być atrakcyjne rów-
nież dla ludzi religijnie obojętnych, którzy nie byliby zainteresowani ty-
powo religijnymi formami działalności Kościoła. Niepowtarzalna atmos-
fera, poczucie jedności, przyjaźni, życzliwości, efekty wizualne mogą 
stanowić atrakcję samą w sobie. Tego typu wydarzenia stwarzają przez 
to szansę na dotarcie z przekazem chrześcijaństwa do osób, w których 
życiu religia nie odgrywa większej roli: „Myślę, że takie spotkania mogą 
w pewnym stopniu nawet nawrócić do Boga, skierować […] w sumie jak 
się widzi, jak ci ludzie się cieszą, jak są radośni i ilu ich jest, to jednak to 
jakieś doświadczenie jest, jak działa Bóg, że może tylu ludzi przyciągnąć” 
(uczeń, 15 lat).

Wypowiedzi badanych wskazywały, że oddziaływanie religijnego 
eventu nie kończy się w momencie zakończenia spotkania, lecz zostaje 

17  D. Hervieu-Léger, Religia jako pamięć, przeł. M. Bielawska, Kraków 1999, s. 202 n;  
I. Borowik, Religijne oblicze Europy i jego socjologiczne interpretacje, Przegląd Polonijny 114 (4) 
(2004), s. 157.



201Motywacje uczestnictwa w Światowych Dniach Młodzieży w Krakowie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

rozciągnięte w czasie poprzez przywołanie wspomnień, różne formy re-
konstrukcji wydarzenia w pamięci uczestników, a także refleksję nad 
treściami zasłyszanymi podczas spotkania:
�  „Papież podkreślał, pamiętam, że nie trzeba siedzieć w miejscu, nie 

warto zamykać się w domu, tylko trzeba wyjść do życia, do ludzi” 
(uczeń, 15 lat).

�  „Dla mnie to było przypomnienie, że Bóg jest przyjacielem, że się nami 
interesuje, i że przez taką wspólnotę też nam się jakoś daje odczuć, 
zobaczyć. Że w tym drugim człowieku da się zobaczyć Boga” (uczeń,  
18 lat).

�  „To było dla mnie przypomnieniem takich ważnych i istotnych rzeczy, 
o których sam z siebie mógłbym gdzieś zapomnieć” (student, 22 lata).

�  „Mi się wydaje, że jakichś takich owoców super, nagle i tak dalej to nie 
przyniosło. Ale jakieś pośrednie – na pewno, po pewnym czasie się 
ujawniły. Nabrałem większej siły do takiej codziennej walki […] i też 
taka większa modlitwa tutaj, oazowa” (uczeń, 15 lat).

Takie wypowiedzi wskazują, że nie potwierdzają się formułowane 
często wobec religijnych eventów zarzuty, jakoby były one wydarzeniami 
dostarczającymi silnych, lecz krótkotrwałych emocji, które nie wywierają 
wpływu na dalsze życie uczestników. Wydaje się raczej, że mogą one oży-
wiać wiarę tych, którzy już wierzą, a nawet – w przekonaniu responden-
tów – nawracać tych, którzy wiarę utracili lub nie wierzyli nigdy. For-
muła eventów stwarza miejsce nie tylko dla wierzących i praktykujących, 
lecz również dla wierzących mniej lub tylko wybiórczo, kontestujących, 
poszukujących Boga czy też bardziej nieokreślonego sensu życia. Pewne 
treści pozostały w świadomości uczestników i w ich opinii wywarły real-
ny wpływ na ich biografię.

Wywiady potwierdziły jednak tezę, że więzi społeczne nawiązywane 
podczas spotkań, choć bardzo intensywnie przeżywane w wymiarze emo-
cjonalnym, raczej nie są podtrzymywane. Tworzone podczas spotkania 
sieci zaangażowania na ogół nie wytrzymują próby czasu:
�  „Parę razy nosiłem się z tym, żeby napisać do osób, które tam spotka-

łem, ale jakoś w ferworze dnia codziennego zapominałem o tym […]” 
(student, 22 lata).

�  „Czasami pisałam z wolontariuszem z Brazylii, który był ze mną na 
sektorze, aczkolwiek… no, nie są to jakieś kontakty, żebyśmy […] no, 
naprawdę bardzo rzadko. Znaczy, jakbyśmy się postarali, to tak, ale 
[…] no, tak bywa” (studentka, 21 lat).

Wypowiedzi udzielone podczas wywiadów wskazują na decydującą 
rolę wymiaru wspólnotowego spotkania, przy czym warto zauważyć, że 
wspólnotowość ta jest na ogół interpretowana w kategoriach religijnych, 



202 Agnieszka Zduniak

Teologia

a nie typowo ludycznych. Również spotkanie z Papieżem, choć w opinii 
respondentów nie miało dla nich decydującego znaczenia (co można by 
wywnioskować na podstawie oczekiwań wyrażonych w odpowiedziach na 
pytania ankietowe), było dla nich spotkaniem z „głową Kościoła”, a nie 
po prostu osobą znaną czy celebrytą, wymiar religijny odgrywał więc 
również w tym przypadku rolę nieporównanie większą niż wymiar lu-
dyczny.

Wnioski końcowe

Badania przeprowadzone z udziałem uczestników ŚDM pochodzą-
cych z archidiecezji warmińskiej dostarczają interesujących informacji 
na temat kategorii osób, które zdecydowały się na udział w spotkaniu, 
motywacji, jakie ich do tego skłoniły oraz miejsca, jakie przeżycia zwią-
zane z uczestnictwem w religijnym evencie zajmują w indywidualnej 
biografii respondentów. Na podstawie uzyskanych wyników można 
stwierdzić, że wbrew rozpowszechnionym stereotypom nie istnieje bezpo-
średni związek między poziomem indywidualnej religijności a motywa-
cjami uczestnictwa w ŚDM. Spotkania przyciągają również osoby okre-
ślające się jako niezbyt religijne lub w ogóle niereligijne (co piąty 
uczestnik badań ilościowych), przy czym spora część z nich kieruje się 
motywacjami o charakterze raczej religijnym niż ludycznym. Oznacza to, 
że eventy religijne, dzięki połączeniu tradycyjnych treści religijnych  
z nowatorską, atrakcyjną dla współczesnego człowieka formą, są postrze-
gane jako szansa doświadczenia religijnego również przez ludzi zdystan-
sowanych wobec Kościoła, a więc są szansą na zwiększenie skuteczności 
ewangelizacji kolejnych pokoleń. Umożliwiają zarówno ożywienie religij-
ności osób identyfikujących się ze wspólnotą wierzących, jak i dotarcie do 
tych, którzy odnoszą się z nieufnością do instytucji religijnych. Mogą być 
miejscem autentycznego przeżycia religijnego, ponieważ zawierają trzy 
komponenty: ludyczny (rozrywka, przygoda), religijny (poszukiwanie 
Boga, odnowy życia) oraz wspólnotowy, złączone w spójną całość. Wyniki 
badań pokazują, że najbardziej istotne znaczenie w przypadku tego typu 
spotkań w kontekście motywacyjnym odgrywa wymiar religijny, nato-
miast w wymiarze retrospektywnym komponent wspólnotowy, jednak  
o wyraźnym zabarwieniu religijnym (dośwadczenie wspólnoty wierzą-
cych). Takie doświadczenie nie przekłada się wprawdzie na trwałe sieci 
społecznych kontaktów, ale zgodnie z koncepcją zgromadzeń agoralnych 
oddziałuje przez dłuższy czas na uczestników w wymiarze duchowym. 
Nie może zastąpić codziennego zaangażowania we wspólnotę religijną, 



203Motywacje uczestnictwa w Światowych Dniach Młodzieży w Krakowie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

ale może ją ożywić, przydać jej nowej dynamiki i upewnić uczestników  
w ich religijnej tożsamości.

MOTYWACJE UCZESTNICTWA W ŚWIATOWYCH DNIACH 
MŁODZIEŻY W KRAKOWIE I JEGO WPŁYW NA ŻYCIE  

RELIGIJNO-SPOŁECZNE UCZESTNIKÓW NA PRZYKŁADZIE 
PIELGRZYMÓW Z ARCHIDIECEZJI WARMIŃSKIEJ

W artykule przedstawiono wyniki badań empirycznych przeprowadzonych wśród 
uczestników Światowych Dni Młodzieży w Krakowie w 2016 r. pochodzących z terenu 
archidiecezji warmińskiej. Badania dotyczyły motywacji uczestnictwa w wydarzeniu,  
a także jego późniejszego oddziaływania na biografie uczestników. Spośród wyróżnio-
nych w badaniu ankietowym grup motywacji (religijnych, wspólnotowych oraz ludycz-
nych) największe znaczenie, w opinii respondentów, odgrywały motywacje o charakte-
rze religijnym. Natomiast w wypowiedziach udzielonych w wywiadach akcentowano 
szczególną ważność doświadczeń o charakterze wspólnotowym. W badaniach – ilościo-
wym oraz jakościowym – wymiar ludyczny odgrywa najmniej istotną rolę, co pozwala 
przypuszczać, że religijne eventy oddziałują na ludzi młodych nie tyle, jak się często 
przypuszcza, poprzez komponenty emocjonalno-rozrywkowe, lecz przede wszystkim 
dostarczając im okazji do autentycznego doświadczenia religijnego i wspólnotowego. 

MOTIVATION OF PARTICIPATION IN WORLD YOUTH DAYS  
IN CRACOW AND ITS IMPACT ON RELIGIOUS AND SOCIAL LIFE  

ON THE EXAMPLE OF PILGRIMS FROM THE ARCHDIOCESE  
OF WARMIA

This article presents the results of empirical research of participants of World 
Youth Day in Cracow (2016). The study included respondents from the Archdiocese of 
Warmia and focused on the motivation to participate in the event and its impact on 
the biographies of participants. Three motivational groups were identified in the 
study: religious, community, and entertainment motivations. In the opinion of respon-
dents who completed the questionnaires religious motives played a major role. But in 
the interviews the community experience was particularly emphasized. In both quan-
titative and qualitative research, the entertainment dimension has the least impor-
tance. One can suppose that the religious events such as World Youth Day affects 
young people not with emotion and entertainment, as is often assumed, but providing 
them with the opportunity to authentic religious and community experience. 

(SUMMARY)

(STRESZCZENIE)





NAUKI O RODZINIE

Ks. Antoni Jucewicz SVD
Wydział Teologii
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II

Akt małżeński jako poznanie w świetle 
Katechez środowych Jana Pawła II

 
Słowa kluczowe:  małżeństwo, akt małżeński, rodzicielstwo, kobieta, mężczyzna.

Keywords: 	 marriage, marital act, parenthood, woman, man.

Wstęp

Trudno oprzeć się wrażeniu, że w refleksji nad ludzką seksualnością, 
podejmowaną przez ludzi Kościoła, przez wieki ciążył na niej pewien pe-
symizm. Towarzyszyło temu błędne przekonanie, że sfera seksualna ze 
swej natury jest nieczysta i jest poważnym zagrożeniem dla sfery ducha. 
Małżeństwo nierzadko traktowano jako remedium concupiscentiae i wy-
rażano poważną wątpliwość co do tego, czy realizacja ludzkiej seksualno-
ści w akcie małżeńskim może być drogą wiodącą do Boga, a tym samym 
uświęcającą małżonków. Tego pesymizmu – jak się wydaje – nie można 
było przezwyciężyć inaczej, jak tylko poprzez odnowione i pogłębione 
spojrzenie na rzeczywistość ciała i sensu komunii małżeńskiej w szero-
kim kontekście teologii małżeństwa. Takie przełomowe myślenie wniosła 
teologia ciała Jana Pawła II1. 

W niniejszym artykule została podjęta próba spojrzenia na akt mał-
żeński jako poznanie w świetle nauczania papieskiego zawartego w Kate-
chezach środowych. Omówiono następujące aspekty tego zagadnienia: 
seksualność w kontekście grzechu pierworodnego, małżeńska komunia  
 

Adres/Adresse: ks. dr Antoni Jucewicz SVD, Katedra Teologii Moralnej i Etyki, Uniwersytet 
Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, ul. Hozjusza 15, 11-041 Olsztyn, jucewicz@poczta.onet.pl. 

1 Y. Semen, Seksualność według Jana Pawła II, tłum. Z. Denkowska, J. Urbaniak, Poznań 
2008, s. 147. 

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



206 Ks. Antoni Jucewicz SVD

Nauki o rodzinie

osób jako poznanie, rodzicielstwo jako sens poznania, macierzyństwo  
w perspektywie poznania oraz poznanie-rodzenie w perspektywie escha-
tologicznej.

1.  Seksualność w kontekście grzechu 
pierworodnego

W boskim zamyśle stworzenia, mężczyzna i kobieta zostali stworzeni 
do wzajemnej komunii w miłości. Bycie jednym ciałem (Rdz 2, 24) ozna-
cza miłosną, a zarazem życiodajną więź małżonków. Jedność małżonków 
jest swego rodzaju syntezą miłości i życia. Owa wspólnota małżeńska 
jest zaś w pewnej mierze ikoną Boga, który w najwyższym stopniu jest 
Miłością, jej Źródłem, Wzorem, Sprawcą, a zarazem Dawcą i Źródłem 
życia, wszelkiego istnienia. 

Prawda o stworzeniu dotycząca komunii mężczyzny i kobiety zosta-
ła, niestety, w znaczącym stopniu zamazana przez doświadczenie grze-
chu pierworodnego. Po grzechu pierworodnym, Bóg jako Szczyt i Źródło 
miłości oraz osobowa Miłość, nie jest w naturalny sposób poznawany 
i doświadczany przez człowieka. Człowiek, pozbawiony podstawowego 
doświadczenia miłości Boga pozostaje nieustannie niezaspokojony, co 
ujawnia się w dojmującej potrzebie doznawania rozmaitych bodźców po-
twierdzających rację jego istnienia i wypełniających go poczuciem szczę-
ścia i spełnienia. Pomimo różnych starań, aby być szczęśliwym, człowiek 
doświadcza nieustannego egzystencjalnego braku, deficytu szczęścia, 
spełnienia, a przede wszystkim miłości. Pragnienie to jest na tyle głębo-
kie i dojmujące, że wokół niego toczą się jego niezaspokojone tęsknoty. 
Upadły człowiek nie jest przy tym świadomy, że tylko Bóg może go  
w pełni nasycić i w pełni uszczęśliwić. Nie zdaje sobie sprawy z tego, że 
ta głęboka inklinacja ku pełnemu życiu jest w istocie pragnieniem same-
go Boga. Przeżywając pustkę istnienia, człowiek poszukuje spełnienia  
i miłości w stworzeniu. Ten stan św. Augustyn nazywa invicta cupiditas 
– niezwyciężoną pożądliwością2. Człowiek lokuje wówczas swoje niezaspo-
kojone pragnienia w dobrach materialnych, karierze, sławie, prestiżu, 
seksie. Wspomniane sfery życia stają się obszarem, z których człowiek 
chce niejako wyssać szczęście, doświadczyć pewnego rodzaju zadawalają-
cej go rekompensaty po stracie Boga. 

W tę niezwyciężoną pożądliwość wpisuje się realizacja ludzkiej płcio-
wości. Seksualność po grzechu pierworodnym niejednokrotnie jest miej-

2 K. Knotz, Akt małżeński. Szansa spotkania z Bogiem i współmałżonkiem, Kraków 2001,  
s. 97. 



207Akt małżeński jako poznanie w świetle Katechez środowych Jana Pawła II

Studia Warmińskie 54 (2017)

scem „użycia” drugiej osoby. Wiedzie to do zniewolenia człowieka, zarówno 
tego, który chce drugiego „użyć”, jak i tego, który drugiego „używa”. Jak 
zauważa P. Góralczyk „Z tym zniewoleniem idzie też przyćmienie piękna, 
które ciało ludzkie posiada w swej męskości i kobiecości przenikniętej du-
chem. Wszystko to, co dotychczas stanowiło naturalne, somatyczne oraz 
seksualne elementy atrakcyjności we wzajemnych kontaktach mężczyzny 
i kobiet, teraz odsłoniło się jako siła autonomiczna, ogarniająca wyraz 
ducha i przeżycie daru osoby”3. Wraz z doświadczeniem grzechu pojawia 
się w sferze seksualnej zarówno u mężczyzny, jak i kobiety poczucie wsty-
du. Jakkolwiek po grzechu pierworodnym mężczyzna jako pierwszy do-
świadczył dojmującego wstydu swej nagości (por. Rdz 3, 10), to jednak to 
poczucie u kobiety wydaje się być silniejsze, bo jej człowieczeństwo jest 
bardziej narażone na uprzedmiotowienie. Pierwotny wstyd, którego do-
świadczył człowiek uświadomił mu, że jest on zagrożony w swej podmio-
towości i osobowej godności, że może zostać przez drugą osobę za-
właszczony i sprowadzony po poziomu przedmiotu użycia. To poczucie 
zagrożenia ujawnia się także w stosunku do oznak płciowości: męskości  
i kobiecości, bowiem to one mogą wywołać u drugiej osoby żądzę reifika-
cji – wykorzystania osoby jako przedmiotu egoistycznej przyjemności, 
podniesienia samooceny czy prokreacji oddzielonej od miłości. Oznaki 
płciowości, które ze swej pierwotnej natury są znakami komunii i daru 
z siebie, po grzechu pierworodnym stają się miejscami użycia drugiej 
osoby4. 

2.  Małżeńska komunia osób jako poznanie

Jan Paweł II w swych Katechezach środowych odsłania prawdę  
o pierwotnej niewinności człowieka. Papież podejmuje refleksję, której 
celem jest odsłonięcie najgłębszego, teologicznego sensu ludzkiego ciała 
rozpoznawalnego i doświadczanego przez człowieka przed upadkiem. 
Obok wielu tematów omawianych przez niego w ramach teologii ciała, 
jest także zagadnienie poznania i rodzenia5. Papież czyni to, odnosząc 
się do nauczania Chrystusa. Stwierdza: „Chrystus odwołując się do po-
czątku, przeprowadza nas niejako przez granicę pierwotnej niewinności 
człowieka i jego dziedzicznej grzeszności i pozwala nam szukać ciągłości  
i spójni miedzy tymi dwoma sytuacjami, przez które ukształtował się 

3 P. Góralczyk, Wychowawcza etyka seksualna, Ząbki 2000, s. 105. 
4 Y. Semen, Seksualność według Jana Pawła II, s. 92–93; K. Knotz, Akt małżeński, s. 97. 
5 Jan Paweł II, Katechezy Ojca Świętego Jana Pawła II. Teologia małżeństwa, Kraków 1999, 

s. 71 (dalej: TM). 



208 Ks. Antoni Jucewicz SVD

Nauki o rodzinie

dramat tego początku w objawieniu tajemnicy człowieka historycznemu 
człowiekowi”6. W czwartym rozdziale Księgi Rodzaju znajduje się opis 
pierwszego aktu małżeńskiego, poczęcia i narodzin dziecka (por. Rdz 4, 
1-2). W starszych przekładach biblijnych zbliżenie małżeńskie określane 
jest mianem poznania (Rdz 4,1)7. Odpowiada to użytemu w Księdze Ro-
dzaju semickiemu wyrażeniu jada. 

Sytuacja, w której mężczyzna i kobieta są w komunii jako jedno ciało 
została określona właśnie jako poznanie. W ten sposób odmienność płcio-
wa mężczyzny i kobiety, przez którą stają się jednym ciałem, została  
– zdaniem Jana Pawła II – „wprowadzona w wymiar właściwy dla 
osób”8. W tej teologicznej perspektywie dojścia do istoty tajemnicy płci, 
komunia osób wyrażona w akcie małżeńskim jest właśnie swoistego ro-
dzaju poznaniem. Termin ten wraz z jego teologiczno-personalistyczną 
interpretacją odsłania bowiem głębszą istotę aktu małżeńskiego. Akt 
małżeński aktualizuje miłość, rozumianą jako wzajemne, bezinteresow-
ne, bezwarunkowe, nieodwołalne i wzajemne oddanie się osób. Małżonko-
wie, przeżywający wzajemną komunię na poziomie ducha, wyrażaną języ-
kiem ciała, odkrywają głęboki poziom wzajemnej jedności. Jest to poziom, 
którego doświadczenie wykracza poza powierzchowność doznań zmysło-
wych i psychicznych odczuć. To poznanie jest związane z aktywnością 
sfery ducha człowieka ożywionego Duchem Świętym. Nie wyczerpuje jej 
przeżycie psychicznej bliskości i szeroki wachlarz doznań uczuciowych. 
Owe doznania nie są ostateczną miarą ich małżeńskiego zjednoczenia. 
Małżonkowie, którzy dzięki wierze dostrzegają Boga w akcie małżeńskim, 
doświadczają niejako echa miłosnej, a zarazem stwórczej mocy Boga. Dla-
tego miłość małżonków wyrażona aktem małżeńskim może być przeżywa-
na jako obecność Ducha Świętego w tym świętym akcie miłości i życia9. 

Jan Paweł II, rozwijając swą myśl na temat aktu małżeńskiego rozu-
mianego jako poznanie, stwierdza, że kobieta i mężczyzna, będąc jednym 
ciałem, doświadczają także sensu swojego ciała10. Są oni niejako jednym 
podmiotem aktu i przeżycia, chociaż w akcie miłości pozostają realnie 
odrębnymi podmiotami11. W ten sposób ciało i płeć wchodzą w strukturę 
tego poznania12. W tym kontekście płeć nie tylko konstytuuje somatyczną 
indywidualność osoby, ale równocześnie „określa jego osobową tożsamość 

  6 TM, s. 70.
  7 Tłumaczenie takie znajduje się na przykład w Piśmie Świętym w przekładzie ks. Jakuba 

Wujka. 
  8 TM, s. 71. 
  9 K. Knotz, Akt małżeński, s. 145. 
10 TM, s. 72. 
11 Ibidem.
12 Ibidem. 



209Akt małżeński jako poznanie w świetle Katechez środowych Jana Pawła II

Studia Warmińskie 54 (2017)

i zarazem osobową konkretność”13. Prowadzi to do „odkrycia sensu ludz-
kiego ciała w konstytutywnej dla niego męskości i kobiecości”14. Oznacza 
to nadanie osobowej treści biologicznej determinacji człowieka. Ciało  
i płeć przestają być bierne i statyczne, ale osiągają poziom właściwy dla 
osoby, niosąc ze sobą poznanie celu istnienia ludzkiego ciała. Ciało, bę-
dące osobą w swej widzialności, a jednocześnie będące mężczyzną lub 
kobietą, ujawnia swój oblubieńczy sens. Jest on tożsamy z celem osoby 
jako całości. Jest nim bycie darem z siebie. To niezwykle doniosła praw-
da. Miłość bowiem rozumiana jako dar z siebie jest dla osoby kwestią 
autoafirmacji. Bez tego wymiaru samoafirmacji człowiek nie spełniłby 
siebie jako człowiek. Urzeczywistnianie miłości, kształtowanie postawy 
komunijnej, postawy proegzystencjalnej, potwierdzane czynami afirmacji 
drugiego ja, jest warunkiem sine qua non samospełnienia się człowieka 
jako człowieka. Próba naruszenia tego porządku oznaczałaby zakwestio-
nowanie sensu osoby. Człowiek bowiem spełnia się tylko wtedy, gdy ko-
cha, gdy jest darem z siebie, gdy niejako odzwierciedla w swej naturze 
naturę Boga, który jest Miłością. Dlatego człowiek nie może ani zrozu-
mieć siebie, ani tym bardziej spełnić siebie bez miłości15. „Jego życie jest 
pozbawione sensu, jeśli nie objawi mu się Miłość, jeśli nie spotka się  
z Miłością, jeśli jej nie dotknie i nie uczyni w jakiś sposób swoją, jeśli nie 
znajdzie w niej żywego uczestnictwa”16. 

Człowiek zatem kierowany miłością żyje świadomością daru, składa-
jąc się w darze drugiej osobie17. We wzajemnej wymianie daru z siebie 
dokonuje się głębokie, bo angażujące całą osobę poznanie-doświadczenie 
siebie i wspólne odkrycie prawdy o kobiecie i mężczyźnie18. Papież ko-
mentuje to w następujący sposób: „poznanie […] wykracza poza granice 
podmiotu-przedmiotu, którym zdaje się być dla siebie mężczyzna i kobie-
ta, skoro poznanie wskazuje z jednej strony na poznającego, a z drugiej 
strony na poznawaną i poznaną (czy vice versa)”19. W akcie małżeńskim 
małżonkowie „odsłaniają się wzajemnie przed sobą tą szczególną głębię 
własnego ludzkiego ja”20, poprzez dar odmiennych płci. Wówczas w spo-
sób szczególny „kobieta jest poznawczo dana mężczyźnie, a on jej”21. Ko-
bieta, oddając się mężczyźnie i będąc przyjęta przez niego jako dar, 

13 TM, s.73. 
14 TM, s.72. 
15 T. Styczeń, Urodziłeś się, by kochać, Lublin 1993, s. 32. 
16 RH 10. 
17 K. Knotz, Akt małżeński. s. 229. 
18 J. Kupczak, Dar i komunia. Teologia ciała w ujęciu Jana Pawła II, Kraków 2006, s. 181. 
19 TM, s. 75.
20 TM, s. 72.
21 Ibidem. 



210 Ks. Antoni Jucewicz SVD

Nauki o rodzinie

uświadamia sobie własną tożsamość. Poznawszy ją odkrywa także powo-
łanie do bycia darem, wchodzi na drogę coraz pełniejszego dawania sie-
bie. Mężczyzna, przyjmując dar kobiety i składając się jej w darze, zostaje 
przez nią przyjęty. W ten sposób rozpoznaje swą naturę jako osoby-daru  
i powołanie do bycia ojcem22. Poprzez ten osobowy akt komunii małżeń-
skiej dokonuje się wzajemne objawienie dwojga: mężczyzna objawia ko-
bietę, oddając jej siebie, a kobieta objawia mężczyznę, przyjmując cało-
osobowy dar swego męża, a jednocześnie ten dar odwzajemniając. Stan 
ten upodabnia małżonków do Trójcy Świętej. W Niej bowiem Ojciec obja-
wia się w Synu, a Syn ukazuje działanie Ojca. W Trójcy Świętej Ojciec jest 
Miłością dającą się, Syn – Miłością otrzymaną i oddaną, a Duch Święty 
jest owocem tej miłosnej wymiany23. 

Wzajemne, bezwarunkowe, całoosobowe i nieodwołalne przyjęcie się 
małżonków jest – zdaniem Jana Pawła II – niejako „echem” miłosnego 
aktu Boga, którym to aktem Bóg kocha człowieka dla niego samego.  
W akcie komunii bowiem następuje przyjęcie drugiego, także w wymia-
rze ciała. Jest to przyjęcie, będące obrazem afirmacji człowieka przez 
Boga, który chciał go dla niego samego, jako kogoś jedynego i niepowta-
rzalnego, kogoś wybranego przez odwieczną Miłość24. Wyraża to głęboką 
afirmację osoby. „Afirmacja osoby to nic innego (bowiem) jak podjęcie 
daru, który poprzez wzajemność stwarza komunię osób, kontynuuje ją od 
wewnątrz, a równocześnie ogarnia nią i obejmuje całą zewnętrzność czło-
wieka, to znaczy to, co stanowi jego nagość, czystą i prostą nagość ciała 
w jego męskości i kobiecości”25.

3.  Rodzicielstwo jako sens poznania

W świetle nauczania Jana Pawła II poznanie, o jakim mówi Księga 
Rodzaju nie może być bierną akceptacją psychicznej, emocjonalnej i bio-
logicznej determinacji wyrażającej się w doświadczeniu płci. W istocie 
akt małżeński rozumiany jako poznanie prowadzi do odkrycia oblubień-
czego sensu własnego ciała. Jest to odkrycie wspólne i wzajemne, tak jak 
od początku wspólnym i wzajemnym jest życie mężczyzny i kobiety  
w świetle zamysłu Bożego26. 

22 K. Knotz, Akt małżeński, s.182–183. 
23 Y. Semen, Seksualność według Jana Pawła II, s. 68–69. 
24 TM, s. 56.
25 Ibidem.
26 TM, s. 74.



211Akt małżeński jako poznanie w świetle Katechez środowych Jana Pawła II

Studia Warmińskie 54 (2017)

Owo poznanie warunkuje rodzenie, miłość prowadzi do udzielenia 
życia. Rodzenie jest tą przestrzenią, w którą zarówno mężczyzna, jak  
i kobieta włączają swoje wzajemne poznanie27. W ten sposób komunia 
osób określona jako poznanie wchodzi w przestrzeń niejako „współstwa-
rzania”. Miłość warunkuje zaistnienie życia, relacja prowadzi do realno-
ści zaistnienia osoby. Jest to swoistego rodzaju transcendowanie pozna-
nia. Prawda ta ukazuje jeszcze jeden szczególny wymiar rodzicielstwa. 
Jest nim niejako uobecnienie istoty Boga w akcie ludzkim. Uczestnicze-
nie w istocie Boga, jaką jest miłość wiedzie do uczestnictwa w stwórczym 
akcie Boga – w stwarzaniu (pro-creatio). Stwarzanie to ma swój najwyż-
szy wymiar, chodzi bowiem o powołanie do życia człowieka. W ten spo-
sób miłość osiąga horyzont życia, a przestrzenią dla aktualizacji tego 
wymiaru prokreacji jest właśnie poznanie – komunia osób. 

Poznanie dokonujące się w ciele i poprzez ciało, w którym ujawnia 
się i jednocześnie realizuje osobowa i osobotwórcza kobiecość i męskość, 
prowadzi – jak naucza Jan Paweł II – „do odkrycia czystej podmiotowości 
daru, czyli realizacji siebie w darze”28. W tym kontekście niezawodnym 
kryterium czystości daru, jego pełni, a zarazem obecności Boga w relacji 
małżeńskiej jest stosunek do mogącego się począć dziecka. Dopóki akt 
małżeński w swej strukturze jest otwarty na stwórcze w nim działanie 
Boga, czyli na życie, dojrzewa komunia małżonków29. W przeciwnym ra-
zie stanowi pewnego rodzaju „kłamstwo ciała” i zaprzeczenie obecności 
Boga w tym akcie. W dojrzałej świadomości chrześcijańskich rodziców, 
każdy akt otwarty na życie, w istocie jest aktem zgody na plan rodziciel-
ski Boga w stosunku do danej rodziny30. 

Rodzicielstwo – ojcostwo i macierzyństwo – analizowane w płasz-
czyźnie osobowej jest niejako krystalizacją miłości osób. Wyrasta na fun-
damencie ich dojrzałego zjednoczenia31. Tkwi ono w całym bycie kobiety 
i mężczyzny32. Płodność jest wewnętrznym wymiarem dojrzałej, pełnej 
miłości33. W rodzicielstwie wyraża się naturalna skłonność bytu: to, że 
może on udzielać istnienia drugiemu, podobnemu sobie. Ta naturalna 
skłonność opisana jest łacińską sentencją: Bonum est diffusivum sui.  
W tej perspektywie można mówić o naturalnym, rodzicielskim pragnie-
niu dziecka, które to pragnienie ukazuje dynamizm człowieka ku prze-
kazywaniu swego istnienia drugiemu. 

27 TM, s. 75. 
28 Ibidem. 
29 K. Knotz, Akt małżeński, s. 226–227. 
30 Ibidem, s. 227. 
31 K. Wojtyła, Miłość i odpowiedzialność, Lublin 1986, s. 231. 
32 Ibidem. 
33 J. Bajda, Akt małżeński w nauczaniu Kościoła, Chrześcijanin w świecie 162 (1987), nr 3, 

s. 41. 



212 Ks. Antoni Jucewicz SVD

Nauki o rodzinie

Rodzicielstwo ma szczególne znamię doskonałości duchowej. Polega 
ono bowiem zawsze na jakimś rodzeniu nie tylko sensie cielesnym, ale 
także duchowym. Rodzicielstwo duchowe charakteryzuje dojrzałość we-
wnętrzną mężczyzny i kobiety. Działanie ducha stoi bowiem poza zasię-
giem płci, chociaż wyraża się poprzez płeć. Rodzicielstwo duchowe jako 
wyraz dojrzałości ludzkiej mężczyzny i kobiety jest celem, do którego 
powołany jest każdy człowiek, również poza małżeństwem. Człowiek 
wówczas w sposób szczególny uzyskuje podobieństwo do Boga-Stwórcy, 
ponieważ Bóg jest pierwowzorem i szczytem każdego ojcostwa i macie-
rzyństwa34. Świadomość działania Boga w akcie małżeńskim otwiera 
małżonków na wymiar tajemnicy stwórczego działania Boga i świętości 
życia. Prowadzi to do głębokiego spojrzenia na dziecko. Widziane jest ono 
jako dar Boga zrodzony w komunii małżeńskiej mężczyzny i kobiety, bę-
dący ciałem z ich ciał. Jest to dar tak ważny i cenny, że zawsze i bez-
względnie godny przyjęcia i miłości. 

4.  Macierzyństwo w perspektywie poznania

Analiza poznania dokonująca się w akcie małżeńskim ukazała ko-
munijny i prokreacyjny wymiar owego poznania. Poznającym jest męż-
czyzna, a kobieta jest poznawaną. W akcie komunii małżeńskiej 
mężczyzna potwierdza znaczenie istnienia kobiety jako tej, która wydaje 
życie. W tym kontekście płciowa konstytucja kobiety odsłania głębię jej 
kobiecości – dawanie życia35. Kobieta wobec mężczyzny staje się matką, 
podmiotem ludzkiego życia. W niej poczyna się i rozwija życie. Z niej 
przychodzi na świat w akcie narodzin dziecko. Za Janem Paweł II można 
powiedzieć, że najgłębsza tajemnica kobiecości ujawnia się poprzez ma-
cierzyństwo36. 

Kobiecość w boskim zamyśle zawiera w sobie potencjalność na rzecz 
przekazywania życia. Odmienna od mężczyzny (aż do najgłębszych de-
terminant biofizjologicznych) konstytucja kobiety, we wszystkich przeja-
wach jej istnienia ukierunkowana jest na dawanie życia i jego ochronę37. 
„Macierzyństwo ujawnia tę konstytucje od wewnątrz jako szczególną po-
tencjalność całego ustroju kobiecego, który ze stwórczą zaiste precyzją 

34 K. Wojtyła, Miłość i odpowiedzialność, s. 233. 
35 TM, s. 74. Zaistnienie ludzkiego życia w łonie kobiety dokonuje się za sprawą mężczyzny. 

Mężczyzna jawi się jako ten, który udzielając daru z siebie, współuczestniczy w dawaniu życia.  
W ten sposób objawia się także tajemnica mężczyzny, jako ojca, a zarazem ujawnia się ojcowskie 
znaczenie jego ciała. 

36 TM, s. 74. 	
37 TM, s. 75.



213Akt małżeński jako poznanie w świetle Katechez środowych Jana Pawła II

Studia Warmińskie 54 (2017)

służy poczęciu i zrodzeniu człowieka za sprawą mężczyzny”38. Pierwsza 
niewiasta, Ewa – w chwili, gdy objawiła się macierzyńska dojrzałość jej 
ciała – stwierdza: „otrzymałam mężczyznę od Pana” (Rdz 4, 1). Stwier-
dzenie to – według Jana Pawła II – wyraża teologiczną głębię kobiecości: 
wydawanie na świat życia. Ciało kobiety jest miejscem zaistnienia nowe-
go człowieka39. „W jej łonie […] poczęty człowiek przybiera swój ludzki 
kształt, zanim zostanie wydany na świat”40. 

Biofizjologiczna konstytucja kobiety ma swoje promieniowanie na 
cały jej osobowy i duchowy wymiar, który wyraża się szczególną wrażli-
wością na drugiego, a zwłaszcza na poczęte i zrodzone dziecko. Macie-
rzyństwo w sensie osobowym wiąże się z bezinteresownym darem z sie-
bie. Poprzez to obdarowanie matka otwiera się na tego, wobec którego 
jest darem. Otwiera tym samym perspektywę swej natury – obdarowa-
nie życiem i istnienie dla drugiego41. Dlatego „macierzyństwo zawiera  
w sobie szczególne obcowanie z tajemnicą życia, które dojrzewa w łonie 
kobiety. [...] Ten jedyny sposób obcowania z nowym kształtującym się 
człowiekiem stwarza z kolei takie odniesienie do człowieka — nie tylko 
do własnego dziecka, ale do człowieka w ogóle — które głęboko charakte-
ryzuje całą osobowość kobiety”42. Do natury matki należy to, że przyjmu-
je ona i „nosi w sobie innego człowieka, pozwala mu wzrastać i czyni mu 
miejsce w swoim wnętrzu, szanując go w jego inności”43. Można powie-
dzieć, że „macierzyństwo przypomina rodzaj sakramentu. Jest bowiem 
znakiem stwórczej miłości Bożej, miłość tę w sobie zawiera i przekazuje 
ją stwarzanej istocie”44. Owa macierzyńska miłość o znamionach sakra-
mentalnych zawiera w sobie szeroki wachlarz afirmacji życia i promocji 
osoby. 

 5.  Dziecko jako owoc poznania

Poznanie dokonujące się w komunii małżeńskiej prowadzi do odkry-
cia tajemnicy osoby, będącej owocem miłości małżonków. Osoba dziecka 
jawi się jako pewnego rodzaju synteza ich miłości, ale także jako wspól-
ny obraz małżonków. W ten sposób komunia małżonków odnajduje swój 

38 TM, s. 75. 
39 TM, s. 76.
40 Ibidem. 
41 E. Ozorowski (red.), Słownik małżeństwa i rodziny, Warszawa–Łomianki 1999, s. 220. 
42 MD 18. 
43 EV 99. 
44 Cz. Bartnik, Próba teologii o matce kapłana, w: H. Weryński (red.), Sylwetki matek kapła-

nów, Poznań–Warszawa 1981, s. 700.



214 Ks. Antoni Jucewicz SVD

Nauki o rodzinie

żywy obraz w osobie dziecka, które jest świadectwem ich wzajemnej mi-
łości, ale także ciałem z ich ciała. Wydaje się, że to pewnego rodzaju 
nowe objawienie tajemnicy stworzenia, które dokonuje się w przestrzeni 
komunii osób. „Rodzenie sprawia, że mężczyzna i kobieta (jego żona) po-
znają się wzajemnie w tym trzecim, który jest z nich obojga. W konse-
kwencji owo poznanie staje się odkryciem, poniekąd odkryciem w świecie 
widzialnym nowego człowieka, w którym tamci oboje – mężczyzna i ko-
bieta – rozpoznają na nowo siebie, swoje człowieczeństwo, swój żywy ob-
raz. W to wszystko, co bierze się poniekąd z determinacji obojga przez 
ciało i płeć, poznanie wpisuje taką oto żywą, realną treść”45. 

Tak rozumiane poznanie oznacza w najwyższym stopniu spełnienie 
małżeństwa, „swoiste consumatum, jakby dojście do kresu ukrytej w so-
matycznych możliwościach mężczyzny i kobiety przedmiotowości ciała,  
a zarazem przedmiotowości człowieka, który jest tym ciałem”46.

Komplementarność, a zarazem jednorodność somatyczna mężczyzny 
i kobiety, która znalazła swój szczególny wyraz w stwierdzeniu: kość  
z moich kości, ciało z mego ciała (Rdz 2, 23) potwierdza się w słowach 
pierwszej matki: „Urodziłam człowieka!”47. Towarzyszy jej pełna świado-
mość tajemnicy stworzenia, która odnawia się ludzkim rodzeniu. Ewa 
ma również głęboką świadomość stwórczej inicjatywy i decydującego 
udziału Boga w małżeńskiej komunii życiotwórczej: Otrzymałam […] od 
Pana (Rdz 4, 1)48. W tej perspektywie ujawnia się doniosła prawda o ro-
dzeniu się człowieka: odtwarza się obraz Boga według praw ciała49. Pa-
pież komentuje tę prawdę następująco: „W tym zrodzonym z kobiety-ro-
dzicielki za sprawą mężczyzny-rodzica nowym człowieku odtwarza się 
ten sam za każdym razem obraz Boga”50. Skoro Bóg jest źródłem istnie-
nia, do Jego istoty należy istnienie, toteż kobieta i mężczyzna, przez ko-
munię, do której zostali powołani w małżeństwie, wspólnie stanowią ob-
raz Boga, ponieważ stanowią obraz życia, które powstaje w przestrzeni 
miłości51. Tak jak Bóg sprawia życie przez wylanie swej trynitarnej 
Istoty (Miłości), tak rodzice udzielają życia, będącego niejako wylaniem 
ich miłości i komunii. W ten sposób sprawiają, że na świat przychodzi 
człowiek – kolejny, niepowtarzalny obraz Boga52. „Gdy w małżeńskiej 

45 TM, s. 75.
46 Ibidem. 
47 Ibidem. 
48 TM, s. 76. 
49 Ibidem. 
50 Ibidem. 
51 Y. Semen, Duchowość małżeńska według Jana Pawła II, tłum. S. Filipowicz, Poznań 2011, 

s. 99. 
52 Ibidem.



215Akt małżeński jako poznanie w świetle Katechez środowych Jana Pawła II

Studia Warmińskie 54 (2017)

jedności dwojga rodzi się nowy człowiek, to przynosi on z sobą na świat 
szczególny obraz i podobieństwo Boga samego”53 – naucza Jan Paweł II 
w Liście do rodzin. Konkludując, Jan Paweł II stwierdza, że jedność ko-
biety i mężczyzny, która sprawia, że oboje poznają siebie w tej wspólno-
cie-komunii osób, będąc jednym ciałem w sposób specyficzny konstruuje 
człowieczeństwo w tym sensie, że potwierdza się i odnawia istnienie 
człowieka jako obrazu Boga54. 

Dziecko jest szczególnym znakiem komunii małżonków, nawet wte-
dy, gdy wspólnota małżeńska ulega deformacji czy wręcz całkowitej 
dezintegracji, gdy przestaje istnieć. Dziecko jest i pozostaje nienaruszal-
nym znakiem pierwotnej komunii małżeńskiej. Zostając poczęte i „przy-
chodząc na świat” stanowi ono źródło radości. Owa radość przywodzi na 
myśl doświadczenie pierwotnej komunii. Z tej racji, przychodzące na 
świat dziecko umacnia, a niekiedy nawet ocala komunię małżeńską. Ile-
kroć bowiem miłość ludzka słabnie, osłabiona przez zamknięcie na źródło 
miłości – Boga, a małżeństwo przeżywa kryzys, nawet stoi na skraju 
rozbicia, a małżonkowie decydują się pozostać razem z powodu dziecka, 
to dzieje się tak, ponieważ dziecko jest dowodem, a zarazem obrazem 
łączącej kiedyś jego rodziców komunii. W tej perspektywie dziecko jest 
niejako ostatnim bastionem, ostatnią linią obrony miłości małżonków. 
Staje się ono obrońcą „ginącej miłości, ostatecznym miłosierdziem zesła-
nym jej na ratunek”55. 

6.  Poznanie-rodzenie w perspektywie eschatologicznej

Mężczyzna i kobieta w spotkaniu, będącym komunią osób, rodzą no-
wego człowieka podobnego im. Jan Paweł II owo rodzenie nazywa „bra-
niem na nowo w posiadanie człowieczeństwa”56. W ten sposób mężczy-
zna i kobieta wyrażają swą rodzicielską dojrzałość, „wyprowadzając je  
z siebie, ze swego człowieczeństwa, z przedziwnej męskiej-kobiecej doj-
rzałości swych ciał, a wreszcie przez cały ciąg ludzkich poczęć i narodzin 
od początku – z samej tajemnicy stworzenia”57. Jednak ów cykl pozna-
nia-rodzenia po grzechu pierworodnym poddany został doświadczeniu 
cierpienia i śmierci. Perspektywa śmierci zwiastuje koniec dotychczaso-
wego istnienia, niejednokrotnie napawając lękiem przed niepewnością 

53 GS 9. 
54 TM, s. 76. 
55 Y. Semen, Duchowość małżeńska według Jana Pawła II, s. 100. 
56 TM, s. 77.
57 TM, s. 78.



216 Ks. Antoni Jucewicz SVD

Nauki o rodzinie

przyszłości. „Horyzont śmierci rozpościera się nad całą perspektywą 
ludzkiego życia na ziemi – życia, które zostało włączone w ów pierwotny, 
biblijny cykl poznania-rodzenia”58. W perspektywie eschatologicznej po-
czucie sensu ciała, jak również poczucie rodzicielskiego sensu ciała styka 
się z doświadczeniem śmierci. Moc stwórczego działania Boga, które 
ujawnia się i aktualizuje w rodzicielskim akcie miłości, poczęcia i rodze-
nia pozwala jednak wznieść się ponad horyzont śmierci. Zmartwych-
wstanie wierzących w Chrystusie odpowiadać będzie nowemu sposobowi 
istnienia i całkiem nowemu stanowi uduchowienia ciała. Duch będzie 
sprawował władzę w sposób całkowicie odmienny niż ma to miejsce  
w doczesności59. W tym kontekście można mówić o mocy życia zrodzone-
go z miłości wobec doświadczenia śmierci. Ta paschalna nieustępliwość 
życia objawia się także w rodzeniu, które w swej najgłębszej istocie jest 
otwieraniem się na życiodajną moc Boga. Racją i drogą „tej nieustępliwo-
ści życia, która objawia się w rodzeniu […] (jest) poznanie, gdzie czło-
wiek przekracza samotność swej istoty i wciąż się na nowo zdobywa na 
jej afirmację w drugim. Oboje zaś – mężczyzna i kobieta – w nowym 
człowieku”60. W tej perspektywie rodzicielstwo jest zapowiedzią przedłu-
żenia własnej egzystencji61. Kiedy każde z rodziców zakończy swe ziem-
skie istnienie przez śmierć ciała, będzie nadal żyło ich dziecko, ikona ich 
miłości i komunii, ciało z ich ciała. Będzie żył człowiek, który został 
przez nich uformowany wewnętrznie i, przez fakt ciała, zewnętrznie62. 

Poznanie małżonków ma jeszcze jeden szczególny wymiar w perspek-
tywie eschatologicznej. Małżonkowie muszą bowiem zmierzyć się z fak-
tem, że zazwyczaj jedno z nich umiera, a drugi żyje we wdowieństwie. 
Wdowieństwo jest stanem, w którym dokonuje się oczyszczenie sfery 
zmysłów i uczuć. Jeden ze współmałżonków pozbawiony zostaje obecno-
ści ukochanej osoby – jego/jej odruchów czułości, rozmowy czy wspólnej 
modlitwy. Wdowieństwo jest jednak także stanem komunii – komunii 
duchowej. Wiele osób, które doświadczały wdowieństwa zaświadcza, że 
owa wspólnota małżeńska jest bardziej duchowa, a przez to w pewnym 
sensie silniejsza. Takie świadectwo dał Jean Guitton, mówiąc, że we wdo-
wieństwie dochodzi do głosu komunia zawarta w prawdzie wiary o obco-
waniu świętych63. Śmierć rozdziela małżonków fizycznie, ale ustanawia 
między nimi nową więź. Wydaje się, że taka komunia jest profetyczną 
zapowiedzią wiary w zmartwychwstanie. Można powiedzieć, że tak rozu-

58 TM, s. 79. 
59 Y. Semen, Seksualność według Jana Pawła II, s. 120. 
60 TM, s. 80.
61 K. Wojtyła, Miłość i odpowiedzialność s. 232. 
62 Ibidem. 
63 Y. Semen, Duchowość małżeńska według Jana Pawła II, s. 79. 



217Akt małżeński jako poznanie w świetle Katechez środowych Jana Pawła II

Studia Warmińskie 54 (2017)

miana wspólnota małżeńska jest najbardziej dojrzałą formą miłości mał-
żeńskiej, która rozpościera się poza granice śmierci, a jednocześnie jest 
zapowiedzią zmartwychwstania ciał, które nastąpi wraz z paruzją. To 
zmartwychwstanie będzie oznaczało pełną realizacją człowieczeństwa 
przez urzeczywistnienie cielesno-duchowego bytu człowieka. Zmartwych-
wstanie będzie urzeczywistniać pełną komunię z Bogiem64.

Zakończenie

Teologia katolicka ukazuje małżeństwo jako wspólnotę miłości i ży-
cia, ustanowioną przez Boga. Małżeństwo chrześcijan jest nadto relacją 
podniesioną do rangi sakramentu. Teologia ciała Jana Pawła II rzuca 
nowe światło na znaczenie i godność ciała ludzkiego oraz aktu małżeń-
skiego. Chociaż myśl papieska stanowi przełom w refleksji nad ludzką 
seksualnością, to jednak nadal pozostaje mało rozpowszechniona. Fakt 
ten zauważa znany katolicki publicysta i teolog George Weigel stwier-
dzając, że „niewielu współczesnych teologów podjęło wyzwanie, jakie im-
plikuje ta radykalna propozycja. Jeszcze mniej księży porusza te tematy 
w kazaniach. Niewielki, wręcz mikroskopijny procent katolików wie, że 
istnieje teologia ciała. Dlaczego? Jednym z powodów jest kondensacja 
materiału przedstawionego przez Jana Pawła II – konieczne są komen-
tarze, które potrafiłyby przełożyć jego myśli za pomocą łatwiejszych kate-
gorii i łatwiejszego języka”65. 

W kontekście wskazań i oczekiwań wyrażonych przez G. Weigla zo-
stał napisany niniejszy artykuł. Stanowi on jedną z wielu prób przekaza-
nia myśli Jana Pawła II na temat teologii ciała. Omówionym aspektem 
papieskiej refleksji był akt małżeński rozumiany jako poznanie.

 
AKT MAŁŻEŃSKI JAKO POZNANIE W ŚWIETLE  

KATECHEZ ŚRODOWYCH JANA PAWŁA II

W niniejszym artykule została podjęta próba analizy aktu małżeńskiego rozumia-
nego jako poznanie w świetle nauczania Jana Pawła II zawartego w Katechezach 
środowych. Omówiono następujące aspekty tego zagadnienia: seksualność w kontek-
ście grzechu pierworodnego, małżeńską komunię osób jako poznanie, rodzicielstwo 

64 Ibidem, s. 79–80. 
65 G. Weigel, Świadek nadziei. Biografia Papieża Jana Pawła II, tłum. M. Tarnowska i inni, 

Kraków 2000, s. 433, cyt. za Y. Semen, Seksualność według Jana Pawła II, s. 15–16. 

(STRESZCZENIE)



218 Ks. Antoni Jucewicz SVD

Nauki o rodzinie

jako sens poznania, macierzyństwo w perspektywie poznania oraz poznanie-rodzenie 
w perspektywie eschatologicznej. W świetle podjętych analiz akt małżeński wyraża 
całoosobowe, wzajemne obdarowanie się małżonków. Komunia małżeńska objawia ob-
lubieńczy sens ich ciał. Wzajemne, bezwarunkowe i nieodwołalne przyjęcie się małżon-
ków jest niejako echem miłosnego aktu Boga, który ukochał człowieka dla niego same-
go. W akcie komunii dokonuje się głęboka afirmacja osoby. Miłość małżeńska 
realizowana w akcie małżeńskim towarzyszy przekazywaniu życia dziecku. Relacja 
małżonków prowadzi do realności zaistnienia osoby. Poznanie dokonujące się w komu-
nii małżeńskiej wiedzie także do odkrycia tajemnicy osoby, będącej owocem miłości 
małżonków. Osoba dziecka jawi się jako pewnego rodzaju synteza ich miłości, ale tak-
że jako wspólny obraz małżonków. Moc stwórczego działania Boga, które ujawnia się  
i aktualizuje w rodzicielskim akcie miłości i poczęcia wykracza poza horyzont śmierci. 
Paschalna nieustępliwość życia objawia się także w rodzeniu, które w swej najgłębszej 
istocie jest otwieraniem się na życiodajną moc Boga. 

MARITAL ACT AS THE ACT OF THE CONJUGAL KNOWLEDGE 
WEDNESDAY CATECHESIS OF JOHN PAUL II

The author of this essay examines a series of short talks on marital act delivered 
by John Paul II on his Wednesday Catechesis, where the pope described it as the act 
of the conjugal knowledge. The essay includes the following themes: sexuality in the 
context of the original sin; marital union of persons as knowledge; parenthood as the 
sense of knowledge; motherhood in the perspective of knowledge; knowledge-labour in 
the eschatological perspective. Marital act implies a mutual gift of the whole person. 
Conjugal union between man and woman reveals the sense of their bodies as those of 
the husband and the wife. Mutual, unconditional and irrevocable acceptance echoes, 
as it were, the loving act of God towards them. God loves man for his own sake. Com-
munion between spouses stimulates their deep mutual affirmation. Marital love, reali-
sed in the marital act, is the act of procreation. Marital relationship gives rise to the 
reality of another person. Conjugal knowledge leads to the unveiling of the mystery of 
another person, the fruit of the love between the spouses. The child appears as a kind 
of the synthesis of their love, and the shared image of the spouses. God reveals His 
creative power in the marital act of love and conception, and then extends it far bey-
ond the horizons of death. The innermost sense of childbirth lies in the opening up to 
the life-giving power of God. In that, it demonstrates the Paschal tenacity of life.

(SUMMARY)



NAUKI O RODZINIE

Anna Zellma
Wydział Teologii
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

Kształcenie na kierunku nauki o rodzinie  
w kontekście współczesnej polskiej polityki 

społecznej

 
Słowa kluczowe:  kształcenie, nauki o rodzinie, pedagogika, polityka społeczna, studia.

Keywords: 	 education, family studies, pedagogy, social policy, studies.

Zgodnie z obowiązującym prawem, coraz więcej polskich uczelni wyż-
szych w swojej ofercie kształcenia na stopień licencjata i magistra oferu-
je studia na kierunku nauki o rodzinie, a w ramach tego kierunku różne 
specjalności1. Ta oferta edukacyjna jest ciągle rozwijana i dostosowywa-
na do potrzeb wynikających z polityki społecznej państwa. Przyszłość 
kierunku nauk o rodzinie zależy od dobrze przygotowanych programów 
studiów oraz od jakości kształcenia. Chodzi tu o taką ofertę kształcenia, 
która nie tylko będąc odpowiedzią na wyzwania polityki społecznej, 
stworzy studentom możliwość zdobycia odpowiednich kwalifikacji zawo-
dowych, niezbędnych w odnalezieniu się na rynku pracy i podjęciu ak-
tywności zawodowej.

Adres/Adresse: prof. dr hab. Anna Zellma, Katedra Teologii Pastoralnej i Katechetyki, Uniwersy-
tet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, ul. Hozjusza 15, 11-041 Olsztyn, anna.zellma@uwm.edu.pl.

1 Przykładowo wymienić można tu kierunek nauk o rodzinie prowadzony na: Wydziale Teo-
logii Katolickiego Uniwersytetu Jana Pawła II, Wydziale Nauk Politycznych i Stosunków Mię-
dzynarodowych Uniwersytetu Warszawskiego, Wydziale Nauk Społecznych Uniwersytetu Papie-
skiego Jana Pawła II w Krakowie, Wydziale Pedagogicznym Uniwersytetu Rzeszowskiego, 
Wydziale Studiów nad Rodziną Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, 
Wydziale Teologicznym Uniwersytetu Mikołaja Kopernika w Toruniu, Wydziale Teologicznym 
Uniwersytetu Opolskiego, Wydziale Teologicznym Uniwersytetu Szczecińskiego, Wydziale Teolo-
gicznym Uniwersytetu Śląskiego w Katowicach, Wydziale Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Ma-
zurskiego w Olsztynie. Zob. Studia na kierunku nauki o rodzinie, http://www.studia.net/nauki-o-
-rodzinie (10.01.2017). 

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



220 Anna Zellma

Nauki o rodzinie

W związku z powyższym pojawiają się pytania: jak przedstawia się 
oferta kształcenia prowadzonego przez wyższe uczelnie na kierunku na-
uki o rodzinie? oraz na ile jest ona dostosowana do współczesnej polityki 
społecznej w Polsce? Poszukując na nie odpowiedzi, za punkt wyjścia 
przyjęto wyjaśnienie terminów „nauki o rodzinie” i „polityka społeczna” 
oraz wskazanie najważniejszych obszarów współczesnej polskiej polityki 
społecznej. Uwzględniając integralne powiązanie kierunku nauki o rodzi-
nie z dziedziną nauk teologicznych, analizie poddano ofertę kształcenia 
w zakresie familiologii na Wydziale Studiów nad Rodziną UKSW w War-
szawie oraz na wydziałach teologii i teologicznych w polskich publicznych 
uczelniach wyższych2. Na tej podstawie podjęta została próba oceny ofer-
ty kształcenia na kierunku nauki o rodzinie w zestawieniu ze współcze-
sną polityką społeczną w Polsce.

Wyjaśnienie terminologii

We współczesnej literaturze przedmiotu daje się zauważyć wzrost 
opracowań z zakresu familiologii3. Badacze upowszechniają teoretyczne 
i empiryczne prace naukowe dotyczące małżeństwa i rodziny4. Najczę-
ściej rozpatrują je w powiązaniu z różnymi aspektami życia społecznego, 
przemianami kulturowymi, przeobrażeniami społeczno-gospodarczymi  
w społeczeństwie polskim i europejskim oraz z duszpasterstwem, prakty-
ką opiekuńczo-wychowawczą i edukacyjną5. Sporadycznie definiują „nauki 
o rodzinie”6. Częściej natomiast zwracają uwagę na właściwe rozumienie 
„polityki społecznej”7.

W niniejszym przedłożeniu przez „nauki o rodzinie” rozumie się dys-
cyplinę naukową, wyodrębnioną w obszarze i w dziedzinie nauk humani-

2 Z uwagi na ograniczenia formalne pominięte zostaną oferty kształcenia w niepublicznych 
uczelniach wyższych oraz na innych niż teologiczne wydziałach. Wyjątek stanowi tu Wydział Stu-
diów nad Rodziną Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, który ma boga-
tą tradycję naukowo-dydaktyczną w dyscyplinie nauki o rodzinie.

3 Zob. np. Polska Bibliografia Naukowa, https://pbn.nauka.gov.pl/sedno-webapp/ (10.01.2017).
4 Ibidem.
5 Ibidem.
6 Zob. np. K. Majdański, Nauki o rodzinie w służbie ewangelizacji, Warszawa 1995; A. Ma-

zan, Nauka w służbie rodziny, Studia nad Rodziną 3 (1999), nr 1, s. 133–142; T. Mazan, Przed-
miot formalny nauk o rodzinie w ujęciu interdyscyplinarnym, Studia nad Rodziną 16 (2012),  
nr 1–2, s. 87–107.

7 Zob. np. M. Duda (red.), Rodzina wobec zagrożeń, Kraków 2008; M. Kubiak (red.), Polityka 
społeczna wobec wyzwań i zmian zachodzących we współczesnym świecie, Gdańsk–Radom 2014; 
J. Orczyk, Polityka społeczna: uwarunkowania i cele, Poznań 2012; M. Skinder, Polityka społecz-
na: wybrane aspekty, Bydgoszcz 2009.



221Kształcenie na kierunku nauki o rodzinie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

stycznych, która ma charakter interdyscyplinarny8. Tak w jej teoretycz-
nych założeniach, jak i w praktyce badawczej, naukowa refleksja o ro- 
dzinie ściśle wiąże się z teologią. Zdaniem Kazimierza Majdańskiego, 
prekursora nauk o rodzinie w Polsce, ta dyscyplina wiedzy „w swoich 
podstawowych zrębach [...] ma charakter teologiczny, ponieważ jest in-
spirowana Objawieniem”9 i wyraźnie zorientowana pastoralnie10. Co 
ważne, w naukach o rodzinie istotną rolę spełnia realizm umiarkowa-
ny. Kluczowe są tu kategorie: „wspólnota osób” i „dobro wspólne”11. Sta-
nowią one podstawę do rozumienia rodziny oraz analizowania przez 
przedstawicieli nauk humanistycznych, społecznych, ekonomicznych, 
medycznych i prawnych, różnych zagadnień z zakresu familiologii. Wła-
śnie owa interdyscyplinarność jest wyzwaniem dla familiologów, zarówno 
w obszarze prowadzonych badań naukowych, jak i aktywności dydaktycz-
nej, ukonkretnionej w kształceniu studentów kierunku nauki o rodzi-
nie12. Zatem przedstawiciele teologii, filozofii, psychologii, pedagogiki, so-
cjologii, nauk prawnych, medycyny, którzy zajmują się problematyką 
małżeństwa i rodziny, „muszą być świadomi, że [...] badają organiczną 
całość, nie zaś wybrane jej przejawy i oderwane od kontekstu fenome-
ny”13. W efekcie tak prowadzonych badań może dojść nie tylko do wielo-
aspektowego analizowania poszczególnych wyników badań z zakresu fa-
miliologii, ale również do zbliżenia stanowisk i integracji wiedzy  
w naukach o rodzinie. To z kolei sprzyja tworzeniu specjalności kształce-
nia na kierunku nauki o rodzinie, których ukończenie gwarantuje uzy-
skanie rzetelnych kwalifikacji zawodowych.

W kontekście powyższego rozumienia nauk o rodzinie warto doprecy-
zować termin „polityka społeczna”. Najogólniej oznacza on „działalność 
państwa, samorządów [związków zawodowych – A.Z.] i organizacji poza-
rządowych, której celem jest m.in. wyrównanie drastycznych różnic so-
cjalnych między obywatelami, dawanie im równych szans i asekurowa-
nie przed skutkami ryzyka socjalnego”14, a także poprawa ogólnych 
warunków pracy i bytu oraz sytuacji społeczno-kulturowej każdego 

  8 Rozporządzenie Ministra Nauki i Szkolnictwa Wyższego z dnia 8 sierpnia 2011 r. w spra-
wie obszarów wiedzy, dziedzin nauki i sztuki oraz dyscyplin naukowych i artystycznych. Załącz-
nik do rozporządzenia Ministra Nauki i Szkolnictwa Wyższego z dnia 8 sierpnia 2011 r., Dz.U. 
2011, nr 179, poz. 1065.

  9 Cyt. za: T. Mazan, Przedmiot formalny nauk o rodzinie w ujęciu interdyscyplinarnym, s. 99; 
por. K. Majdański (red.), Nauki o rodzinie w służbie ewangelizacji, s. 64. 

10 Ibidem. 
11 Cyt. za: T. Mazan, Przedmiot formalny nauk o rodzinie w ujęciu interdyscyplinarnym, s. 99.
12 Ibidem. 
13 Ibidem, s. 100.
14 K. Rychlicka-Maraszek, Polityka społeczna, w: T. Pilch (red.), Encyklopedia pedagogiczna 

XXI wieku, t. 4, Warszawa 2005, s. 539. 



222 Anna Zellma

Nauki o rodzinie

mieszkańca poprzez zaspokojenie podstawowych potrzeb społecznych 
i indywidualnych15. Działania te powinny obejmować wszystkie grupy 
społeczne, a zwłaszcza rodzinę, oraz przyczyniać się do usuwania wszel-
kich nierówności społecznych, ochrony socjalnej, ładu społecznego i inwe-
stowania w człowieka, a przez to wnosić znaczący wkład w zrównoważony 
rozwój16. Właściwie realizowana polityka społeczna bazuje na odpowied-
nio przygotowanych rządowych i wojewódzkich programach oraz strate-
giach (np. rozwoju polityki społecznej, rozwoju kapitału ludzkiego). Przy-
czynia się do sprawnego i efektywnego funkcjonowania społeczeństwa. 
W jej realizację zaangażowane są różne instytucje, które zatrudniają 
pracowników posiadających odpowiednie kwalifikacje do wykonywania 
zadań z obszaru polityki społecznej17. Kierunki polityki społecznej w Pol-
sce stanowią zatem ważny punkt odniesienia w tworzeniu nowych 
specjalności w obszarze kształcenia na kierunku nauki o rodzinie.

Najważniejsze obszary współczesnej polityki społecznej  
w Polsce

Obecnie daje się zauważyć intensyfikację długofalowych działań podej-
mowanych przez państwowe i niepubliczne (pozarządowe) podmioty poli-
tyki społecznej w Polsce na rzecz zaspokojenia potrzeb obywateli w zakre-
sie polityki społecznej oraz rozwiązywania problemów społecznych18. 
Zarówno podmioty ustawodawcze, jak i wykonawcze, kontrolne i sądowni-
cze oraz stowarzyszenia, zrzeszenia, wspólnoty kościelne, związki, instytu-
cje rynkowe, fundacje angażują się w działania, których celem jest popra-
wa warunków życia i pracy obywateli Polski, zapewnienie bezpieczeństwa 
socjalnego i ładu społecznego oraz zaspokojenie niezbędnych potrzeb społe-
czeństwa19. Chodzi tu przede wszystkim o „umożliwianie przezwycięża-
nia trudnych sytuacji życiowych tym, którzy nie są w stanie sami ich 
pokonać, wykorzystując własne uprawnienia, zasoby i możliwości”20 oraz 

15 Ibidem. 
16 Zob. szerzej o tym np. w: M. Grewiński, Wielosektorowa polityka społeczna: o przeobraże-

niach państwa opiekuńczego, Warszawa 2009; J. Mazur (red.), Polityka społeczna wobec „rzeczy 
nowych”: 25-lecie encykliki Centesimus annus św. Jana Pawła II, Kraków 2016. 

17 K. Rychlicka-Maraszek, Polityka społeczna, s. 539 i nn.
18 Zob. np. aktualne informacje na stronie internetowej: Ministerstwo Rodziny, Pracy i Poli-

tyki Społecznej, https://www.mpips.gov.pl/ (1.02.2017). 
19 Szczegółowo na ten temat zob. np. w: G. Firlit-Fresnak, M. Szylko-Skoczny, Polityka spo-

łeczna: podręcznik akademicki, Warszawa 2009; Głąbicka, Polityka społeczna, w: A. Kosztowniak, 
M. Sobol (red.), Współczesna polityka gospodarcza, Warszawa 2016, s. 343–362. 

20 Ministerstwo Rodziny, Pracy i Polityki Społecznej, Pomoc społeczna, https://www.mpips.
gov.pl/pomoc-spoleczna/ (20.01.2017).



223Kształcenie na kierunku nauki o rodzinie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

„zapobieganie trudnym sytuacjom życiowym przez odejmowanie działań 
zmierzających do usamodzielnienia osób i rodzin oraz ich integracji ze 
środowiskiem”21, a przez to do stwarzania warunków bytowych odpowia-
dających godności człowieka22.

Działania podmiotów polityki społecznej w Polsce koncentrują się 
wokół takich sfer życia człowieka, jak: praca i zatrudnienie, warunki 
bytu, ład społeczny, edukacja, kultura, opieka zdrowotna oraz pomoc ro-
dzinie, zwłaszcza dysfunkcyjnej i zagrożonej wykluczeniem społecz-
nym23. Są one uwarunkowane sytuacją demograficzną, gospodarczą  
i społeczną kraju. W Polsce pogłębiają się niekorzystne tendencje starze-
nia się społeczeństwa, ujemnego przyrostu naturalnego i wzrostu zagra-
nicznej migracji zarobkowej. Mimo odnotowanej w 2016 r. większej liczby 
urodzeń w Polsce, sytuacja demograficzna jest wciąż trudna24. Wzrasta 
bezrobocie oraz ubóstwo osób starszych i niepełnosprawnych. Problemem 
staje się również bezdomność, dostęp seniorów i osób niepełnosprawnych 
do opieki długookresowej, godzenie pracy i życia rodzinnego (np. opieki 
nad dziećmi). Stąd też rząd i właściwe ministerstwa uchwalają akty praw-
ne i konstruują programy dotyczące pomocy społecznej25. Podejmują też 
decyzje w sprawie udzielania świadczeń socjalnych. We współpracy z or-
ganizacjami pozarządowymi, Kościołem katolickim oraz innymi kościoła-
mi i związkami wyznaniowymi inicjują systemowe, kompleksowe i długo-
terminowe działania wspierające członków społeczeństwa w zaspokajaniu 
zidentyfikowanych potrzeb, wyrównywaniu różnic socjalnych i w tworze-
niu warunków do godziwego życia społecznego26.

Wyżej wymienione obszary współczesnej polityki społecznej w Polsce 
znajdują ukonkretnienie w takich działaniach, jak np.: udzielanie świad-
czeń wychowawczych dla rodzin w ramach „Rządowego programu Rodzina 
500 plus” oraz świadczeń socjalnych (np. zasiłków rodzinnych, świadczeń 
pielęgnacyjnych lub specjalnego zasiłku opiekuńczego w celu zajmowania 
się niepełnosprawnym dzieckiem lub współmałżonkiem, świadczeń w ra-
mach programu „Za życiem”)27. Podobne znaczenie ma program „Maluch 
Plus”, w ramach którego rząd wspiera rozwój opieki instytucjonalnej nad 

21 Ibidem.
22 Ibidem.
23 Ibidem; zob. także: A. Chłoń-Domińczak, M. Góra, Polityka społeczna – podstawowe cele, 

funkcje, zasady, https://www.e-sgh.pl/niezbednik/plik.php?id=27285092&pid=2335 (20.01.2017). 
24  http://www.mpolska24.pl/wiadomosc/2652020/rodzi-sie-wiecej-dzieci-ale-sytuacja-demo-

graficzna-wciaz-jest-trudna (1.02.2017). 
25 Zob. aktualne informacje na stronie Ministerstwa Rodziny, Pracy i Polityki Społecznej.
26 Ibidem.
27 Ministerstwo Rodziny, Pracy i Polityki Społecznej, https://www.mpips.gov.pl/aktualnosci-

-wszystkie/ (1.02.2017); http://www.mpips.gov.pl/aktualnosci-wszystkie/swiadczenia-rodzinne/ 
(1.02.2017), s. 1–2.



224 Anna Zellma

Nauki o rodzinie

dziećmi do trzeciego roku życia, prowadzonej w żłobkach lub klubach 
dziecięcych28. Oprócz tego rodzaju pomocy władze centralne i samorządy 
promują Ogólnopolską Kartę Dużej Rodziny, która uprawnia rodziny 
wielodzietne do zniżek oferowanych nie tylko przez instytucje państwo-
we, ale także przez firmy prywatne oraz realizują program „Mieszkanie 
plus”29. Wspierają też działania związane z udzielaniem pomocy rodzi-
nom dysfunkcyjnym, zagrożonym przemocą i wykluczeniem społecznym, 
doświadczającym trudności w opiece i wychowaniu dzieci. W realizacji za-
dań, które wynikają z pieczy zastępczej, udzielają stosownej pomocy rodzi-
nom zastępczym spokrewnionym z dzieckiem oraz rodzinom zastępczym 
zawodowym i rodzinom prowadzącym rodzinne domy dziecka. Świadczy 
o tym m.in. zwiększanie środków finansowych na zatrudnianie w gminach 
i powiatach asystentów rodziny oraz koordynatorów pieczy zastępczej30. 

Władze rządowe i samorządowe, we współpracy z pozarządowymi 
organizacjami i instytucjami, wspierają działania na rzecz aktywizacji 
seniorów, osób niepełnosprawnych i bezrobotnych oraz wychodzenia  
z bezdomności31. Na przykład, w ramach długofalowej polityki senioral-
nej zwraca się uwagę na: 1) rozwój usług medycznych, społecznych 
i opiekuńczych dla osób starszych; 2) promocję zdrowia i profilaktyki 
zdrowotnej; 3) aktywność zawodową osób 50 plus; 4) edukację osób star-
szych w zakresie bezpieczeństwa oraz w innych obszarach zgodnych 
z potrzebami; 5) różne formy uczenia się i aktywności społeczno-kultu-
ralnej seniorów32. Wszystko to ma przyczyniać się do kształtowania wa-
runków godnego i zdrowego starzenia się. Podobne działania z zakresu 
polityki społecznej skierowane są do osób niepełnosprawnych. Mają one 
na celu aktywizację zawodową i integrację ze społeczeństwem33.

Wyżej wymienione działania podmiotów zaangażowanych w politykę 
społeczną w praktyce okazują się ciągle niewystarczające. Wymagają nie 
tylko większych nakładów finansowych, ale również odpowiednio wy-
kwalifikowanej kadry, zdolnej do podejmowania różnych zadań i czynno-
ści zawodowych związanych z pomocą społeczną, opieką, profilaktyką, 
edukacją i wychowaniem.

28 Ibidem, s. 1–3. 
29 Ibidem.
30 Ministerstwo Rodziny, Pracy i Polityki Społecznej, http://www.mpips.gov.pl/aktualnosci-

-wszystkie/art,5538,8242,asystenci-rodziny-to-wazne-wsparcie.html (1.02.2017); http://www.
mpips.gov.pl/wsparcie-dla-rodzin-z-dziecmi/opieka-zastepcza-nad-dzieckiem/rodzinna-piecza-za-
stepcza---poradnik-praktyczny/ (1.02.2017).

31 Zob. aktualne informacje na stronie Ministerstwa Rodziny, Pracy i Polityki Społecznej.
32 Ibidem.
33 Biuro Pełnomocnika Rządu ds. Osób Niepełnosprawnych, http://www.niepelnosprawni.

gov.pl/ (1.02.2017). 



225Kształcenie na kierunku nauki o rodzinie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Oferta kształcenia na kierunku nauki o rodzinie

Analizując ofertę kształcenia proponowaną przez wydziały teologii 
lub teologiczne w Polsce na kierunku nauki o rodzinie można zauważyć, 
że wszystkie specjalności w nazwie wprost nawiązują do ukazanych wy-
żej, podstawowych obszarów współczesnej polityki społecznej. Są one re-
alizowane w profilu ogólnoakademickim, na studiach stacjonarnych  
i niestacjonarnych pierwszego i drugiego stopnia. Na Wydziale Studiów 
nad Rodziną UKSW w Warszawie, w ofercie kształcenia na kierunku 
nauki o rodzinie proponuje się studia w ramach specjalności: doradca  
i asystent rodziny, opiekun osób starszych, chorych i niepełnosprawnych, 
mediacje i negocjacje, mediacje pojednawcze34. Natomiast w ramach kie-
runku nauki o rodzinie, prowadzonym na Wydziale Teologii Katolickiego 
Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawła II kandydat na studia może wy-
brać specjalność: psychoprofilaktyka rodzinna, polityka rodzinna, porad-
nictwo specjalistyczne, przedsiębiorczość społeczna35. Również oferta 
kształcenia na Wydziale Teologicznym Uniwersytetu Opolskiego w na-
zwie specjalności wprost nawiązuje do podstawowych obszarów współ-
czesnej polityki społecznej w Polsce. Kandydatom na studia proponuje 
się kształcenie w ramach następujących specjalności: asystent rodziny 
oraz opiekun osoby starszej i chorej terminalnie36. Zakresowo podobne 
specjalności, chociaż o nieco innej nazwie, można znaleźć w ofercie 
kształcenia na Wydziale Teologicznym Uniwersytetu Śląskiego w Kato-
wicach, Uniwersytetu Szczecińskiego, Uniwersytetu Mikołaja Kopernika 
w Toruniu oraz na Wydziale Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazur-
skiego w Olsztynie. W Katowicach kandydatom na studia na kierunku 
nauki o rodzinie proponuje się specjalności: mediator i asystent rodziny, 
opiekun osoby starszej i osoby niepełnosprawnej oraz poradnictwo mał-
żeńskie37. Oferta kształcenia na kierunku nauki o rodzinie w Szczecinie 
zawiera specjalności: asystent rodziny, profilaktyka społeczna, poradnic-
two psychospołeczne, rodzinne i mediacje38. W Toruniu na podobnym 
kierunku kandydat może wybrać takie specjalności, jak: nauczycielska  
– wychowanie do życia w rodzinie i etyka, asystent i doradca rodzinny, 
pozamedyczna pomoc hospicyjno-geriatryczna, mediacje rodzinne39. Nie-

34 Zob. http://www.wsr.uksw.edu.pl/ (1.02.2017). 
35 Zob. http://www.kul.pl/nauki-o-rodzinie,16779.html (1.02.2017).
36 Zob. http://wt.uni.opole.pl/informacje-ogolne-nor/ (1.02.2017). 
37 Zob. http://www.wtl.new.us.edu.pl/news.php (1.02.2017). 
38  Zob. http://www.wt.usz.edu.pl/attachments/article/802/nauki%20o%20rodzinie.pdf 

(1.02.2017); http://www.wt.usz.edu.pl/attachments/article/802/nor%202.pdf (1.02.2017). 
39  Zob. http://www.teologia.umk.pl/dokumenty/Program%20studiow%20I%20st.pdf 

(1.02.2017). 



226 Anna Zellma

Nauki o rodzinie

które z wyżej wymienionych specjalności proponowane są również  
w ofercie studiów na Wydziale Teologii UWM w Olsztynie. Kandydaci 
mogą tu studiować na specjalności: mediacja rodzinna, opiekun osób 
starszych, organizacja prorodzinnej przestrzeni kulturowej, mediacja ro-
dzinna i wychowanie dziecka40. Wobec powyższego uzasadnione wydaje 
się stwierdzenie, że na wydziałach teologii lub teologicznych w Polsce 
zakres merytoryczny proponowanych specjalności na kierunku nauki  
o rodzinie nie jest zbytnio zróżnicowany. W nazwie poszczególne specjal-
ności nawiązują do podstawowych zadań z obszaru współczesnej polityki 
społecznej w Polsce. Do podobnych wniosków prowadzi analiza zamiesz-
czonego na stronach internetowych opisu sylwetki absolwenta, a zwłasz-
cza kwalifikacji zawodowych oraz możliwości podjęcia (po ukończeniu 
studiów) pracy w różnego rodzaju placówkach pomocy społecznej, eduka-
cji i w sektorze kultury41. Ta pozytywna ocena nie znajduje jednak peł-
nego potwierdzenia ani w efektach kształcenia, ani w planach kształce-
nia. Jak dotąd wydziały teologii lub teologiczne prowadzą na kierunku 
nauki o rodzinie kształcenie w profilu ogólnoakademickim42. Praktyki 
zawodowe w placówkach pomocy społecznej, poradniach rodzinnych, są-
dach, ośrodkach interwencji kryzysowej, szkołach, centrach pomocy ro-
dzinie, świetlicach socjoterapeutycznych ograniczane są do wymaganego 
minimum43. Zwykle mają one charakter ciągły. Co więcej, przebiegają 
bez bezpośredniego udziału opiekuna praktyki z ramienia uniwersytetu, 
do którego zadań należy jedynie sprawdzenie dokumentacji złożonej 
przez studenta i ewentualnie losowa hospitacja studenckich praktyk za-
wodowych. Trudno zatem rzetelnie wspierać studentów w nabywaniu 
umiejętności i kompetencji społecznych, które są potrzebne w pracy za-
wodowej podejmowanej m.in. w różnych ośrodkach pomocy i opieki spo-
łecznej, poradniach rodzinnych, ośrodkach interwencji kryzysowej, świe-
tlicach socjoterapeutycznych i placówkach oświatowych. Rzadko też 

40 Zob. http://www.uwm.edu.pl/wt/kandydaci/oferta-ksztalcenia-201718 (1.02.2017). 
41 Zob. np. ibidem; http://www.wt.usz.edu.pl/attachments/article/802/nauki%20o%20rodzi-

nie.pdf, s. 1; http://www.wt.usz.edu.pl/attachments/article/802/nor%202.pdf, s. 1; http://www.teo-
logia.umk.pl/dokumenty/Program%20studiow%20I%20st.pdf, s. 1 i nn; http://wt.uni.opole.pl/infor-
macje-ogolne-nor/, s. 1; http://www.kul.pl/nauki-o-rodzinie-opis-kierunku,art_58489.html 
(1.02.2017), s. 1.

42 Ibidem. 
43 Ibidem; zob. także: http://wt.uni.opole.pl/plan-studiow-nor/ (1.02.2017); http://wt.uni.opole.

pl/wp-content/uploads/2016/04/Instrukcja-organizacji-i-przebiegu-praktyk-studenckich-studia-sta-
cjonarne-NOR-I-stopnia.pdf (1.02.2017), s. 1–4; http://wt.uni.opole.pl/wp-content/uploads/2016/04/
Instrukcja-organizacji-i-przebiegu-praktyk-studenckich-studia-stacjonarne-NOR-II-stopnia.pdf 
(1.02.2017), s. 1–4; http://www.uwm.edu.pl/wt/ksztalcenie/praktyki (1.02.2017); http://www.kul.pl/
program-studiow,15199.html (1.02.2017); http://www.wtl.new.us.edu.pl/page.php?55 (1.02.2017), 
s. 1. 



227Kształcenie na kierunku nauki o rodzinie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

studenci pod kierunkiem nauczycieli akademickich współpracują z pod-
miotami zewnętrznymi, które wspierają rodzinę i system pieczy zastęp-
czej oraz osoby zagrożone wykluczeniem społecznym. Co prawda, na 
stronach internetowych poszczególnych wydziałów teologii i teologicz-
nych można przeczytać odpowiednie informacje na ten temat44. Zesta-
wiając je m.in. z wykazem kadry dydaktycznej, zakładanymi efektami 
kształcenia, nazwą i rodzajem planowanych zajęć, trudno zauważyć zna-
czący udział podmiotów zewnętrznych (potencjalnych pracodawców)  
w tworzeniu oraz realizacji programów kształcenia na kierunku nauki 
o rodzinie45. Również efekty kształcenia w zakresie umiejętności i kom-
petencji społecznych sporadycznie służą zdobywaniu kwalifikacji zawo-
dowych niezbędnych do wykonywania pracy zawodowej. Brakuje rzetel-
nej prezentacji sposobów rozpoznania potrzeb rynku pracy w obszarze 
polityki społecznej, z którym wprost wiążą się poszczególne specjalności 
na kierunku nauki o rodzinie46. Nie można zatem wskazać, na ile wyni-
ki tej diagnozy zostały wykorzystane w celu dostosowania oferty kształ-
cenia do potrzeb rynku pracy oraz skutecznego projektowania różnych 
rozwiązań edukacyjnych (w tym także praktyk zawodowych).

Programy kształcenia, niekiedy określane terminem „plany kształce-
nia lub plany studiów”, mają charakter interdyscyplinarny, co jest uza-
sadnione i zgodne ze specyfiką nauk o rodzinie47. Proponowane nazwy 
przedmiotów nawiązują do takich dyscyplin naukowych, jak: teologia, fi-
lozofia, psychologia, pedagogika, socjologia, prawo, medycyna, ekonomia. 
Często jednak nie są zintegrowane z sylwetką absolwenta. Co więcej, 
przekazywanie wiedzy z zakresu filozofii i teologii, oderwane od kontek-
stu aktywności zawodowej w obszarze polityki społecznej, uniemożliwia 
studentom zdobycie rzetelnych kwalifikacji zawodowych i przygotowanie 
ich do pracy zawodowej. Przykładowo wymienić można takie przedmioty, 
jak: podstawy filozofii, podstawy teologii, filozofia, historia wychowania 
w rodzinie, edukacja domowa wobec współczesnych zagrożeń wychowaw-
czych, metodyka katechezy przedmałżeńskiej, dialog między wiarą a ro-
zumem, wybrane zagadnienia z Pisma świętego, teologia moralna, Biblia 
– istota i rola w kulturze, wprowadzenie do chrześcijaństwa, metodologia 
nauk, podstawy chrześcijaństwa, współczesny system szkolny, filozofia 
religii48. Zaplanowanie tego rodzaju zajęć w programach kształcenia na 

44 Zob. aktualne informacje dotyczące kształcenia na kierunku nauki o rodzinie dostępne na 
stronach internetowych wydziałów teologii lub teologicznych w Polsce.

45 Zob. ibidem. 
46 Zob. ibidem. 
47 Zob. programy lub plany kształcenia na kierunku nauki o rodzinie dostępne na stronach 

internetowych wydziałów teologii lub teologicznych w Polsce. 
48 Zob. ibidem. 



228 Anna Zellma

Nauki o rodzinie

kierunku nauki o rodzinie nie znajduje uzasadnienia w zakładanej syl-
wetce absolwenta.

Dostrzegając znaczenie treści humanistycznych, teologicznych i spo-
łecznych w wykształceniu asystentów rodziny, mediatorów, opiekunów 
osób starszych i niepełnosprawnych, pracowników poradni rodzinnych 
i ośrodków interwencji kryzysowej, trudno jednak nie zauważyć, że bra-
kuje bezpośredniego ich powiązania z pracą w instytucjach szeroko poję-
tej pomocy i opieki społecznej. Mając powyższe na uwadze, należałoby 
nie tylko formalnie przekształcić profil ogólnoakademicki omawianej 
dyscypliny na praktyczny49, ale także tworzyć specjalności z bezpośred-
nim udziałem podmiotów zaangażowanych w różne obszary polityki spo-
łecznej w Polsce. Warto zaplanować więcej godzin zajęć specjalistycz-
nych, prowadzonych przez odpowiednio wykwalifikowaną, doświadczoną 
kadrę, która na co dzień zawodowo uczestniczy w różnych obszarach po-
lityki społecznej (np. wspiera osoby zagrożone wykluczeniem społecz-
nym, pełni rolę koordynatora pieczy zastępczej lub asystenta rodziny, 
pracuje w domu pomocy społecznej, zajmuje się opieką i pielęgnacją osób 
starszych, jest mediatorem z wieloletnim stażem i doświadczeniem za-
wodowym). Wymagałoby to zmiany tradycyjnych sposobów kształcenia 
(np. zmniejszenia godzin wykładów, ćwiczeń, seminariów) na zajęcia 
warsztatowe i praktyczne oraz na projekty prowadzone pod kierunkiem 
doświadczonej kadry zaangażowanej w różne obszary polityki społecznej 
w Polsce. Nie chodzi tu o całkowitą rezygnację z wykładów, ćwiczeń i se-
minariów, ale o zmianę proporcji między klasycznym kształceniem aka-
demickim a zdobywaniem wiedzy i rozwijaniem umiejętności zawodowych 
poprzez obserwację praktyki i aktywny udział w różnych, odpowiednio 
dobranych do specjalności, obszarach polityki społecznej. 

Uwagi końcowe

Proponowana na kierunku nauki o rodzinie oferta kształcenia wyda-
je się uzasadniona. Wiąże się bowiem integralnie ze współczesnymi ob-
szarami polityki społecznej w Polsce. W programach kształcenia zwraca 
się jednak szczególną uwagę na wiedzę teoretyczną z obszaru nauk hu-
manistycznych i społecznych. Sprzyja to pozyskiwaniu solidnej wiedzy 
naukowej, lecz oderwane jest od praktyki. Rozwiązania proponowane 
przez wydziały teologii lub teologiczne, dotyczące programów kształce-
nia, mają nadmierną liczbę godzin zajęć dydaktycznych (głównie wykła-

49 Zob. o wymaganiach z tym związanych w: Ustawa z dnia 11 lipca 2014 r. o zmianie usta-
wy – Prawo o szkolnictwie wyższym oraz niektórych innych ustaw, Dz.U. 2014, poz. 1198.



229Kształcenie na kierunku nauki o rodzinie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

dów i ćwiczeń), a zbyt małą liczbę warsztatów i praktyk. Forma projek-
tów występuje sporadycznie i tylko w związku z realizacją ćwiczeń lub 
warsztatów. Taki sposób kształcenia na kierunku nauki o rodzinie przy-
czynia się do upozorowania działań związanych z rozwijaniem umiejęt-
ności zawodowych i kompetencji społecznych, którymi powinien odzna-
czać się absolwent tego kierunku. W celu poprawy tej sytuacji warto 
wykorzystać możliwości, jakie stwarza program „Studiujesz? Prakty-
kuj!”50, skierowany do szkół wyższych w celu tworzenia i realizacji przez 
uczelnie – we współpracy z przedsiębiorcami – wysokiej jakości praktyk  
i staży związanych bezpośrednio z kierunkiem studiów nauki o rodzinie.

W celu rozwiązania zauważonych braków i podniesienia jakości 
kształcenia warto podjąć ogólnopolską debatę, wzbogaconą o badania so-
cjologiczne wśród absolwentów i pracodawców, na temat programów 
kształcenia na kierunku nauki o rodzinie, prowadzonego w polskich wy-
działach teologii lub teologicznych. Jednocześnie za istotne uznać należy 
rzeczywiste, nieupozorowane zaangażowanie podmiotów zewnętrznych  
w tworzenie programów kształcenia oraz w realizację ćwiczeń, warszta-
tów i projektów. Godne uwagi wydaje się też wprowadzenie innowacyjne-
go systemu studiowania w formie studiów dualnych. Zakłada on równo-
czesne zdobywanie wiedzy akademickiej i doświadczenia praktycznego51. 
Program studiów dualnych można opracować dla różnych specjalności 
prowadzonych na kierunku nauki o rodzinie. Zawierałby on rozplanowa-
nie wykładów, ćwiczeń, konwersatoriów, seminariów, warsztatów, dzięki 
którym studenci zdobędą niezbędny zakres wiedzy teoretycznej. Tego ro-
dzaju zajęcia przeplatałyby się z okresami pracy na różnych stanowi-
skach w jednostkach organizacyjnych pomocy społecznej (np. w regional-
nych ośrodkach polityki społecznej, powiatowych centrach pomocy 
rodzinie, ośrodkach pomocy społecznej, placówkach poradnictwa rodzin-
nego, ośrodkach interwencji kryzysowej), szkołach, instytucjach oraz or-
ganizacjach pozarządowych wspierających rodzinę, z którymi student 
podpisywałby umowę stażową. To pozwoliłoby na odbywanie płatnego 
stażu przez cały okres studiów i zdobywanie doświadczenia zawodowego, 
zwiększającego szanse na zatrudnienie po ukończeniu studiów. Od uczel-
ni wymagałoby podpisania umowy o współpracy z podmiotami zewnętrz-
nymi, w których równolegle lub przemiennie z kształceniem teoretycz-
nym, studenci mogliby wykorzystywać wiedzę zdobytą podczas zajęć 

50 Zob. o tym np: http://www.nauka.gov.pl/praktyki/ (3.02.2017); http://www.ncbr.gov.pl/ak-
tualnosci/art,4891,studiujesz-praktykuj-ncbr-inwestuje-w-programy-stazowe.html (3.02.2017).

51 Zob. np. Obwieszczenie Marszałka Sejmu Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 26 październi-
ka 2016 r. w sprawie ogłoszenia jednolitego tekstu ustawy – Prawo o szkolnictwie wyższym, 
Dz.U. 2016, poz. 1846. 



230 Anna Zellma

Nauki o rodzinie

dydaktycznych i zdobywać cenne doświadczenie zawodowe. Z uwagi na 
brak odpowiednich regulacji legislacyjnych, wprost odnoszących się do 
nauk o rodzinie, należałoby podjąć starania w celu unormowania kształ-
cenia dualnego na tym kierunku. 

 
KSZTAŁCENIE NA KIERUNKU NAUKI O RODZINIE W KONTEKŚCIE 

WSPÓŁCZESNEJ POLSKIEJ POLITYKI SPOŁECZNEJ

Uwzględniając najważniejsze działania państwa i podmiotów pozarządowych  
w obszarze polityki społecznej, w artykule zwrócono uwagę na zagadnienie, w jakim 
stopniu oferta kształcenia na kierunku nauki o rodzinie, prowadzonym w publicznych 
szkołach wyższych, jest powiązana z aktualnymi potrzebami, problemami i kwestiami 
społecznymi. Dokonano analizy i oceny kształcenia na kierunku nauki o rodzinie  
w korelacji ze współczesną polityką społeczną w Polsce. Zauważono, że zakładane  
w programach cele kształcenia w obszarze wiedzy, umiejętności i kompetencji społecz-
nych z zakresu nauk o rodzinie nie zawsze wiążą się wprost z określoną specjalnością 
kształcenia. Nie sprzyja to efektywnemu zdobywania przez studentów kierunku nauki 
o rodzinie odpowiednich kwalifikacji zawodowych, które są wymagane na rynku pracy 
(np. od asystenta rodzinny, mediatora w sprawach rodzinnych, opiekuna osoby star-
szej, profesjonalnej opiekunki dziecięcej, koordynatora rodzinnej pieczy zastępczej). 
Stąd też uzasadniony wydaje się postulat zmiany kształcenia na kierunku nauki o ro-
dzinie z profilu ogólnoakademickiego na praktyczny oraz ścisła współpraca nauczycieli 
akademickich z pracodawcami. Istotnym, zasługującym na uwagę wyzwaniem, są stu-
dia dualne (przemienne). Umożliwią one studentom nauk o rodzinie zdobycie wysokich 
kwalifikacji w określonym zawodzie oraz przygotują do odnalezienia się na konkuren-
cyjnym rynku pracy.

 

EDUCATION IN THE FIELD OF FAMILY STUDIES IN THE CONTEXT 
OF CONTEMPORARY POLISH SOCIAL POLICY

Taking into consideration the major activities of the state and non-governmental 
bodies in the area of social policy, the paper focuses on the question of to what extent 
the educational offer in the field of family studies conducted in public higher education 
institutions is related to current needs, problems and social issues. An analysis and 
evaluation of education in the field of family studies in correlation with contemporary 
social policy in Poland was carried out. It was observed that the learning objectives 
assumed in the curriculum in the areas of knowledge, skills and social competence as 
regards the field of family studies are not always directly related to the specific special-
isation. This may lead to only apparent acquisition by the students of family studies of 
proper professional qualifications required in the labour market (e.g. as a family assis-

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)



231Kształcenie na kierunku nauki o rodzinie...

Studia Warmińskie 54 (2017)

tant, a mediator in family matters, caretaker of the elderly, a childcare professional, 
a coordinator of foster family care). Consequently, it seems justified to change the offer 
of education in the field of family studies from a general academic profile to a practical 
one, with close cooperation between academic teachers and employers. A significant 
challenge that deserves particular attention is a dual (alternating) mode of studies. 
This would allow the students in the field of family studies to obtain higher qualifica-
tions in a specific profession and prepare them for the competitive labour market.





NAUKI O RODZINIE

Małgorzata Chojara-Sobiecka
Okręgowa Izba Radców Prawnych w Krakowie

Ks. Piotr Kroczek
Wydział Nauk Społecznych
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Regulacje wewnętrzne międzynarodowych 
przedsiębiorstw działających w Polsce  

a tradycyjny model rodziny

 
Słowa kluczowe:    firma międzynarodowa, polskie prawo, model rodziny, regulamin, stanowie- 
			   nie prawa. 

Keywords:  	   international company, Polish law, family model, bylaw, enacting law.

Powszechną praktyką jest obecnie posiadanie przez przedsiębiorstwa 
wewnętrznych regulacji dotyczących zarządzania zasobami ludzkimi. Re-
gulacje te choć są tworzone najczęściej w realiach określonego systemu 
prawnego, obowiązują nie tylko dane przedsiębiorstwo lub podmioty wcho-
dzące w skład jednej grupy kapitałowej, lecz także ich kontrahentów.

Zdarza się, że przedsiębiorstwo rozrasta się do tego stopnia, że za-
czyna działać na skalę już nie tylko krajową, czyli odbywającą się w ra-
mach jednego systemu prawnego, lecz dokonuje ekspansji na rynki za-
graniczne. Formy tej ekspansji są różne. Zwykle odbywa się ona poprzez 
otwieranie oddziałów w państwach, na terenie których zamierza się 
prowadzić działalność czy też poprzez tworzenie spółek zależnych1.  
W tych spółkach całość lub większość kapitału zakładowego jest w po-
siadaniu założonej jako pierwszej tzw. spółki matki lub też poprzednio 
utworzonej większej zależnej tzw. spółki córki. Jedna z podstawowych 

Adres/Adresse: mgr lic. Małgorzata Chojara-Sobiecka, radca prawny; ks. dr hab. Piotr Kroczek, 
prof. UPJPII, Katedra Prawa Rodzinnego, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie,  
ul. Kanonicza 9/301, 31-002 Kraków, kroczek@gmail.com.

1 Dla lepszej komunikatywności całokształt takiego przedsiębiorstwa, niezależnie od jego 
formy prawnej, obejmujący także jego jednostki zagraniczne, będzie w niniejszym artykule okre-
ślany mianem „korporacja”.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



234 Małgorzata Chojara-Sobiecka, ks. Piotr Kroczek

Nauki o rodzinie

swobód rynku wewnętrznego Unii Europejskiej, czyli swoboda przepły-
wu kapitału, ułatwia taką ekspansję (art. 63–66 TFUE2; zob. art. 75  
i art. 215 TFUE).

Wspominane regulacje wewnętrzne w międzynarodowym przedsię-
biorstwie – choć pierwotnie tworzone w systemie prawnym państwa pod-
miotu założycielskiego – mają być, zgodnie z polityką tego przedsiębior-
stwa, zastosowane także w krajach nowej działalności tego podmiotu. 
Wówczas może się zdarzyć, że zasady, na których opierają się regulacje 
lub jej normatywne treści, będą rozbieżne z porządkiem prawnym lub 
kulturą prawną panującą w danym państwie.

Autorzy podjęli próbę udzielenia odpowiedzi na dwa pytania: 1) Czy 
przedmiotowe regulacje korporacji są zbieżne z modelem (tradycyjnej) 
rodziny ugruntowanym w prawie polskim? oraz 2) Czy celowe jest recy-
powanie pewnych rozwiązań korporacyjnych do prawa polskiego dla 
umocnienia tego modelu? Metodą do osiągnięcia tych celów będzie po-
równanie wewnętrznych regulacji niektórych międzynarodowych przed-
siębiorstw działających na terenie Polski z przepisami zawartymi w pra-
wie polskim bezpośrednio albo pośrednio dotyczącymi rodziny3.

1.  Wspieranie rodzicielstwa

Zgodnie z art. 18 Konstytucji RP4 rodzina, macierzyństwo i rodziciel-
stwo znajdują się pod ochroną i opieką Rzeczypospolitej Polskiej. Poza 
tymi wytycznymi ustrojowymi w polskim prawie istnieje wiele przepisów 
(głównie zawartych w Kodeksie pracy5) dotyczących ochrony rodziciel-
stwa, np. przez ochronę pracownic w ciąży6 czy też regulacji dotyczących 

2 Traktat o funkcjonowaniu Unii Europejskiej (wersja skonsolidowana, Dz.Urz. UE C 202  
z 7.06.2016, s. 47).

3 Należy zaznaczyć, że z uwagi na obowiązujący autorów tego artykułu obowiązek zachowa-
nia tajemnicy nie jest możliwe ujawnienie bezpośredniego źródła i przykładów niektórych uregu-
lowań pochodzących z przedsiębiorstw. Cytowane zaś będą te regulacje, które są powszechnie do-
stępne.

4 Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z  dnia 2 kwietnia 1997  r. (Dz.U., Nr 78, poz. 483 
z późn. zm. i sprostowaniem).

5 Ustawa z dnia 26 czerwca 1974 r. – Kodeks pracy (tekst jedn. Dz.U. z 2016 r. poz. 1666  
z późn. zm.) (dalej: k.p.).

6 Zgodnie z art. 177 k.p. pracodawca nie może rozwiązać umowy w czasie ciąży pracownicy 
(chyba że z jej winy lub w razie ogłoszenia upadłości lub likwidacji pracodawcy), a gdyby umowa 
o pracę zawarta na czas określony albo na okres próbny przekraczający jeden miesiąc uległaby 
rozwiązaniu po upływie trzeciego miesiąca ciąży, wówczas ulega przedłużeniu do dnia porodu. 
Zgodnie z art. 47 k.p. w przypadku przywrócenia do pracy pracownicy w okresie ciąży lub urlopu 
macierzyńskiego, z którą bezprawnie rozwiązano umowę o pracę, przysługuje jej wynagrodzenie 
za cały czas pozostawania bez pracy. Dotyczy to także przypadku, gdy rozwiązano umowę o pracę 



235Regulacje wewnętrzne międzynarodowych przedsiębiorstw działających w Polsce...

Studia Warmińskie 54 (2017)

urlopów macierzyńskiego, ojcowskiego i rodzicielskiego7, urlopu przysłu-
gującego po adopcji dziecka8 i urlopu wychowawczego9. Ochronę rodziciel-
stwa zapewnia także np. zakaz zatrudniania pracownika opiekującego się 
dzieckiem do ukończenia przez nie 4 roku życia w godzinach nadliczbo-
wych, w porze nocnej, w systemie przerywanego czasu pracy, jak również 
delegowania go poza stałe miejsce pracy (art. 178 § 2 k.p.). Wyłączenie 
tego zakazu jest możliwe tylko przez zainteresowanego pracownika.

Przykładem wewnętrznych regulacji korporacji, które można odnieść 
do tradycyjnego modelu rodziny zawartego w prawie polskim, są przepisy 
w różnej formie wspierające rodzicielstwo poprzez pomoc w zawodowym 

z pracownikiem-ojcem wychowującym dziecko w okresie korzystania z urlopu macierzyńskiego 
(podobnie art. 57 § 2 k.p.). Zgodnie z art. 72 § 2 k.p. w przypadku stosunku pracy nawiązanego 
przez powołanie w razie odwołania pracownicy w okresie ciąży, organ odwołujący jest obowiązany 
zapewnić jej inną pracę, odpowiednią ze względu na jej kwalifikacje zawodowe, przy czym przez 
okres równy okresowi wypowiedzenia pracownica ma prawo do wynagrodzenia w wysokości przy-
sługującej przed odwołaniem. Zgodnie z art. 92 § 1 pkt 2 k.p. za czas niezdolności pracownika do 
pracy wskutek choroby przypadającej w czasie ciąży – w okresie trwającym łącznie do 33 dni  
w ciągu roku kalendarzowego – pracownik zachowuje prawo do 100% wynagrodzenia. Zgodnie  
z art. 148 pkt 2 i 3 k.p. w specjalnych systemach i rozkładach czasu pracy, czas pracy pracownic 
w ciąży i pracowników opiekujących się dzieckiem do ukończenia przez nie 4 roku życia, bez ich 
zgody, nie może przekraczać 8 godzin, zaś pracownik zachowuje prawo do wynagrodzenia za czas 
nieprzepracowany w związku ze zmniejszeniem z tego powodu wymiaru jego czasu pracy. Zgod-
nie z art. 176 § 1 k.p. kobiety w ciąży i kobiety karmiące dziecko piersią nie mogą wykonywać 
prac uciążliwych, niebezpiecznych lub szkodliwych dla zdrowia, mogących mieć niekorzystny 
wpływ na ich zdrowie, przebieg ciąży lub karmienie dziecka piersią, określonych w odpowiednim 
rozporządzeniu. Zgodnie z art. 178 § 1 k.p. pracownicy w ciąży nie wolno zatrudniać w godzinach 
nadliczbowych ani w porze nocnej. Pracownicy w ciąży nie wolno bez jej zgody delegować poza 
stałe miejsce pracy ani zatrudniać w systemie przerywanego czasu pracy. Zgodnie z art. 185  
§ 2 k.p. pracodawca jest obowiązany udzielać pracownicy ciężarnej zwolnień od pracy na zalecone 
przez lekarza badania lekarskie przeprowadzane w związku z ciążą, jeżeli badania te nie mogą 
być przeprowadzone poza godzinami pracy. Za czas nieobecności w pracy z tego powodu pracow-
nica zachowuje prawo do wynagrodzenia.

7 Pracownikom przysługują na warunkach przewidzianych w Kodeksie pracy urlopy: macie-
rzyński, ojcowski, rodzicielski (art. 1791–184 k.p.). Zgodnie z art. 177 k.p. pracodawca nie może co 
do zasady wypowiedzieć ani rozwiązać umowy o pracę w okresie urlopu macierzyńskiego pracow-
nicy (chyba że z jej winy lub w razie ogłoszenia upadłości lub likwidacji pracodawcy). Przepisy te 
stosuje się odpowiednio także do pracownika-ojca wychowującego dziecko w okresie korzystania  
z urlopu macierzyńskiego. Zgodnie z art. 163 § 3 k.p. na wniosek pracownicy udziela się jej urlo-
pu bezpośrednio po urlopie macierzyńskim; dotyczy to także pracownika-ojca wychowującego 
dziecko, który korzysta z urlopu macierzyńskiego. Zgodnie z art. 165 pkt 4 k.p., jeżeli pracownik 
nie może rozpocząć urlopu w ustalonym terminie z przyczyn usprawiedliwiających nieobecność  
w pracy, a w szczególności z powodu urlopu macierzyńskiego, pracodawca jest obowiązany prze-
sunąć urlop na termin późniejszy. Zgodnie z art. 166 pkt 4 k.p. część urlopu niewykorzystaną 
z powodu urlopu macierzyńskiego pracodawca jest obowiązany udzielić w terminie późniejszym.

8 Zob. art. 183 k.p. regulujący czas trwania urlopu w razie adopcji dziecka lub przyjęcia 
dziecka na wychowanie oraz stanowiący o odpowiednim stosowaniu innych przepisów, m.in.  
art. 45 § 3, art. 47, art. 50 § 5, art. 57 § 2, art. 163 § 3, art. 165 pkt 4, art. 166 pkt 4, art. 177,  
art. 180 § 4–17, art. 1801 § 2 i art. 181 Kodeksu pracy.

9 Art. 186–1868 k.p.



236 Małgorzata Chojara-Sobiecka, ks. Piotr Kroczek

Nauki o rodzinie

funkcjonowaniu rodziców. Przepisy te obejmują przykładowo obowiązek 
kierownictwa przedsiębiorstwa uwzględnienia próśb rodziców dotyczą-
cych zmiany godzin pracy, o ile jest to możliwe ze względu na godziny 
pracy zakładu, tak aby mogli wymieniać się w opiece nad dzieckiem.

Innym sposobem wspierania rodziców jest funkcjonowanie w przed-
siębiorstwie daycare, czyli miejsca podobnego do żłobka lub przedszkola, 
gdzie można pozostawić dziecko pod opieką, a korzystając z przerw w 
czasie pracy (np. w trakcie przerwy obiadowej) mieć bezpośredni kontakt 
z dzieckiem. Niektóre z korporacji proponują swoim pracownikom bez-
płatny bądź też za niewielką opłatą pobyt dziecka w takim ośrodku10. 
Można dodać, że niekiedy też oferowane jest pokrycie przez przedsiębior-
stwo części lub całości opłat za żłobek lub przedszkole działające poza 
strukturami przedsiębiorstwa11. Takie rozwiązanie również należy 
uznać za działanie wspierające rodzicielstwo.

Jak wskazano powyżej, w naszym kraju mamy dużo przepisów mają-
cych na celu zabezpieczenie pracowników, którzy podjęli rolę rodzica. 
Próbuje się wprowadzać nowe rozwiązania w tym zakresie. Przykładem 
rozwiązania legislacyjnego, które miało w założeniach pomóc godzenie 
pracy z rodzicielstwem, tegoroczny projekt ustawy dający możliwość 
skrócenia czasu pracy jednego rodzica o godzinę z zachowaniem prawa do 
wynagrodzenia w celu odebrania dziecka ze żłobka, przedszkola czy szko-
ły12. Ostatnio przyjęty został przez rząd także projekt ustawy o zmianie 
niektórych ustaw związanych z systemami wsparcia rodzin, który ma 
zmienić m.in. ustawę z 4 lutego 2011 r. o opiece nad dziećmi w wieku do 
lat 313, wprowadzając ułatwienia w znalezieniu opieki dla najmłodszych, 
aby pomóc w łączeniu pracy zawodowej z obowiązkami rodzicielskimi14.

10 Przykładem może być polityka spółki Dentsu Aegis Network Polska Sp. z o.o., będącej 
członkiem korporacji obejmującej swym działaniem Amerykę Północną, Europę, Azję i Australię 
(https://www.dentsuaegisnetwork.pl/CSR/MiejscePracy, 1.05.2017), która m.in. w swych postano-
wieniach zawiera możliwość częściowej pracy „z domu” po uzgodnieniu szczegółów z przełożonym, 
program coachingowy dla rodziców wracających do pracy po urodzeniu dziecka oraz funkcjonowa-
nie daycare – punktu opieki dziennej dla dzieci pracowników, który ma pomagać rodzicom w go-
dzeniu pracy zawodowej z obowiązkami rodzinnymi.

11 Zob. CISCO, Accelerating Global Problem Solving. Corporate Social Responsibility 2016 
Report, s. 9 i s. 63, http://www.cisco.com/c/dam/assets/csr/pdf/CSR-Report-2016.pdf (1.05.2017).

12  Sejm VIII kadencji, Projekt ustawy o zmianie ustawy – Kodeks pracy, Druk nr 1498. 
Wszystkie druki sejmowe i senackie dostępne są po adresem: http://orka.sejm.gov.pl. Projekt zo-
stał odrzucony na I czytaniu na posiedzeniu Sejmu.

13 Tekst jedn. Dz.U. z 2016 r. poz. 157.
14  Zob. http://www.mpips.gov.pl/bip/projekty-aktow-prawnych/projekty-ustaw/polityka-ro-

dzinna/projekt-ustawy-o-zmianie-niektorych-ustaw-zwiazanych-z-systemami-wsparcia-rodzin 
(1.05.2017), choć projekt ten ma także swych przeciwników, zwracających uwagę na ryzyko po-
gorszenia opieki, zob. http://biznes.interia.pl/finanse-osobiste/news/od-sierpnia-trudniej-o-500-zl-
-na-dziecko-gminy-sprawdza,2522164,4141 (1.05.2017).



237Regulacje wewnętrzne międzynarodowych przedsiębiorstw działających w Polsce...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Jednakże ten prima facie pozytywny obraz regulacji prorodzinnych 
polskiego prawa jest burzony przez to, że brakuje przepisów odpowiednio 
chroniących rodziców po powrocie ze wspomnianych wyżej urlopów. 
Wprawdzie w trakcie urlopów przyznanych w związku z rodzicielstwem 
pracodawca nie może rozwiązać, co do zasady, umowy o pracę z takim 
pracownikiem (art. 177 i art. 1868 § 1 k.p.) oraz po powrocie z nich ma 
on, co do zasady, obowiązek dopuścić pracownika do pracy na dotychcza-
sowym stanowisku (art.  1832 k.p.)15, to jednak pracownik, wracając  
z takiego urlopu zaczyna pracę w zwyczajnym reżimie prawnym. To 
oznacza, że istnieje prawna możliwość jego zwolnienia w późniejszym 
czasie, o ile zajdą do tego przesłanki.

Poza przypadkami przysługujących przerw na karmienie piersią 
(art. 187 k.p.) oraz dwóch dni wolnych na opiekę na dziecko (art. 188 
k.p.) brak przepisów pozwalających pogodzić powrót do pracy z obowiąz-
kiem opieki nad dzieckiem, które jeszcze nie jest niezdolne do samodziel-
nego funkcjonowania. Przedmiotowe regulacje korporacji są zatem nie 
tylko zbieżne z polskimi przepisami dbającymi o rodzicielstwo i przez to 
umacniającymi ugruntowany w prawie polskim model rodziny, a wręcz 
przepisy te wprowadzają dodatkowe rozwiązania korzystne dla funkcjo-
nowania rodziny.

Wydaje się, że dla realizowania zasady opieki i wspierania rodziciel-
stwa pomocne byłoby, aby dodano do systemu prawa polskiego przepisy 
ułatwiające powrót rodzica do pracy choćby poprzez zachęty do wprowa-
dzenia w przedsiębiorstwach czasowej opieki nad dzieckiem typu dayca-
re. Ta forma opieki pomaga w pogodzeniu życia zawodowego rodzica  
z życiem rodzinnym, a także przyczynia się do zmniejszania liczby nie-
obecności rodziców w pracy, co poprawiłoby też funkcjonowanie rodziców 
na rynku pracy.

2.  Przedsiębiorstwa rodzinne

Z punktu widzenia tradycyjnego modelu rodziny ważne są relacje 
pomiędzy członkami rodzin nie tylko na stopie rodzinnej, ale także zawo-
dowej. Przykładem budowania i rozwijania takich relacji są tzw. przed-
siębiorstwa rodzinne. W literaturze przedmiotu podkreśla się, że właśnie 
w przedsiębiorstwach rodzinnych panuje specyficzny tryb pracy oparty 
na wartościach szczególnie przydatnych w biznesie, takich jak: uczci-

15 Jeżeli nie jest to możliwe, na stanowisku równorzędnym lub na innym stanowisku odpo-
wiadającym jego kwalifikacjom zawodowym, za wynagrodzeniem za pracę, jakie otrzymywałby, 
gdyby nie korzystał z urlopu (art. 1864 k.p.).



238 Małgorzata Chojara-Sobiecka, ks. Piotr Kroczek

Nauki o rodzinie

wość, zaufanie, lojalność. W przypadku kryzysu przedsiębiorstwom ro-
dzinnym częściej udaje się z niego wyjść w myśl zasady „wszystkie dłonie 
na pokład”16. W takich przedsiębiorstwach podejście do pracowników 
jest także spersonalizowane, uwzględniające ich potrzeby osobiste i ro-
dzinne17.

Abstrahując od rodzinnych i osobowych wartości, ekonomiści po-
wszechnie wskazują, że wspieranie takich właśnie podmiotów rozwija 
szczególnie mocno lokalną gospodarkę. Ich działanie przyczynia się także 
do poprawy na lokalnych rynkach pracy. Wszystko to powoduje poprawę 
ekonomicznego stanu ludności i w konsekwencji poprzez dalsze rynkowe 
procesy nakierowane na rozwój ekonomii w rejonie18.

W polskim systemie prawnym nie zdefiniowano pojęcia „przedsię-
biorstwo rodzinne”. Pojawiła się próba wprowadzenia tego terminu do 
języka prawnego w projekcie ustawy o klastrach przedsiębiorstw rodzin-
nych z 2004 r.19 W art. 2 pkt 1 tego projektu określono „przedsiębiorstwo 
rodzinne” jako – „osobę fizyczną lub strony umowy spółki cywilnej zawią-
zanej przez członków rodziny, będące przedsiębiorcami w rozumieniu 
ustawy z dnia 2 lipca 2004 r. o swobodzie działalności gospodarczej”. Tę 
definicję nauka prawa oceniła negatywnie20. Nie zmieniło to faktu, że 
przedmiotowy termin wszedł do powszechnego użycia w języku prawni-
czym i ekonomicznym. Należy także odnotować, że polski ustawodawca 
podjął w 2005 r. próbę uchwalenia przepisów tworzących regulacje doty-
czące klastrów przedsiębiorstw rodzinnych, czyli grup przedsiębiorstw ro-
dzinnych, współpracujących ze sobą przy realizacji przedsięwzięć na ob-
szarze gminy lub na obszarze gmin sąsiadujących uczestników grupy21.

Przyjmując definicję funkcjonalną „przedsiębiorstwa rodzinnego”, 
czyli gdy rodzina jest zaangażowana w prowadzenie firmy, a dokładnie 
mówiąc pracują w niej przynajmniej dwie osoby z rodziny lub dwóch 
członków rodziny ma wpływ na zarządzanie przedsiębiorstwem lub 
członkowie rodzin właścicieli angażują się na rzecz jego działania – nale-

16  https://www.parp.gov.pl/images/PARP_publications/pdf/2016_raport_msp_pl_clik.pdf 
(1.06.2017).

17 A. Kowalewska, Firmy rodzinne w polskiej gospodarce – szanse i wyzwania, Warszawa 
2009, s. 25.

18 Zob. A. Kowalewska (red.), Firmy rodzinne w polskiej gospodarce – szanse i wyzwania, 
Warszawa, 2009, s. 65–66; T. Piecuch, Funkcjonowanie przedsiębiorstw rodzinnych w Polsce na 
przykładzie firmy A. Baran sp. z o.o. sp. k., Acta Universitatis Nicolai Copernici 42 (2015), nr 1,  
s. 161–179.

19 Sejm IV kadenji, Druk nr 3658. 
20 G. Jędrejek, Egzekucja przez zarząd przymusowy przedsiębiorstw rodzinnych, Warszawa 

2006, pkt 2.3, Legalis.
21 Zob. art. 2 pkt 1 projektu ustawy o grupach przedsiębiorstw rodzinnych, Sejm V kadencji, 

Druk nr 204.



239Regulacje wewnętrzne międzynarodowych przedsiębiorstw działających w Polsce...

Studia Warmińskie 54 (2017)

ży wskazać, że – jak mówi opracowanie statystyczne – 65% przedsię-
biorstw na rynku polskim to właśnie przedsiębiorstwa rodzinne22.

W Polsce tak ujęte przedsiębiorstwa rodzinne klasyfikują się jako 
mikro, małe i średnie przedsiębiorstwa. Prawna definicja tych przedsię-
biorstw zawarta została w Załączniku I do Rozporządzenia Komisji (UE) 
nr 651/2014 z dnia 17 czerwca 2014 r. uznającego niektóre rodzaje pomo-
cy za zgodne z rynkiem wewnętrznym w zastosowaniu art. 107 i 108 
traktatu23. „Przedsiębiorstwo” to „podmiot prowadzący działalność go-
spodarczą bez względu na jego formę prawną” (art. 1). Natomiast art. 2 
tego aktu normatywnego określa sposób zakwalifikowania danego pod-
miotu do jednej w powyższych kategorii przedsiębiorstw poprzez oblicze-
nie zatrudnienia w firmie, jej rocznego obrotu i rocznej sumy bilanso-
wej24. Istotne jest to, że w Polsce firmy rodzinne stanowią kolejno 29,8% 
mikroprzedsiębiorstw, 37,5% małych przedsiębiorstw i 14,6% średnich 
przedsiębiorstw25.

Polski prawodawca zauważył potrzebę wsparcia przedsiębiorstw ro-
dzinnych w formie mikro, małych i średnich przedsiębiorstw. Istnieje 
wiele regulacji przyznających im pewne przywileje26. Również niektóre 

22 Polska Agencja Rozwoju Przedsiębiorczości, Firmy rodzinne w Polsce. 2014, https://www.
parp.gov.pl/images/PARP_publications/pdf/2015_panel_firmy_rodzinne_2014.pdf, s. 6 (2.06.2017).

23 Dz.U. UE. L. z 2014 r., Nr 187, s. 1.
24 Zgodnie z tym przepisem do kategorii mikro, małych i średnich przedsiębiorstw należą 

przedsiębiorstwa, które zatrudniają mniej niż 250 pracowników i których roczny obrót nie prze-
kracza 50 mln EUR lub roczna suma bilansowa nie przekracza 43 mln EUR. W tej kategorii za 
mikroprzedsiębiorstwo uznaje się podmiot, który zatrudnia mniej niż 10 pracowników i którego 
roczny obrót lub roczna suma bilansowa nie przekracza 2 mln EUR. Za małe przedsiębiorstwo 
uważa się przedsiębiorstwo, które zatrudnia mniej niż 50 pracowników, i którego roczny obrót lub 
roczna suma bilansowa nie przekracza 10 mln EUR. Do kategorii średnich przedsiębiorstw nale-
żą przedsiębiorstwa, które zatrudniają więcej niż 50 lecz mniej niż 250 pracowników i których 
roczny obrót przekracza 10 mln, lecz nie przekracza 50 mln EUR, lub roczna suma bilansowa 
przekracza 10 mln, lecz nie przekracza 43 mln EUR.

25 Polska Agencja Rozwoju Przedsiębiorczości, Firmy rodzinne w Polsce. 2014, https://www.
parp.gov.pl/images/PARP_publications/pdf/2015_panel_firmy_rodzinne_2014.pdf (1.05.2017).

26 Np. art. 2 pkt 7 ustawy z dnia 5 września 2016 r. o zmianie ustawy o podatku dochodo-
wym od osób fizycznych oraz ustawy o podatku dochodowym od osób prawnych (Dz.U. poz. 1550); 
Rozporządzenie Ministra Rozwoju i Finansów z dnia 14 grudnia 2016 r. w sprawie udzielania 
pomocy na dostęp mikro przedsiębiorców, małych i średnich przedsiębiorców do finansowania  
w ramach regionalnych programów operacyjnych na lata 2014–2020. (Dz.U. poz. 2220); Rozporzą-
dzenie Ministra Infrastruktury i Rozwoju z dnia 3 września 2015 r. w sprawie udzielania pomocy 
mikro przedsiębiorcom, małym i średnim przedsiębiorcom na usługi doradcze oraz udział w tar-
gach w ramach regionalnych programów operacyjnych na lata 2014–2020. (Dz.U. poz. 1417); 
Rozporządzenie Ministra Infrastruktury i Rozwoju z dnia 3 września 2015 r. w sprawie udziela-
nia regionalnej pomocy inwestycyjnej w ramach celu tematycznego 3 w zakresie wzmacniania 
konkurencyjności mikro przedsiębiorców, małych i średnich przedsiębiorców w ramach regional-
nych programów operacyjnych na lata 2014–2020. (Dz.U. poz. 1377). Por. Rozporządzenie Parla-
mentu Europejskiego i Rady (UE) nr 1287/2013 z dnia 11 grudnia 2013 r. ustanawiające program 
na rzecz konkurencyjności przedsiębiorstw oraz małych i średnich przedsiębiorstw (COSME) 



240 Małgorzata Chojara-Sobiecka, ks. Piotr Kroczek

Nauki o rodzinie

dotacje unijne są dedykowane tylko dla grupy przedsiębiorstw o takich 
rozmiarach27. W specjalnych strefach ekonomicznych, obowiązujących  
w naszym kraju do roku 2026, małych i średnich przedsiębiorców obowią-
zują mniej rygorystyczne warunki skorzystania z dofinansowania przewi-
dzianego prawem, np. muszą utrzymać ilość deklarowanych we wniosku 
nowoutworzonych miejsc pracy przez 3 lata od momentu zakończenia in-
westycji, a nie przez 5 lat, jak duzi przedsiębiorcy28. Należy więc uznać, 
że prawo polskie w tym obszarze pośrednio wspiera przedsiębiorstwa ro-
dzinne, a przez to przyczynia się do pielęgnowania wartości rodzinnych.

Jak wspomniano, międzynarodowe przedsiębiorstwa w swoich we-
wnętrznych regulacjach określają własne obowiązki dotyczące doboru 
kontrahentów lub dostawców. Wskazuje się w tych przepisach rodzaje 
lub typ podmiotów, które mają być przez korporacje preferowane. Wśród 
tych podmiotów są mikro, małe i średnie przedsiębiorstwa, czyli ipso fac-
to (w skali o której była mowa wyżej) także przedsiębiorstwa rodzinne29. 
Niekiedy przedsiębiorstwa rodzinne są expressis verbis wymieniane jako 
te, które mają być traktowane priorytetowo30. Dodatkowo należy zauwa-
żyć, że wiele korporacji zobowiązuje również swoich dostawców, a przez 
to i kolejnych poddostawców, do stosowania takich właśnie rozwiązań31. 
Przez taką politykę siła wsparcia dla przedsiębiorstw rodzinnych zwielo-
krotnia się.

Wskazane powyżej rozwiązania dotyczące przedsiębiorstw rodzin-
nych stosowane przez korporacje są, co do zasady, zgodne z regulacjami 

(2014–2020) i uchylające decyzję nr 1639/2006/WE (Dz.U. L 347 z 20.12.2013, s. 33). Zob. też  
Z. Wołodkiewicz-Donimirski, Małe i średnie przedsiębiorstwa w polskim ustawodawstwie, War-
szawa 2001.

27 Załącznik nr 1 do Uchwały Nr 240/15 Zarządu Województwa Małopolskiego z dnia 4 mar-
ca 2015 r., Regionalny Program Operacyjny Województwa Małopolskiego na lata 2014–2020, np. 
s. 18 i s. 25 (http://www.rpo.malopolska.pl/download/program-regionalny/o-programie/zapoznaj-sie-
-z-prawem-i-dokumentami/regionalny-program-operacyjny-2014-2020/2015/03/RPO_WM_2014-
2020.pdf, 12.05.2017).

28 § 3 ust. 6 Rozporządzenia Rady Ministrów z dnia 10 grudnia 2008 r. w sprawie pomocy 
publicznej udzielanej przedsiębiorcom działającym na podstawie zezwolenia na prowadzenie dzia-
łalności gospodarczej na terenach specjalnych stref ekonomicznych (tekst jedn. Dz.U. z 2015 r., 
poz. 465).

29  W celu zobaczenia przykładowych informacji o trendzie wspierania MŚP zob. https://
www.out-law.com/en/articles/2014/february/opportunities-for-smes-and-apprentices-among-social-
-benefits-of-bombardiers-winning-crossrail-bid/ (1.05.2017) lub http://blog.bravosolution.com/uk/
procurement-savings-targets-vs-diversity-and-sme-spend/ (4.05.2017).

30  http://corporate.walmart.com/2016grr/creating-economic-opportunity/growing-suppliers-
-local-manufacturing-and-small-business (4.05.2017). Zob. też artykuł o plusach przedsiębiorstw 
rodzinnych http://www.industryweek.com/procurement/small-firms-are-better-partners-holding-
-companies (4.05.2017).

31 Zob. CISCO, Accelerating Global Problem Solving. Corporate Social Responsibility 2016 
Report, (http://www.cisco.com/c/dam/assets/csr/pdf/CSR-Report-2016.pdf, 1.05.2017), s. 54–55.



241Regulacje wewnętrzne międzynarodowych przedsiębiorstw działających w Polsce...

Studia Warmińskie 54 (2017)

prawa polskiego i stanowiącego część polskiego systemu prawnego – pra-
wa unijnego. Są one również zgodne z tworzonym przez prawo polskie 
modelem rodziny, w której rodzice, pracując zawodowo, nie zaniedbują 
rodzinnych wartości i życia rodzinnego.

3.  Preferowanie osób nieheteroseksualnych

Artykuł 18 Konstytucji RP zawiera ustrojową zasadę, zawartą bo-
wiem w I rozdziale Ustawy Zasadniczej, o heteroseksualnym charakte-
rze małżeństwa. Także art. 1 Kodeksu rodzinnego i opiekuńczego32 
wskazuje jasno, że dla polskiego ustawodawcy małżeństwo, stanowiące 
podstawę rodziny, jest związkiem kobiety i mężczyzny. Do końca XX w. 
zasada różności płci jako element instytucjonalny zaistnienia stosunku 
prawnego, jakim jest małżeństwo, nie była w Polsce kwestionowana ani 
de lega lata ani de lege ferenda33.

Obecnie – w ślad za zmianami definicji małżeństwa w niektórych 
krajach – w Polsce proponuje się, aby odmienność płciowa nupturientów 
nie była uznawana za niezbędną przesłankę do zaistnienia związku mał-
żeńskiego. Względnie sugeruje się, aby prowadzić równy lub bardzo zbliżo-
ny status prawny związków tej samej płci do małżeństwa34. Te inicjatywy 
ustawodawcze są poprzedzane lub prowadzone równolegle z działaniami 
mającymi na celu promowaniem środowisk LGTB(Q)35 w społeczeństwie.

Przykładem regulacji wewnętrznej stosowanej w przedsiębiorstwach, 
która może być uznana za promującą osoby nieheteroseksualne, a przez 
to godzącą w tradycyjny, ugruntowany w prawie polskim model małżeń-
stwa, a następnie rodziny i jej wartości, jest obowiązek zatrudniania od-
powiedniego odsetka osób nieheteroseksualnych, czyli tych, które (przy-
najmniej deklaratywnie) mają orientację homoseksualną albo biseksualną. 
Z tym wymogiem koresponduje obowiązek monitorowania poziomu za-
trudnienia takich osób. Regulacje wewnętrzne przedsiębiorstw wymaga-
ją, aby corocznie lub częściej wykonywane były sprawozdania dotyczące 
różnorodności pracowników i w przypadku, gdy ich struktura nie jest 
reprezentatywna, tj. wykazano zbyt mały odsetek osób reprezentujących 
określoną w regulaminie grupę (np. w tym przypadku osób nieheterosek-

32 Ustawa z dnia 25 II 1964 r. Kodeks rodzinny i opiekuńczy (Dz.U. z 2017 r., poz. 682).
33 J. Ignatowicz, Prawo Rodzinne, zaktualizował i uzupełnił M. Nazar, Warszawa 2000, s. 97.
34 Zob. np.: Senat IV kadencji, Projekt ustawy o rejestrowanych związkach między osobami 

tej samej płci, Druk nr 3664; Sejm VI kadencji, Projekt ustawy o umowie związku partnerskiego, 
Druk nr 4418; Sejm VII kadencji, Projekt ustawy o umowie związku partnerskiego, Druk nr 825.

35 LGBT (Lesbian, Gay, Bisexual and Transgender) lub też niekiedy LGBTQ (Q od queer  
– ogółu osób nieheteroseksualnych lub questioning – osób poszukujących czy niepewnych).



242 Małgorzata Chojara-Sobiecka, ks. Piotr Kroczek

Nauki o rodzinie

sualnych), nakazują podjęcie działań pozytywnych dążących do zwięk-
szenia ich ilości36. Te dwa obowiązki należy rozważyć z punktu widzenia 
prawa polskiego.

Po pierwsze, zgodnie z art. 113 Kodeksu pracy jakakolwiek dyskry-
minacja w zatrudnieniu, bezpośrednia lub pośrednia, w szczególności ze 
względu na płeć czy orientację seksualną, jest niedopuszczalna i w pol-
skim systemie prawnym zapewnienie tejże niedyskryminacji ustawo-
dawca chce osiągnąć poprzez zakaz pytania się o m.in. przedmiotowe ce-
chy oraz zakaz rejestrowania gdziekolwiek odpowiedzi na takie pytania. 
Zgodnie z art. 51 ust. 1 Konstytucji RP nikt nie może być obowiązany 
inaczej niż na podstawie ustawy do ujawniania informacji dotyczących 
jego osoby. Co więcej, w trakcie procesu rekrutacyjnego pracodawca 
zgodnie z art. 221 § 1 Kodeksu pracy ma prawo żądać od osoby ubiegają-
cej się o zatrudnienie podania danych osobowych obejmujących tylko  
i wyłącznie: imię (imiona) i nazwisko, imiona rodziców, datę urodzenia, 
miejsce zamieszkania (adres do korespondencji), wykształcenie, przebieg 
dotychczasowego zatrudnienia. Natomiast w momencie zatrudnienia do-
datkowo może poprosić o numer PESEL, zaś o inne dane osobowe pra-
cownika, jeżeli podanie takich danych jest konieczne ze względu na ko-
rzystanie przez pracownika ze szczególnych uprawnień przewidzianych 
w prawie pracy lub gdy ich podanie wynika z obowiązku określonego 
prawem. Nigdzie zaś w polskim prawie nie ma obowiązku podawania 
informacji o swojej orientacji seksualnej.

Jeżeli na rozmowie rekrutacyjnej osoba byłaby pytana o taką cechę, 
wówczas nastąpiłby skutek odwrotny – kandydatowi na pracownika było-
by bardzo łatwo wykazać, że żądane informacje mają charakter dyskry-
minujący i dochodzić odszkodowania za odmowę zawarcia umowy o pra-
cę, czy to ze względu na to, że danej cechy nie posiadał.

Ponadto, gdyby nawet pracodawca nie zadawał przedmiotowych py-
tań, a pracownik lub ubiegający się o pracę sam dobrowolne ujawniłby 

36 Kwestia tzw. ochrony praw LGTB[Q] jest szeroko poruszana w świecie prywatnej przedsię-
biorczości, szczególnie w Stanach Zjednoczonych Ameryki. Fundacja The Human Rights Cam-
paign co roku publikuje raport pt. Corporate Equality Index, w którym przedstawia ranking przed-
siębiorstw posiadających odpowiednie regulacje wewnętrzne dotyczące praw LGBT[Q]. W wersji 
tego raportu za rok 2017, na stronie 15 jest informacja, że punkty były dodawane za posiadanie 
dostawców będących przedsiębiorstwami posiadanymi przez LGBTQ, zaś kryterium czwarte doda-
je punkty za działania na etapie zatrudniania wspierające tę grupę. Na stronie 22 raportu jest in-
formacja, iż wymaga się, aby w przypadku działania przedsiębiorcy poza terytorium jednego kraju 
jego polityka antydyskryminacyjna i wspierająca LGBT[Q] obowiązywała we wszystkich jego jed-
nostkach podległych (http://assets.hrc.org//files/assets/resources/CEI-2017-FinalReport.pdf?_
ga=2.182717926.1741386353.1493903973-1861063398.1493903476, 4.05.2017). Przykładem firmy 
uwzględnionej w raporcie i działającej w Polsce jest Accenture (https://www.accenture.com/us-en/
company-lesbian-gay-bisexual-transgender (4.05.2017).



243Regulacje wewnętrzne międzynarodowych przedsiębiorstw działających w Polsce...

Studia Warmińskie 54 (2017)

takie dane, wówczas przetwarzanie tychże danych również nie byłoby 
zgodne z prawem. Pracodawca nie może zbierać w aktach osobowych da-
nych wykraczających poza zakres art. 221 Kodeksu pracy37. Stanowiłoby 
to obejście prawa przy wykorzystaniu silniejszej pozycji pracodawcy38. 
Z utrwalonego stanowiska Sądu Najwyższego wynika także, że przepis 
kodeksu pracy stwarza w stosunkach pracy mocniejszą ochronę, niż 
przewiduje ustawa o ochronie danych osobowych39. Co więcej, z uwagi 
na bezprawne przetwarzanie danych dotyczących życia seksualnego (lub 
też w przypadku braku zgody osoby, której dane dotyczą) zgodnie z art. 
49 ust. 2 ustawy o ochronie danych osobowych40 pracodawca podlegałby 
grzywnie, karze ograniczenia wolności albo pozbawienia wolności do lat 
trzech41.

Również nakaz przyjmowania do pracy osób z określoną powyżej ce-
chą byłby niezgodny z polskim systemem prawnym. Byłby to przejaw 
dyskryminacji pozytywnej, która teoretycznie nie jest zakazana w Unii 
Europejskiej42, jednak w polskich realiach występuje rzadko. Dyskrymi-
nacja pozytywna do tej pory występowała w przypadku rodzicielstwa  
i praw ułatwiających opiekę nad dzieckiem lub też ze względu na wiek 
przedemerytalny, a działania w jej zakresie nie są powszechnie stosowa-
ne. Ich ewentualne występowanie powinno mieć charakter obiektywny, 
ustalony na z góry przewidziany czas i proporcjonalne do zamierzonego 
celu. Obce zaś naszemu kraju jest posługiwanie się dyskryminacją pozy-
tywną w celu zagwarantowania pracy osobie tylko ze względu na posia-
danie przez nią cechy chronionej przez prawo antydyskryminacyjne. Jako 
wyjątek można podać postanowienia art. 29a ust 2 ustawy o służbie  
cywilnej43, w którym przewiduje się pierwszeństwo zatrudnienia dla nie-
pełnosprawnego kandydata, jednak znajdującego się już wśród pięciu 
najlepszych kandydatów, spełniających wymagania niezbędne oraz w naj-
większym stopniu spełniających wymagania dodatkowe na dane stano-

37 M. Tomaszewska, Art. 22(1), w: Kodeks pracy. Komentarz, Warszawa 2016, teza 6.
38 Wyrok NSA z dnia 6 września 2011 r., I OSK 1476/10, LEX nr 965912.
39 Wyrok SN z dnia 5 sierpnia 2008 r., I PK 37/08, OSP 2011, z. 2, poz. 20.
40 Ustawa z dnia 29 sierpnia 1997 r. o ochronie danych osobowych (tekst jedn. Dz.U. z 2016 r., 

poz. 922).
41 Przepisy karne zawarte są w art. 49–54a ustawy o ochronie danych osobowych.
42 Przykładem może być art. 157 ust. 4 Traktatu o funkcjonowaniu Unii Europejskiej, wer-

sja skonsolidowana (Dz.Urz. UE C 202 z 7.06.2016, s. 47) o brzmieniu: „W celu zapewnienia peł-
nej równości między mężczyznami i kobietami w życiu zawodowym zasada równości traktowania 
nie stanowi przeszkody dla Państwa Członkowskiego w utrzymaniu lub przyjmowaniu środków 
przewidujących specyficzne korzyści, zmierzające do ułatwienia wykonywania działalności 
zawodowej przez osoby płci niedostatecznie reprezentowanej bądź zapobiegania niekorzystnym 
sytuacjom w karierze zawodowej i ich kompensowania”.

43 Ustawa z dnia 21 listopada 2008 r. o służbie cywilnej (tekst jednolity: Dz.U. z 2016 r., 
poz. 1345 z późn. zm.).



244 Małgorzata Chojara-Sobiecka, ks. Piotr Kroczek

Nauki o rodzinie

wisko, zaś w urzędzie rekrutującym na dane stanowisko wskaźnik za-
trudnienia osób niepełnosprawnych w miesiącu poprzedzającym datę 
upublicznienia ogłoszenia o naborze jest niższy niż 6%.

W związku z powyższym należałoby uznać, że przedstawione rozwią-
zania korporacyjne, zgodne zapewne z prawem kraju, w którym powsta-
ły, nie są zgodne z prawem polskim. Ta niezgodność powoduje, że nie 
mogą one obowiązywać podmiotów podległych (przykładowo z racji pro-
wadzenia działalności na terytorium Rzeczpospolitej Polskiej) reżimowi 
prawa polskiego. Ponadto nie są one zbieżne z ugruntowanymi w prawie 
polskim zasadami i prawnie usankcjonowanymi sposobami wspierania 
rodziny. Rozwiązania korporacyjne wprowadzają bowiem dyskryminację 
pozytywną, która nie jest, co do zasady, w tak agresywny sposób obecna 
w prawie polskim.

Wnioski

Powyższe zestawienie i analiza regulacji korporacyjnych i polskich 
pozwala na udzielenie odpowiedzi na dwa pytania stawiane na początku 
artykułu. Po pierwsze, niektóre regulacje wewnętrze korporacji są w peł-
ni zbieżne z polskim ustawodawstwem zawierającym model tradycyjnej 
rodziny. W pewnym zakresie nawet, dotyczącym wspierania rodziciel-
stwa czy preferencji firm rodzinnych, regulacje te chronią rodzicielstwo  
i wzmacniają więzi rodzinne bardziej niż prawo polskie. Jednakże można 
spotkać i takie regulacje wewnętrzne korporacji, które są niespójne 
z przedmiotowym modelem rodziny, a przez to nawet sprzeczne z pol-
skim prawem, np. wspomniana powyżej dyskryminacja pozytywna doty-
cząca jednej grupy społecznej. Po drugie, regulacje korporacyjne dają 
niekiedy przykład dobrych rozwiązań, które polski ustawodawca mógłby 
przenieść na grunt prawa polskiego i włączyć w powszechnie obowiązują-
ce ustawodawstwo. Dotyczy to szczególnie nowoczesnych form wspiera-
nia pracujących rodziców, takich jak daycare czy uelastycznienie godzin 
pracy rodziców.

Ekskurs

Na tle przedstawionych wyżej rozważań można w formie ekskursu 
nakreślić kilka ogólnych uwag dotyczących procesów prawodawczych.

Po pierwsze zauważyć należy, że o ile w Europie u schyłku średnio-
wiecza i w początkach czasów nowożytnych recepcja prawa rzymskiego 



245Regulacje wewnętrzne międzynarodowych przedsiębiorstw działających w Polsce...

Studia Warmińskie 54 (2017)

do państwowych porządków prawnych następowała za pośrednictwem 
nauki prawa, która ustalała ramy dla nowych zjawisk życia ekonomicz-
no-społecznego44, tak obecnie to obrót gospodarczy kształtuje nowe regu-
ły, które następnie zostają wpisane w odpowiednie ramy jurysdykcyjne. 
Na gruncie polskiego prawa przykładem instytucji stosowanej najpierw 
przez przedsiębiorców, a następnie wpisanej do kodeksu cywilnego jest 
umowa leasingu45. Realia życia gospodarczego, można powiedzieć, wy-
musiły nowelizację prawa polskiego w tym zakresie. Zawierane licznie 
umowy leasingu odgrywały coraz większą rolę w krajowym obrocie go-
spodarczym, a za podstawę prawną miały artykuł mówiący o wolności 
kontraktowania (art. 3531 k.c.). Nie było bowiem żadnych innych ram 
kodeksowych46. Podobnie działo się z umową timesharingu47.

Po drugie, można zaobserwować, że w sytuacji, gdy jakaś korporacja 
dokonuje ekspansji na rynki zagraniczne, to jej regulacje wewnętrzne 
stanowią element współdecydujący o sprawności gospodarczej tego pod-
miotu i o jego efektywności ekonomicznej. Jeżeli regulacje stosowane 
przez jedną korporację okazują się użyteczne dla jej funkcjonowania  
i efektywne gospodarczo, wówczas i inne (konkurencyjne) podmioty ryn-
ku będą dokonywać recepcji tych rozwiązań do własnego wewnętrznego 
porządku normatywnego i je stosować. Tym samym zgodnie z kierun-
kiem i tempem ekspansji korporacji zaczyna się rozprzestrzeniać dane 
rozwiązanie prawne. To rozpowszechnienie rozwiązań prawnych następu-
je niezależnie od granic systemów prawnych czy tradycyjnych obszarów 
kultur prawnych. Dalszym etapem może być działanie ustawodawców 
państwowych, którzy widząc popularność danej regulacji w regulacjach 
korporacyjnych i jej efektywność mogą zadecydować, aby daną regulację 
przyjąć do swojego systemu prawnego, skodyfikować i nakazać jej po-
wszechne stosowanie.

Po trzecie, interesującym problemem, który jawi się na gruncie prze-
prowadzonych rozważań, jest zjawisko związane z różnymi kulturami 
prawnymi, powiązanymi z kolei z systemami religijnymi. Jak już odnoto-
wano, regulacje wewnętrzne korporacji tworzone są w określonym syste-
mie prawa i tym samym niosą ze sobą także elementy danej kultury 
prawnej choćby w postaci zasad prawnych. W przypadku systemów praw-
nych krajów islamskich podstawą prawa państwowego jest doktryna reli-

44 Por. K. Sójka-Zielińska, Historia prawa, Warszawa 2005, s. 135; R. Sobański, Europa 
obojga praw, Katowice 2006, s. 54.

45 Art. 7091–70918 ustawy z dnia 23 kwietnia 1964 r. Kodeks cywilny (tekst jedn. Dz.U.  
z 2017 r., poz. 459 z późn. zm.).

46 T. Wiśniewski, Art. 709(1) k.c., w: J. Gudowski (red.), Kodeks cywilny. Komentarz. Tom IV. 
Zobowiązania. Część szczegółowa, Warszawa 2017, teza 1.

47 Ustawa z dnia 16 września 2011 r. o timeshare (Dz.U., Nr 230, poz. 1370).



246 Małgorzata Chojara-Sobiecka, ks. Piotr Kroczek

Nauki o rodzinie

gijna islamu. W konsekwencji wydaje się, że korporacje powstałe w tych 
krajach będą zawierały elementy islamskiej kultury prawnej i islamskiej 
religii. Interesująca byłaby analiza wewnętrznych regulacji przedsię-
biorstw, które zawierałyby elementy muzułmańskiego prawa religijnego. 
Należałoby się spodziewać, że odbiegać będą one znacząco od zasady pra-
wa rodzinnego przyjętego w Polsce czy innych krajach o tradycji chrześci-
jańskiej. Z dużym prawdopodobieństwem można taką samą opinię wyrazić 
na temat korporacji powstałych na gruncie ustawodawstwa państw Pół-
wyspu Indyjskiego, które z jednej strony poddane było dużemu wpływowi 
prawa systemu common law, a z drugiej mocno uwikłane w specyficzne 
religijne, kulturowe i społeczne czynniki decydujące o kształcie prawa.

REGULACJE WEWNĘTRZNE MIĘDZYNARODOWYCH 
PRZEDSIBIORSTW DZIAŁAJĄCYCH W POLSCE A TRADYCYJNY 

MODEL RODZINY

Większość dużych przedsiębiorstw posiada własne wewnętrzne regulacje dotyczą-
ce zarządzania zasobami ludzkimi. Te akty normatywne są zwykle stanowione w śro-
dowisku określonego prawnego systemu. Gdy przedsiębiorstwo dokonuje ekspansji za 
granicę, zaczyna wówczas działać w innym środowisku prawnym, co powoduje, że akty 
te nie są zwykle zgodne ani z prawem, ani z kulturą prawną państwa nowego rynku. 
Artykuł dotyczy zgodności wewnętrznych regulacji niektórych międzynarodowych 
przedsiębiorstw działających w Polsce z tradycyjnym modelem rodziny zawartych  
w polskim prawie. Autorzy zatem przeanalizowali: wspieranie rodzicielstwa, przedsię-
biorstwa rodzinne, preferowanie osób nieheteroseksualnych. Wnioski wskazują na to, 
że niektóre wewnętrzne przepisy nie są spójne z polskim prawem. Z kolei niektóre re-
gulacje dotyczące np. daycare, elastycznych godzin pracy mogą zostać recypowane do 
polskiego systemu prawnego. Byłoby to z korzyścią dla tradycyjnego modelu rodziny. 
W artykule znajduje się także ekskurs, który dotyczy zjawisk polegających na recypo-
waniu przepisów ustanowionych przez prywatne firmy przez prawo państwowe oraz 
postulat, aby polski prawodawca był otwarty na sprawdzone rozwiązania prawne.

INTERNAL REGULATIONS OF INTERNATIONAL COMPANIES 
OPERATING IN POLAND AND TRADITIONAL FAMILY MODEL

Most of the big companies have the internal regulations about human resources 
management. The bylaws in question are usually created in the reality of a particular 
legal system. When a company expands abroad, it starts operating in a different legal 

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)



247Regulacje wewnętrzne międzynarodowych przedsiębiorstw działających w Polsce...

Studia Warmińskie 54 (2017)

system than its own. As a result, the bylaws are not always compatible neither with 
laws nor the legal culture of the state of a new market. The paper touches upon the 
problem of the cohesion of internal regulations of some of the international companies 
operating in Poland with the traditional family model established in Polish law ana-
lyzing three areas such as: supporting parenting, family business, and preference for 
non-heterosexual persons. The conclusions are that some of the internal regulations 
are not coherent with Polish law, and some of the bylaws regarding, e.g., daycare or 
flexible working hours, can be adapted to Polish legal system. It (unclear what “it” is 
referring to) would benefit traditional model of the family. The paper contains also the 
excursus about some legislative phenomenon regarding the reception of state law reg-
ulations issues by private companies and postulates that the Polish legislator shall be 
open to new ideas in this matter and search for the well-tried regulations.





PRAWO

Ks. Jerzy Adamczyk
Wyższe Seminarium Duchowne w Radomiu

Konferencje dekanalne w aspekcie  
kanoniczno-duszpasterskim

 
Słowa kluczowe:  dziekan, formacja, dekanat, konferencja dekanalna, duchowni.

Keywords: 	 vicar forane, formation, vicariate forane, deanery conference, clerics.

Wstęp

Kościół od zawsze wiele uwagi poświęca formacji duchowieństwa. 
Sobór Watykański II w dekrecie o posłudze i życiu kapłanów Presbytero-
rum ordinis przypomina, że „ponieważ obecnie w kulturze świeckiej, 
a także w naukach świętych dokonuje się stały postęp, zachęca się pre-
zbiterów, aby swą wiedzę teologiczną i świecką odpowiednio i bez prze-
rwy doskonalili i w ten sposób bardziej umiejętnie przygotowywali się do 
wejścia w dialog ze współczesnymi ludźmi”1. Na podstawie tego dekretu 
wskazane jest organizowanie dla kapłanów kursów i zjazdów, powoływa-
nie do życia ośrodków duszpasterskich, zakładanie bibliotek, aby mogli 
oni pełniej poznawać metody duszpasterskie, poszerzać wiedzę teologicz-
ną oraz wzmacniać życie duchowe2. Szczególne znaczenie formacji stałej 
przypisano w adhortacji Pastores dabo vobis, na kartach której przypom-
niano, że „formacja stała znajduje […] właściwą podstawę i pierwotne 
uzasadnienie w dynamice sakramentu kapłaństwa”3. W formacji duchow-
nych istotne znaczenie ma również ich systematyczny udział w konferen-
cjach dekanalnych.
Adres/Adresse: ks. dr hab. Jerzy Adamczyk, Wyższe Seminarium Duchowne w Radomiu, 
ul. Młyńska 23/25, 26-600 Radom, ksjerzyad@wp.pl.

1 Sobór Watykański II, Dekret o posłudze i życiu prezbiterów Presbyterorum ordinis,  
(7 grudnia), nr 19, w: Sobór Watykański II. Konstytucje, dekrety, deklaracje. Tekst polski. Nowe 
tłumaczenie, Poznań 2002, s. 478–508.

2 Por. ibidem.
3 Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Pastores dabo vobis (25 marca 1992), nr 70, 

L’Osservatore Romano (wydanie polskie) 24 (2004), nr 1 s. 4–48.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



250 Ks. Jerzy Adamczyk

Prawo

Można zatem zapytać: Jak doszło do wykształcenia się obecnej insty-
tucji kongregacji duchowieństwa? I dalej: Kto jest odpowiedzialny za 
zwoływanie konferencji dekanalnych? Ponadto, czy można określić grupę 
osób zobowiązanych do uczestnictwa w tych zebraniach? I wreszcie: Jak 
zebranie takie powinno przebiegać, a jak jest w praktyce? Są to ważne 
pytania badawcze, tym donioślejsze, że zasadnicze uregulowania tych 
kwestii pozostawiono prawu partykularnemu4.

1. Konferencje dekanalne w aspekcie historycznym

Gdy chodzi o definicję konferencji dekanalnej w pojęciu kanonicz-
nym, to Tadeusz Pawluk stwierdzał, że „są to zebrania duchownych de-
kanatu, odbywane pod przewodnictwem dziekana dla omówienia zagad-
nień duszpasterskich oraz w celu podnoszenia poziomu naukowego  
i ascetycznego duchownych”5, natomiast Edmund Przekop określił je 
jako „zebranie duchowieństwa dekanalnego pod przewodnictwem dzieka-
na dla omówienia spraw duszpasterskich oraz w celu duchowej i nauko-
wej formacji kapłanów”6. I Synod Diecezji Legnickiej podaje własną defi-
nicję konferencji dekanalnej: „konferencja dekanalna jest to zebranie 
duchowieństwa dekanalnego pod przewodnictwem dziekana dla omówie-
nia spraw duszpasterskich. Dalszym celem konferencji dekanalnej jest 
umacnianie kapłańskiej wspólnoty dekanatu, lepsze rozpoznanie sytu-
acji Kościoła na określonym terytorium, formowanie otwartej postawy 
wobec problemów czasu, współpracy z laikatem, orientacja w najważniej-
szych teologicznych i duszpasterskich problemach Kościoła”7.

4 Należy dodać, że problemowi konferencji dekanalnych poświęcił swój artykuł T. Pawluk. 
Konferencje dekanalne w kanonicznym prawie powszechnym i warmińskim, Studia Warmińskie 3 
(1966), s. 79–93. Podjęcie na nowo tej problematyki jest celowe, gdyż wspomniany artykuł był 
napisany pięćdziesiąt lat temu, pod rządami poprzedniego kodeksu. Dziś obowiązuje zmienione 
prawo kodeksowe i nowe prawo pokodeksowe. Wcześniej o dawnych kongregacjach dekanalnych 
napisał rozprawę S. Wysocki, O kongregacjach dziekanalnych w dawnej Polsce, Lwów 1906. Tą 
problematyką zajmował się też Z. Chodyński, Kongregacje dekanalne, w: M. Nowodworski (red.), 
Encyklopedja Kościelna, t. 10, Warszawa 1877, s. 623–635. O polskich kongregacjach dekanalnych 
w okresie dwudziestu lat po ogłoszeniu Kodeksu Prawa Kanonicznego pisał W. Padacz, poświęcając 
także uwagę konferencjom dawniejszym – idem, Prawa i obowiązki dziekanów w polskim ustawo-
dawstwie synodalnym, Ateneum Kapłańskie 23 (1937), s. 280–293, 385–393, natomiast H. Wy-
czawski jest autorem artykułu Kongregacje dekanalne w archidiecezji warszawskiej przed stu 
laty, Prawo Kanoniczne 11 (1968), nr 3–4, s. 37–56.

5 Konferencje dekanalne, s. 80.
6 Dekanalna konferencja, w: R. Łukaszyk (red.), Encyklopedia katolicka, t. 3, Lublin 1995,  

k. 1112.
7 I Synod Diecezji Legnickiej (2007–2012), Statut dziekana, wicedziekana i dekanalnego ojca 

duchownego w Diecezji Legnickiej, t. 1., Legnica 2012, § 33–34, s. 136.



251Konferencje dekanalne w aspekcie kanoniczno-duszpasterskim

Studia Warmińskie 54 (2017)

Pierwsze ślady konferencji pasterskich o charakterze doradczym od-
najdujemy w pismach Bazylego Wielkiego. Ich zadania przejęły w VI w. 
synody diecezjalne8. Dawniej, gdy życie duszpasterskie skupiało się  
wokół biskupa, który rezydował w każdym ludniejszym mieście, kształ-
cenie duchowieństwa odbywało się na synodach biskupich. Z czasem 
jednak, gdy diecezje rozrosły się terytorialnie i ludnościowo, powsta- 
ły nowe okręgi duszpasterskie poza miastem biskupim, najpierw więk-
sze zwane archidiakonatami – z archidiakonem na czele, a następnie 
mniejsze, zwane archiprezbiteratami – z archiprezbiterem, czyli dzieka-
nem na czele. W związku z tym duchowieństwo podległe archiprezbite-
rom ze względów praktycznych zaczęło rzadziej gromadzić się na sy- 
nodach biskupich, a częściej na zebraniach archiprezbiterialnych, urzą-
dzanych na wzór synodów. Podział diecezji na archidiakonaty z czasem 
stopniowo zanikał, aż wreszcie został zastąpiony podziałem na deka- 
naty9. 

Z konferencjami pasterskimi duchownych spotykamy się we Francji 
już w IX w. za czasów arcybiskupa Hinkmara, biskupa Reims. W zarzą-
dzeniach z 852 r. polecił on organizowanie w okręgach dekanalnych spo-
tkań pierwszego dnia każdego miesiąca. Obrady były połączone ze wspól-
nym, skromnym posiłkiem dla duchowieństwa10. O obowiązku dziekana 
zwoływania co miesiąc zebrań podległego sobie duchowieństwa mówi  
w swoich zarządzeniach z 889 r. Riculfus, biskup Soissons we Francji. 
Poleca, by na tych zjazdach zastanawiano się, jak najlepiej spełniać swo-
je obowiązki, omawiano szczególniejsze wypadki, które zwykły się wyda-
rzać w codziennym życiu parafialnym, i w jaki sposób duszpasterz wi-
nien wówczas się zachowywać. Obrady miały być połączone z modlitwą 

  8 E. Przekop, Dekanalna konferencja, k. 1112–1113.
  9 Por. Z. Chodyński, Kongregacje dekanalne, s. 601; por. T. Pawluk, Konferencje dekanalne, 

s. 81.
10 „Ut, quando Presbyteri per Kalendas simul convenerint, post peractum divinum 

mysterium et necessariam collationem non quasi ad prandium ibi ad tabulam resideant, et per 
tales inconvenientes pastellos se inviceui gravent, quia inhonestum est et onerosum. Saepe enim 
tarde ad Ecclesias suas redeuntes majus damnum de reprehensione conquirunt, et de gravedine 
mutua contrahunt, quam lucrum ibi faciant. Et ideo peractis omnibus, qui voluerint, panem cum 
caritate et gratiarum actione in dorno confratris sui simul cum fratribus suis frangaut, et 
singulos biberes accipiant, maxime autem ultra tertiam vicem poculum ibi non contingant, et ad 
Ecclesias suas redeant”. Hincmari Rhemensis, Capitula presbyteris data, cap. XV, w: J. P. Migne 
(ed.), Patrologia Latina, vol. CXXV, tomus priori, apud J. P. Migne editirem, Parisiis 1852,  
col. 777. „Et semper de Kalendis in Kalendis mensium, quando Presbyteri de Decaniis simul 
conveniunt, collationem de poenitentibus suis habeant, qualiter unusquisque suam poenitentiani 
facia”. Hincmari Rhemensis, Capitula anno XII episcopatus superaddita, cap. I, w: J. P. Migne 
(ed.), Patrologia Latina, t. CXXV, tomus priori, apud J. P. Migne editirem, Parisiis 1852, col. 793. 
Por. W. Góralski, Kongregacje dekanalne w ustawodawstwie kard. Karola Boromeusza, Prawo 
Kanoniczne 34 (1991), nr 3–4, s. 165.



252 Ks. Jerzy Adamczyk

Prawo

w intencji panującego, a także zmarłych konfratrów i osób najbliższych. 
Podczas ich trwania należało unikać objadania się i opilstwa11.

W dobie rozkwitu instytucji dekanatu na zebraniach tych odczytywa-
no statuty ostatniego synodu diecezjalnego, i odtąd dziekani byli zobo-
wiązani do nadzorowania, by je zachowywano na równi z wszelkimi za-
rządzeniami ordynariusza i archidiakona, nieposłusznych zaś mieli 
karać12. Trzeba zaznaczyć, że do uczestnictwa w obradach byli obowiąza-
ni kondekanalni proboszczowie, wikariusze oraz kapelani13.

Comiesięczne zebrania księży w jednostkach dekanalnych swojej die-
cezji polecił odbywać w X w. Atto, biskup Vercelli we Włoszech. Przed-
miotem spotkań miały być sprawy dotyczące wiary, udzielania sakra-
mentów świętych, a także piętnowanie wykroczeń14.

Zwyczaj odbywania konferencji dekanalnych wkrótce przeszedł  
z Francji do Niemiec, a następnie do Anglii. Synod londyński z roku 
1237 w kan. 20 nakładał na archidiakonów ścisły obowiązek częstego 
uczestniczenia w konferencjach mających na celu kształcenie probosz-
czów. Archidiakoni obowiązani byli udzielać zebranym instrukcji odno-
szących się do dziedziny szafowania sakramentów św., zwłaszcza odpra-
wiania mszy św.15 Natomiast synod londyński z 1342 r. zalecił, aby na 
konferencjach duchowieństwa omawiano kwestie związane z jurysdyk-
cją16. O odbywaniu zebrań kleru dekanalnego informują ponadto w tym 

11 „Rationi quoque proximum esse sanximus ut in unoquoque mense, statuta die, id est in 
Kalendis uniuscujusque mensis, per singulas decanias presbyteri simul conveniant, et 
convenientes non pastis vel potationibus vacent, sed de suo ministerio et religiosa conversatione, 
atque de his quae in eorum parochiis accidunt sermonem habeant, et qualiter pro rege vel 
rectoribus ecclesiae, atque pro familiaribus suis, tam vivis quam et defunctis, orare debeant, 
simul considerent”. Riculfus Suessionensis, Constitutio Riculfi, Acta Conciliorum et Epistolae 
Decretales, ac Constitutiones Summarum Pontificum, t. VI, pars 1, Typographia Regia, Parisiis, 
MDCCXIV, st. XX, col. 420. Por. Constitutiones Walteri de Kirkham Episcopi Dunelmensis, w:  
J. D. Mansi (ed.), Sacrorum Conciliorum nova amplissima collectio, vol. XXIII, apud Antonium 
Zatta, Venetiis 1779, col. 898–899; por. G. Montini, I Vicari foranei, Quaderni di diritto ecclesia-
le 4 (1991), z. 3, s. 387; por. W. Góralski, Kongregacje dekanalne, s. 165.

12 Concilium Trevirense Provinciale celebratum Anno Christii MCCXXVII, can. VIII,  
J. D. Mansi (ed.), Sacrorum Conciliorum nova amplissima collectio, vol. XXIII, apud Antonium 
Zatta, Venetiis 1779, col. 31; por. M. Przybyłko, Urząd dziekana w rozwoju historycznym, Prawo 
Kanoniczne 5 (1962), nr 1–2, s. 101.

13 Por. Constitutiones Walteri de Kirkham Episcopi Dunelmensis, col. 898–899; por.  
M. Przybyłko, Urząd dziekana w rozwoju historycznym, s. 101–102.

14 Por. W. Góralski, Kongregacje dekanalne, s. 165–166.
15 Concilium Londoniense, De officio archidiaconorum, w: J. D. Mansi (ed.), Sacrorum 

Conciliorum nova amplissima collectio, vol. XXIII, apud Antonium Zatta, Venetiis 1779, can. XX, 
col. 457–458; por. T. Pawluk, Konferencje dekanalne, s. 82; por. W. Góralski, Kongregacje 
dekanalne, s. 166. 

16 Concilium Londoniense, Anno Domini MCCXLII celebratum, w: Acta Conciliorum et 
Epistolae Decretales, ac Constitutiones Summarum Pontificum, t. VII, Typographia Regia, 
Parisiis MDCCXIV, col. 1655–1668.



253Konferencje dekanalne w aspekcie kanoniczno-duszpasterskim

Studia Warmińskie 54 (2017)

okresie: synody w Rouen z 1279 i 1335 r. oraz synod w Lambeth z 1261 r.17 
Nieco później, bo w 1536 r. synod koloński wymagał, aby podczas zebrań 
kleru dekanalnego dziekani upowszechniali statuty synodów diecezjal-
nych i prowincjalnych18.

Organizowanie zebrań dekanalnych zostało znacznie zaniedbane  
w czasie przed soborem trydenckim. Tymczasem sobór ten, którego jednym 
z generalnych założeń było podniesienie poziomu umysłowego i moralnego 
duchowieństwa, jakkolwiek expressis verbis nie nakładał obowiązku odby-
wania kongregacji dekanalnych, to jednak w instytucji tej pozwolił dostrzec 
właściwe narzędzie reformy i odnowy w szeregach duchowieństwa19.

Twórcą konferencji dekanalnych, czyli zebrań albo kongregacji deka-
nalnych był św. Karol Boromeusz (1538–1584), arcybiskup, metropolita 
Mediolanu (1564–1584). Na synodzie prowincjalnym w 1565 r. (od  
15 października do 3 listopada 1565 r.) zarządził, aby po dekanatach od-
bywały się kongregacje dekanalne. Zebrania te dziekan był obowiązany 
prowadzić raz w miesiącu, a miejscem ich odbywania były kościoły deka-
natu, wyznaczane per turnum przez dziekana. Synod podawał także po-
rządek takich zebrań20. Inicjatywa św. Karola znalazła szeroki odzew 
nie tylko poza granicami metropolii mediolańskiej, lecz także daleko 
poza Półwyspem Apenińskim, także w Polsce21.

Kongregacje dekanalne propagował papież Benedykt XIII, który na 
synodzie rzymskim w 1725 r. zarządził je dla diecezji włoskich22 oraz 
Benedykt XIV w dziele De synodo dioecesano23. Od połowy XIX w. prak-

17 Concilium Lambethense editae XIII maii MCCLXI, w: Acta Conciliorum et Epistolae 
Decretales, ac Constitutiones Summarum Pontificum, t. VII, Typographia Regia, Parisiis 
MDCCXIV, col. 533–546; zob. E. Landon, A Manual of Councils of the Holy Catholic Church, 
Editor Aeterna Press, London 2015, s. 309–312.

18 Por. W. Góralski, Kongregacje dekanalne, s. 166.
19 Por. ibidem; por. E. Przekop, Dekanalna konferencja, k. 1112–1113.
20 Acta Ecclesiae Mediolanensis a Carolo cardinali S. Praxedis archiepiscopo condita, 

Federici card. Borromaei archiepiscopi mediolani iussu undique diligentius collecta, ex Officina 
Typographica quon. Pacifici Pontij impressoris archiepiscopalis, Mediolani MDXCIX, pars I, De 
vicariis foraneis constituendis, s. 22–23.

21 Por. J. Gręźlikowski, Kongregacje dekanalne na tle zadań i obowiązków dziekanów  
w ustawodawstwie synodalnych diecezji włocławskiej w okresie potrydenckim, Prawo Kanoniczne 45 
(2002), nr 3–4, s. 197; por. W. Góralski, Kongregacje dekanalne, s. 166; por. W. Góralski, Analiza 
źródłowa statutów pierwszego synodu prowincjonalnego kard. Karola Boromeusza (1565 r.), 
Studia Płockie 16–17 (1988–1989), s. 154. Ogólne wzmianki o konferencjach dekanalnych  
w Polsce pochodzą z XIV w. (synod prowincjonalny w Kaliszu w r. 1357 oraz synody wrocławskie 
z r. 1415 i 1509). Por. T. Pawluk, Konferencje dekanalne, s. 82; por. H. Wyczawski, Kongregacje 
dekanalne w archidiecezji warszawskiej, s. 38.

22 Acta et decreta Sacrorum Conciliorum Recentiorum Collectio Lacensis, tomus primus, 
Sumptibus Herder, Friburgi Brisgoviae 1870, col. 435; por. T. Pawluk, Konferencje dekanalne, s. 82.

23 Benedictus XIV, De Synodo Dioecesana, Libri tredecim, tomus primus. Ex Typographia 
Sacrae Congregationis de Propaganda Fide, Romae 1806, liber I, cap. 2, s, 5–8; por. T. Pawluk, 
Konferencje dekanalne, s. 82.



254 Ks. Jerzy Adamczyk

Prawo

tyka konferencji dekanalnych przyjęła się w całym Kościele Zachodnim. 
Kodeks Prawa Kanonicznego z 1917 r. konferencjom dekanalnym po-
święca kan. 131, w którym mówi ogólnie o zwoływaniu konferencji, 
przedmiocie obrad oraz uczestnictwie w nich, a pośrednio także kan. 448 
§ 1, który zwoływanie konferencji i przewodniczenie na nich zalicza do 
obowiązków i praw dziekana24. Kodeks Prawa Kanonicznego z 1983 r.25 
mówi pośrednio o konferencjach dekanalnych. W kan. 555 § 2, nr 1 
stwierdza, że „dziekan w powierzonym sobie dekanacie zabiega o to, aże-
by duchowni zgodnie z postanowieniami prawa partykularnego, uczest-
niczyli w określonym czasie w prelekcjach, spotkaniach teologicznych lub 
konferencjach (conventus seu conferentia)”. Z kolei kan. 279, § 2 zarzą-
dza, że „kapłani, według przepisów prawa partykularnego, mają uczęsz-
czać na wykłady duszpasterskie, jakie winny być organizowane po świę-
ceniach kapłańskich, a także w terminach ustalonych przez to prawo 
powinni brać udział również w innych wykładach, zebraniach teologicz-
nych lub konferencjach, dających im okazję nabycia pełniejszego pozna-
nia świętej nauki i metod duszpasterskich”26.

2.  Zwoływanie konferencji dekanalnych

Według Kodeksu pio-benedyktyńskiego zwoływanie konferencji de-
kanalnych jest obowiązkiem dziekana27. Instrukcja Ecclesiae imago 
stwierdza, że w statutach dziekańskich winno się określić kwestię spo-
tkań duchownych dekanatu28, podobnie postanawia Dyrektorium o pa-
sterskiej posłudze biskupów Apostolorum successores29. Aktualny Ko-
deks zobowiązuje dziekana w powierzonym sobie dekanacie, aby zabiegał 
o to, ażeby duchowni zgodnie z postanowieniami prawa partykularnego 
uczestniczyli w określonym czasie w prelekcjach, spotkaniach teologicz-
nych lub konferencjach30. Tak więc prawo posoborowe nie mówi wyraź-

24 Codex Iuris Canonici, Pii X Pontificis Maximi iussu digestus, Benedicti, Papae XV 
auctoritate promulgatus, Typis Polyglottis Vaticanis Romae 1951, (dalej: CIC); por. E. Przekop, 
Dekanalna konferencja, k. 1113; por. T. Pawluk, Konferencje dekanalne, s. 84.

25 Kodeks Prawa Kanonicznego, przekład polski zatwierdzony przez Konferencję 
Episkopatu, Poznań 1984 (dalej: KPK).

26 Por. E. Sztafrowski., Ponadparafialni współpracownicy biskupa diecezjalnego, Prawo 
Kanoniczne 35 (1992), nr 3–4, s. 46.

27 Por. CIC kan. 448 § 1.
28 Kongregacja Biskupów, Instrukcja Ecclesiae imago na temat pasterskiej posługi 

biskupów (22 lutego 1973), nr 186, w: E. Sztafrowski (red.), Posoborowe Prawodawstwo Kościelne, 
t. 6, z. 1, Warszawa 1975, nr 10370–11035 (dalej: EI).

29 Kongregacja do spraw Biskupów, Dyrektorium o pasterskiej posłudze biskupów Aposto-
lorum successores (22 lutego 2004), nr 217, Kielce 2005 (dalej: AS).

30 KPK kan. 555 § 2, nr 1.



255Konferencje dekanalne w aspekcie kanoniczno-duszpasterskim

Studia Warmińskie 54 (2017)

nie, że dziekan ma gromadzić duchownych dekanatu i organizować kon-
ferencje dekanalne. Jednak w związku z tym, że dziekan w ramach 
dekanatu jest zobowiązany do troski o formację stałą duchowieństwa, to 
jasne jest, iż jest zobowiązany do organizowania i wzywania duchownych 
na spotkania dekanalne ustanowione prawem powszechnym, a także 
partykularnym. Samo sformułowanie kodeksowe, że „dziekan w powie-
rzonym sobie dekanacie zabiega o to, ażeby duchowni zgodnie z postano-
wieniami prawa partykularnego, uczestniczyli w określonym czasie  
w prelekcjach, spotkaniach teologicznych lub konferencjach”31, każe do-
strzegać jego zasadniczą odpowiedzialność za konferencje, choć oczywi-
ście może on korzystać w tym z pomocy duchownych kondekanalnych,  
a szczególnie wicedziekana, jeśli taki urząd istnieje. Dokładniej tę kwe-
stię reguluje prawo partykularne. Według Statutes für die Dekanate die-
cezji Mainz, dziekan wzywa duchownych na konferencje dekanalne32, 
natomiast Sinodo 47° della Chiesa ambrosiana stanowi, że archiprezbi-
ter winien inicjować i przewodniczyć przynajmniej miesięcznym spotka-
niom prezbiteriów i diakonów w celu sprzyjania braterstwu, podtrzyma-
nia życia duchowego i formacji stałej33. Statuto dei vicari foranei diecezji 
Nikosia we Włoszech wymagają od dziekana, aby co miesiąc (w innym 
czasie niż rekolekcje kapłańskie) gromadził kler wikariatu na dyskusje  
o problemach duszpasterskich dekanatu lub w celu zapoznania z doku-
mentami i dyrektywami wydanymi przez Stolicę Apostolską i biskupa 
diecezjalnego34. Z kolei Estatutos de los arciprestazgos de la Archidióce-
sis de Madrid zobowiązuje archiprezbitera do zapewnienia niezbędnej 
formacji stałej księży w wymiarze ludzkim, intelektualnym, duchowym  
i duszpasterskim poprzez udział w konferencjach, spotkaniach teologicz-
nych czy sympozjach, zgodnie z kan. 27935, jak również do zwoływania  
i przewodniczenia zebraniom kapłanów dekanatu36. Estatutos del Ar-
ciprestazgo de la Diócesis de Cartagena zalecają, aby dziekan zwoływał  
i przewodniczył spotkaniom duchownych archiprezbiteratu i kierował 

31 KPK kan. 555 § 2, nr 1.
32 Bistum Mainz, Statut für die Dekanate, www.bistummainz.de (21.01.2016), § 6, nr 1, s. 5. 

Identycznie stanowi: Bistum Passau, Statut ist der Dekan, www.bistum-passau.de/bistum/
dekanate-pfarreien/dekanate/dekane-prodekane (21.01.2016), w tytule Sprecher und Koordinator 
der Priester, der Ständigen Diakone und kirchlichen Mitarbeiter, a także w nr 3 tego Statutu.

33 Sinodo 47° della Chiesa ambrosiana, Milano 1995, st. 163 § 3, s. 56.
34 Diocesi di Nicosia Diecezja Nikosia, Statuto dei vicari foranei, www.webdiocesi.

chiesacattolica.it, art. 13 (15.11.2015).
35 Estatutos de los arciprestazgos de la Archidiócesis de Madrid (16 julio 1997) http://

lavozdelcardenal.archimadrid.com/1997/07/16/estatutos-de-los-arciprestazgos-de-la-archidiocesis-
de madrid, art. 1 B, b (20.11.2015).

36 Ibidem, art. 2 A.



256 Ks. Jerzy Adamczyk

Prawo

nimi zgodnie z ustalonym porządkiem37. Statut Księży Dziekanów Archi-
diecezji Lubelskiej przypomina, że dziekan organizuje dekanalne dni sku-
pienia oraz organizuje w dekanacie kapłańskie spotkania braterskie38, 
a Statuty dziekańskie diecezji kieleckiej obligują dziekana do zwoływania 
konferencji dekanalnych przynajmniej dwa razy w roku39, natomiast 
Pierwszy Synod Diecezji Kaliskiej postanawia, że do dziekana należy or-
ganizowanie zebrań i konferencji dekanalnych, które winny mieć cha-
rakter zarówno informacyjny, jak i pastoralny40.

Gdy chodzi o częstotliwość spotkań dekanalnych, oba Kodeksy odsy-
łają do prawa partykularnego, przy czym poprzedni KPK podał ogólne 
wskazania: saepius in anno (kilka razy w roku)41, natomiast aktualny 
Kodeks stwierdza ogólnie, że wspomniane spotkania odbywają się w ter-
minach ustalonych przez prawo partykularne42. Tak więc liczbę zwoła-
nych konferencji dekanalnych w ciągu roku określa ustawodawstwo par-
tykularne biorąc pod uwagę miejscowe zwyczaje i warunki43. I tak np.  
w diecezji legnickiej konferencja dekanalna winna się odbywać po konfe-
rencji księży dziekanów44, a w diecezji kaliskiej przynajmniej dwa razy 
w roku45, natomiast w diecezji Mainz konferencje dekanalne winny się 
odbywać co najmniej cztery razy w roku – na wezwanie dziekana46.

37 Estatutos del Arciprestazgo de la Diócesis de Cartagena, www.diocesisdecartagena.org, 
art. 12, nr 6 (20.11.2015).

38 Statut Księży Dziekanów Archidiecezji Lubelskiej (2 grudnia 2000), nr 18.10 i 18.15, 
Wiadomości Archidiecezji Lubelskiej 74 (2000), nr 4, s. 718; por. Arcybiskup Metropolita 
Częstochowski, Statut księży dziekanów Archidiecezji Częstochowskiej, http://kuriaczestochowa.pl/
wp-content/uploads/2013/02/14.pdf, nr 18.10, 18.14 (15.11.2015).

39 Statuty dziekańskie (22 października 1981), nr 5, Kielecki Przegląd Diecezjalny 57 (1981), 
nr 6, s. 262.

40 Pierwszy Synod Diecezji Kaliskiej 2007–2009. Prawo diecezjalne Kościoła Kaliskiego, 
Kalisz 2009, st. 18, s. 12. „Dziekan jest zobowiązany zwoływać przynajmniej trzy razy w roku 
konferencję dekanalną, o terminach której pisemnie informuje Wydział Duszpasterski Kurii 
Diecezjalnej co najmniej z dwutygodniowym wyprzedzeniem”. Uchwały Pierwszego Synodu 
Diecezji Toruńskiej. Prawo partykularne Kościoła Toruńskiego, Toruń 2011, st. 164, s. 53; 
„Dziekan […] organizuje konferencje dekanalne”. Synod Archidiecezji Przemyskiej 1995–2000. 
Statuty i aneksy, Instrukcja o sprawowaniu urzędu dziekana, , nr 10, Wydawnictwo Archidiecezji 
Przemyskiej, Przemyśl 2000, s. 350.

41 CIC kan. 131 § 1. W sprawie interpretacji wyrażenia saepius in anno zob. T. Pawluk, 
Konferencje dekanalne, s. 85; por. P. Urso, I vicari foranei, w: A. Longhitano (red.), La parrocchia 
e le sue strutture, Bologna 1987, s. 170.

42 KPK kan. 279 § 2.
43 Por. E. Przekop, Dekanalna konferencja, k. 1113.
44 I Synod Diecezji Legnickiej (2007–2012), Statut dziekana, wicedziekana i dekanalnego 

ojca duchownego w Diecezji Legnickiej, § 35, s. 136. „Konferencję Księży Dziekanów zwołuje 
biskup diecezjalny, ustala jej program oraz przewodniczy osobiście lub przez delegata”, ibidem  
§ 31, s. 135.

45 Pierwszy Synod Diecezji Kaliskiej, st. 259, s. 48.
46 Bistum Mainz, Statut für die Dekanate, IV, § 20, nr 1, s, 18.



257Konferencje dekanalne w aspekcie kanoniczno-duszpasterskim

Studia Warmińskie 54 (2017)

3. Osoby zobowiązane do udziału w kongregacjach 
dekanalnych

Kan. 555 § 2, nr 1 postanawia, że „dziekan zabiega o to, ażeby du-
chowni zgodnie z postanowieniami prawa partykularnego, uczestniczyli 
w określonym czasie w prelekcjach, spotkaniach teologicznych lub konfe-
rencjach”, zaś kan. 279 § 2 obliguje wszystkich kapłanów do udziału  
m.in. w konferencjach47. Udział w kongregacjach dekanalnych jest za-
tem prawnym obowiązkiem przede wszystkim duchownych posługują-
cych duszpastersko w dekanacie: prezbiterów świeckich, zakonnych  
i diakonów stałych, a o wypełnianie tego obowiązku, jeśli chodzi o du-
chownych dekanatu, ma troszczyć się dziekan48. Należy dodać, że prawo 
partykularne może niektórych duchownych zwolnić z obowiązku udziału 
w wymienionych spotkaniach49. Przytoczone przepisy kan. 555 § 2, nr 1 
oraz 279 § 2 o obowiązku uczestniczenia w konferencjach dekanalnych 
mają charakter ustaw personalnych, dlatego duchownych zobowiązanych 
do uczestniczenia wiąże wszędzie, choćby znaleźli się poza terenem swo-
jego dekanatu czy nawet diecezji50. Warto dodać, że do udziału w konfe-
rencjach dekanalnych Kodeks Prawa Kanonicznego z 1917 r. zobowiązy-
wał: 1) wszystkich kapłanów diecezjalnych, 2) kapłanów zakonnych, nawet 
wyjętych, sprawujących duszpasterstwo oraz 3) innych kapłanów zakon-
nych, mających od ordynariusza jurysdykcję do słuchania spowiedzi św.,  
o ile konferencje moralno-liturgiczne nie odbywają się w ich domach51.

47 Zob. P. Choi In-Gag, Vicario episcopale e vicario foraneo, Roma 2003, s. 200–201. Wydaje 
się, że nic nie przeszkadza, a raczej harmonizuje z intencją ustawodawcy, aby każdy wikariusz 
foranialny, biorąc pod uwagę konkretną sytuację swoich kapłanów, organizował w swoim 
wikariacie formację ustawiczną, całkowicie skoordynowaną z tą oferowaną ewentualnie przez 
diecezję. Por. ibidem, s. 201.

48 Prawo partykularne mogłoby nakazać udział w konferencjach dekanalnych także 
duchownym tylko mieszkającym w obrębie dekanatu, którzy nie pełnią posługi duszpasterskiej  
z polecenia kompetentnej władzy kościelnej.

49 Zob. CIC kan. 131 § 3. Np. I Synod Diecezji Legnickiej postanawia: „z racji duszpaster-
skich, jeżeli w parafii pracuje więcej prezbiterów, zwolniony jest od udziału prezbiter dyżurny 
danej parafii, z reguły jeden z wikariuszy. O nieobecności z innych przyczyn należy uprzedzić 
dziekana”. I Synod Diecezji Legnickiej (2007–2012), Statut dziekana, wicedziekana i dekanalnego 
ojca duchownego w Diecezji Legnickiej, § 37, s. 136. Por. E. Przekop, Dekanalna konferencja,  
k. 1113. IV Synod Diecezji Tarnowskiej zwalnia z uczestnictwa w konferencjach dekanalnych ka-
płanów w pierwszym roku kapłaństwa. IV Synod Diecezji Tarnowskiej. Ad imaginem ecclesiae 
universalis, st. 401 § 1, Tarnów 1990, s. 191. Należy dodać, że mimo zwolnienia niektórych du-
chownych dekanatu od udziału we wszystkich, bądź niektórych konferencjach (np. kapłanów 
emerytów), nadal istnieje obowiązek formacji stałej obejmujący każdego kapłana, który winien on 
wypełniać poprzez udział w inicjatywach formacyjnych realizowanych przez diecezje czy zakon, 
lub nawet pozą diecezją po poinformowaniu o tym swojego ordynariusza (np. rekolekcje kapłań-
skie czy sympozja teologiczne organizowane w diecezji, czy poza nią).

50 Por. T. Pawluk, Konferencje dekanalne, s. 87.
51 CIC kan. 131 § 3; por. T. Pawluk, Konferencje dekanalne, s. 87.



258 Ks. Jerzy Adamczyk

Prawo

Nadal aktualne, choć pisane pod rządami poprzedniego Kodeksu, 
jest twierdzenie T. Pawluka, że „kapłani niemający uprzedniego zwolnie-
nia ordynariusza z udziału w konferencjach dekanalnych, nie mogąc  
w nich uczestniczyć z poważnych przyczyn w wypadkach poszczególnych, 
powinni przysłać na piśmie swoje usprawiedliwienie, które należy odno-
tować w protokole konferencji”52. Prawo partykularne winno tę kwestie 
uregulować.

Prawo partykularne może doprecyzować kwestię osób zobowiązanych 
do uczestnictwa w spotkaniach dekanalnych. Pierwszy Synod Diecezji 
Opolskiej stwierdza: „synod zobowiązuje wszystkich księży pracujących 
w duszpasterstwie do udziału w konferencjach dekanalnych. Uzasadnio-
na nieobecność wymaga pisemnego usprawiedliwienia. Za systematyczne 
nieusprawiedliwione nieobecności kuria diecezjalna może wymierzyć sto-
sowne sankcje”53. Pierwszy Synod Diecezji Toruńskiej wskazuje, że dusz-
pasterze parafii powierzonych instytutom życia konsekrowanego i stowa-
rzyszeniom życia apostolskiego są zobowiązani do udziału w konferencjach 
i zjazdach duszpasterskich organizowanych w diecezji na tych samych 
zasadach, co duchowieństwo diecezjalne54, jak również: „do uczestnictwa 
w konferencjach dekanalnych zobowiązani są wszyscy kapłani dekanatu, 
którzy pełnią funkcje duszpasterskie (proboszczowie, administratorzy, 
rektorzy kościołów, wikariusze, prefekci, kapelani). Należy zapraszać 
również innych kapłanów, którzy zamieszkują na terenie dekanatu”55. 
Statuti degli organi di partecipazione diocesani diecezji Concordia-Porde-
none polecają, aby w zebraniach prezbiteriów dekanalnych brali udział 
wszyscy duchowni (prezbiterzy i diakoni), którzy z nadania biskupa wy-
konują obowiązki duszpasterskie w dekanacie56, natomiast Pierwszy Sy-
nod Diecezji Kaliskiej stanowi, że do udziału w konferencjach zobowiąza-
ni są wszyscy kapłani dekanatu pracujący w duszpasterstwie, diecezjalni 
i zakonni, a także kapelani. Grzecznościowo powinno się zapraszać księ-
ży rezydentów, jeśli mieszkają na terenie dekanatu57. Natomiast II Sy-
nod Diecezji Lubelskiej przypomina, że kapłani pracujący w duszpaster-
stwie mają obowiązek uczestniczyć w konferencjach dekanalnych58, 
według Statuto dei vicari foranei Archidiecezji Amalfi-Cava de’ Tirreni 
do udziału w miesięcznych spotkania organizowanych przez dziekana 

52 Konferencje dekanalne, s. 88.
53 Pierwszy Synod Diecezji Opolskiej (2002–2005). Statuty i aneksy, st. 222, Opole 2005, s. 93.
54 Uchwały Pierwszego Synodu Diecezji Toruńskiej, st. 222, s. 53.
55 Ibidem, Instrukcja o konferencjach dekanalnych, nr 2, s. 305.
56 Diocesi di Concordia-Pordenone, Statuti degli organi di partecipazione diocesani, nr 8, 

Pordenone 2006, s. 23.
57 Pierwszy Synod Diecezji Kaliskiej, st. 225–256, s. 48.
58 II Synod Diecezji Lubelskiej 1977–1985, st. 345, Lublin 1988, s. 121.



259Konferencje dekanalne w aspekcie kanoniczno-duszpasterskim

Studia Warmińskie 54 (2017)

jest zobowiązane prezbiterium foranialne59. Wszystkich kapłanów deka-
natu do udziału w spotkaniach dekanalnych obligują także Estatutos de 
los Arciprestazgos diecezji hiszpańskiej Asidonia-Jerez60, jak również  
IV Synod Archidiecezji Warszawskiej, gdzie zamieszczono następującą 
normę: „wszyscy kapłani są zobowiązani do permanentnej formacji inte-
lektualnej i ascetycznej, dlatego powinni uczestniczyć w […] konferen-
cjach dekanalnych”61.

4. Problematyka konferencji dekanalnych i ich przebieg

Przedmiot (problematyka) konferencji dekanalnych został określony 
w kan. 131 § 1 KPK z 1917 r. Są to sprawy moralne i liturgiczne. Ordy-
nariusz jednak może polecić rozważanie pewnych zagadnień potrzebnych, 
jego zdaniem, dla rozwoju wiedzy i pobożności duchowieństwa. Zatem 
problematyka konferencji dekanalnych może być podwójna: zasadnicza, 
którą stanowią kwestie moralne i liturgiczne oraz dowolna, którą stano-
wią kwestie uznane przez ordynariusza za odpowiednie do podniesienia 
poziomu umysłowego i ascetycznego duchownych62. Oprócz przedmiotu 
obowiązkowego i tego nakazanego przez ordynariusza, konferencje deka-
nalne mogą mieć jeszcze przedmiot dodatkowy, uboczny. Złożą się nań: 
komunikaty kurii biskupiej, ważniejsze wydarzenia z życia diecezji i de-
kanatu, niektóre aktualne problemy duszpasterskie, ustalenie czasu re-
kolekcji w poszczególnych parafiach dekanatu oraz omówienie form są-
siedzkiej pomocy duszpasterskiej, recenzje ciekawszych książek, czytanie 
Biblii, wspólne nabożeństwo itp. Byłoby również pożyteczne, aby któryś  
z kapłanów dekanalnych na konferencjach krótko referował ważniejsze 
wydarzenia nie tylko z życia kościelnego, ale i kulturalnego, naukowego, 
państwowego63.

Obecne prawo mówi o spotkaniach teologicznych lub konferencjach, 
zgodnie z postanowieniem kan. 279 § 2. Wspomniany zaś kanon traktuje 
– najogólniej ujmując – o formacji teologicznej po przyjęciu święceń ka-

59 Arcidiocesi di Amalfi-Cava de’ Tirreni, Statuto dei vicari foranei, www.diocesiamalficava.it, 
art. 13 (15.11.2015).

60 Estatutos de los Arciprestazgos de la Diócesis de Asidonia-Jerez (23 Septiembre 2001), 
Boletín Oficial del Obispado de Asidonia, Separata nr 2, del Boletín Oficial del Obispado de 
Asidonia-Jerez, Respecto al Equipo Sacerdotal, nr 5, Jerez 2001, s. 17.

61 IV Synod Archidiecezji Warszawskiej, Warszawa 2003, st. 35 § 1, s. 33. 255. „Do udziału 
w konferencjach zobowiązani są wszyscy kapłani dekanatu pracujący w duszpasterstwie, 
diecezjalni i zakonni, a także kapelani”. Pierwszy Synod Diecezji Kaliskiej, st. 255, s. 48.

62 Por. T. Pawluk, Konferencje dekanalne, s. 89; por. E. Sztafrowski, Ponadparafialni 
współpracownicy, s. 46–47.

63 T. Pawluk, Konferencje dekanalne, s. 90–91.



260 Ks. Jerzy Adamczyk

Prawo

płańskich64. Trzeba powiedzieć, że przepisy poprzedniego Kodeksu nic 
nie straciły na znaczeniu odnośnie do przedmiotu kongregacji dekanal-
nej. Warto dodać, że konferencja dekanalna ma także służyć rozwojowi 
duchowości kapłańskiej jej uczestników65. Doprecyzowanie przedmiotu 
konferencji dekanalnej pozostawia Kodeks prawu partykularnemu.

Statuti degli organi di partecipazione diocesani diecezji Concordia-
-Pordenone określają problematykę konferencji dekanalnych: życie du-
chowe i kulturalne duchownych oraz ich zobowiązania duszpasterskie66. 
Według Statuto dei Vicari Foranei archidiecezji Campagna na konferen-
cjach dekanalnych winna odbywać się dyskusja o problemach duszpa-
sterskich w dekanacie, a także zapoznawanie się z dokumentami wyda-
nymi przez Stolicę Apostolską, Konferencję Episkopatu Włoch, biskupa 
diecezjalnego i urzędy kurii diecezjalnej. Przekazuje się także ważniejsze 
informacje o wydarzeniach duszpasterskich w diecezji67. Według I Syno-
du Diecezji Legnickiej przedmiotem konferencji dekanalnej są „zagadnie-
nia moralno-liturgiczne oraz duszpasterskie. Uczestników konferencji 
zapoznaje się również z komunikatami Legnickiej Kurii Biskupiej, wyda-
rzeniami z życia diecezji, dekanatu i Kościoła powszechnego. W okresie 
Adwentu i Wielkiego Postu ustala się terminy rekolekcji parafialnych  
w dekanacie oraz formy duszpasterskiej pomocy sąsiedzkiej”68.

Ważne jest odpowiednie przygotowanie i przeprowadzenie kongrega-
cji dekanalnej. Gdy idzie o przygotowanie konferencji, prawo powszechne 
nie zajmuje się tą kwestią, odsyłając do prawa partykularnego. I tak np. 
na podstawie Estatutos de los arciprestazgos de la Archidiócesis de Mad-
rid prezbiterzy dekanatu zbierają się zwykle raz w miesiącu, gdy uzna 
to za niezbędne czy pożądane archiprezbiter lub będzie to na wniosek 
większości członków. Każde ze spotkań jest zwoływane przez dziekana  
z tygodniowym wyprzedzeniem, a także winno mieć ustalony porządek 
obrad69. Statuty dziekańskie diecezji kieleckiej przypominają, że dziekan 
zwołuje konferencję dekanalną przynajmniej dwa razy w roku. Czyni to 
w terminie, jaki w porozumieniu z kondekanalnymi uzna za najbardziej 
odpowiedni. Wraz z zaproszeniem na spotkanie przesyła jego program.  

64 Por. E. Sztafrowski., Ponadparafialni współpracownicy, s. 47.
65 Por. KPK kan. 555 § 2, nr 2.
66 Diocesi di Concordia-Pordenone, Statuti degli organi di partecipazione diocesani, art. 8,  

s. 23.
67 Arcivescovo Metropolita Campagna, Statuto dei Vicari Foranei, art. 11.
68 I Synod Diecezji Legnickiej (2007–2012), Statut dziekana, wicedziekana i dekanalnego 

ojca duchownego w Diecezji Legnickiej, § 39, s. 136.
69 Estatutos de los arciprestazgos de la Archidiócesis de Madrid, art. 10, nr 1–2; por. 

Estatutos del Arciprestazgo de la Diócesis de Cartagena, art. 6, nr 8; por. Arcidiocesi di Amalfi- 
-Cava de’ Tirreni, Statuto dei vicari foranei, art. 13.



261Konferencje dekanalne w aspekcie kanoniczno-duszpasterskim

Studia Warmińskie 54 (2017)

O zebraniu dekanalnym i jego programie powiadamia także w odpowied-
nim czasie kurię diecezjalną, by mógł ewentualnie wziąć w nim udział 
delegat kurii70. I Synod Diecezji Legnickiej stwierdza, że zwoływanie 
konferencji dekanalnej, ustalanie porządku obrad, jak też przewodnicze-
nie należą do dziekana, którego dla słusznej przyczyny może zastąpić 
wicedziekan71, natomiast Pierwszy Synod Diecezji Kaliskiej wskazuje, że 
dziekan zaprasza wszystkich kapłanów dekanatu do udziału w konferen-
cji na przynajmniej siedem dni wcześniej i podaje program spotkania72. 
Przygotowanie kongregacji dekanalnej dokładnie określa IV Synod Die-
cezji Tarnowskiej. Prawodawca postanawia: tematy wykładów, prelekcji 
lub konferencji ustala kuria diecezjalna. Wygłasza je prelegent zaproszo-
ny przez kurię albo wyznaczony przez dziekana spośród kapłanów konde-
kanalnych. Dziekan, zapraszając kapłanów, podaje miejsce kongregacji  
i czas jej trwania, układa program kongregacji, jest odpowiedzialny za jej 
przygotowanie, za oprawę liturgiczną, wyznaczenie spowiedników, urzą-
dzenie sali obrad i zorganizowanie wspólnego posiłku. Kapłani są zobo-
wiązani do powiadomienia odnośnych osób o swojej nieobecności w pa-
rafii, dzięki czemu będzie możliwy kontakt z nimi w nagłej potrzebie73.

Kodeks Prawa Kanonicznego nie podaje przebiegu konferencji deka-
nalnej. Szczegółowy przebieg wspomnianego spotkania może określać 
prawo partykularne bądź miejscowe zwyczaje. Konferencja dekanalna 
jest istotnym elementem formacji stałej duchowieństwa, w jej ramach 
powinna się znaleźć część ascetyczna i naukowa74. Na ogół kongregacja 
rozpoczyna się mszą św. lub nabożeństwem, adoracją Najświętszego Sa-
kramentu, możliwością przystąpienia do sakramentu pojednania. Drugą 
część stanowi spotkanie o charakterze dokształcającym75.

Niektórzy prawodawcy partykularni ograniczają się do przypomnie-
nia, że konferencja dekanalna winna mieć określony przebieg. Na przy-
kład Estatutos del Arciprestazgo de la Diócesis de Cartagena polecają, 
aby konferencjom przewodniczył dziekan, pełniąc zadanie ich moderato-
ra zgodnie z ustalonym porządkiem76. Podobnie Statuto dei vicari fora-

70 Statuty dziekańskie, nr 5, s. 262.
71 I Synod Diecezji Legnickiej (2007–2012), Statut dziekana, wicedziekana i dekanalnego 

ojca duchownego w Diecezji Legnickiej, § 36, s. 136.
72 Pierwszy Synod Diecezji Kaliskiej, st. 254, s. 48.
73 IV Synod Diecezji Tarnowskiej, Instrukcja o Kongregacjach dekanalnych, nn. 3–5, s. 289.
74 Por. T. Pawluk, Konferencje dekanalne, s. 91–92. Pierwszy Synod Diecezji Opolskiej 

wymienia trzy części konferencji dekanalnej: modlitewną, naukowo-formacyjną i organizacyjno- 
-informacyjną. Pierwszy Synod Diecezji Opolskiej, Instrukcja o wypełnianiu obowiązków dziekana  
i wicedziekana, nr 14 c, s. 233. „Stałą formą dokształcania teologiczno-pastoralnego są […] 
kongregacje dekanalne”, IV Synod Diecezji Tarnowskiej, st. 400, s. 191.

75 Por. E. Sztafrowski., Ponadparafialni współpracownicy, s. 47.
76 Estatutos del Arciprestazgo de la Diócesis de Cartagena, art. 6, nr 8.



262 Ks. Jerzy Adamczyk

Prawo

nei Archidiecezji Amalfi-Cava de’ Tirreni domaga się, aby wikariusz ze-
wnętrzny zwoływał co miesiąc prezbiterium foranialne, określi porządek 
spotkania i mu przewodniczył77.

Niekiedy prawo partykularne dokładnie precyzuje przebieg spotka-
nia dekanalnego. I tak np. I Synod Diecezji Legnickiej stwierdza, że kon-
ferencję dekanalną powinna w miarę możliwości poprzedzać adoracja 
Najświętszego Sakramentu lub odpowiednia do pory dnia modlitwa li-
turgią godzin, połączona z możliwością przystąpienia do sakramentu po-
kuty. Przedmiotem konferencji dekanalnej są zagadnienia moralno-litur-
giczne oraz duszpasterskie. Uczestników konferencji zapoznaje się 
również z komunikatami legnickiej kurii biskupiej, wydarzeniami z życia 
diecezji, dekanatu i Kościoła powszechnego. W okresie adwentu i Wiel-
kiego Postu ustala się terminy rekolekcji parafialnych w dekanacie oraz 
formy duszpasterskiej pomocy sąsiedzkiej78.

Pierwszy Synod Diecezji Kaliskiej stanowi, że porządek konferencji 
ustala dziekan. Konferencja obejmuje: wspólną modlitwę, odczytanie 
protokołu z ostatniego zebrania, omówienie aktualnych zagadnień z ży-
cia Kościoła, diecezji, dekanatu (pomocą może być referat naukowy), wol-
ne głosy79. Według Pierwszego Synodu Diecezji Opolskiej część modlitew-
na zawiera: nabożeństwo lub wspólną liturgię godzin z konferencją 
ascetyczną oraz okazję do spowiedzi; część naukowo-formacyjna obejmu-
je: referat, ewentualnie koreferat i dyskusję; część organizacyjno-infor-
macyjna: odczytanie protokołu z ostatniej konferencji, sprawozdanie dzie-
kana z konferencji dziekanów w kurii diecezjalnej, podanie komunikatów 
kurialnych, sprawy bieżące, opłaty, wolne wnioski, podpisanie listy obec-
ności i końcowa modlitwa za zmarłych kapłanów80. Przebieg kongregacji 
dekanalnej obszernie formalizuje IV Synod Diecezji Tarnowskiej. Kongre-
gacja rozpoczyna się zawsze Mszą św. lub nabożeństwemz homilią. Po 
nabożeństwie ma miejsce wystawienie Najświętszego Sakramentu ze 
śpiewem hymnu do Ducha Świętego i adoracją. W tym też czasie jest 
możliwość przystąpienia do sakramentu pokuty. Po zakończonym nabo-
żeństwie w kościele zebrani przechodzą do sali obrad. Dziekan jako prze-
wodniczący sprawdza obecność, informując o powodach nieobecności 
kondekanalnych kapłanów, którzy nie przybyli. W razie nieobecności no-
tariusza wyznacza jego zastępcę. Po sprawdzeniu obecności, notariusz 
odczytuje protokół z poprzedniej kongregacji. Z kolei prelegent wygłasza 

77 Arcidiocesi di Amalfi-Cava de’ Tirreni, Statuto dei vicari foranei, art. 13.
78 I Synod Diecezji Legnickiej (2007–2012), Statut dziekana, wicedziekana i dekanalnego 

ojca duchownego w Diecezji Legnickiej, § 38–39, s. 136.
79 Pierwszy Synod Diecezji Kaliskiej, st. 257–258, s. 48.
80 Pierwszy Synod Diecezji Opolskiej, Instrukcja o wypełnianiu obowiązków dziekana i wice-

dziekana, nr 14 c, s. 233.



263Konferencje dekanalne w aspekcie kanoniczno-duszpasterskim

Studia Warmińskie 54 (2017)

referat zgodnie z wyznaczonym przez kurię tematem, po czym może mieć 
miejsce jeszcze jedno przedłożenie zbliżone tematycznie do pierwszego. Po 
dyskusji, która powinna być rzeczowa i poważna, dziekan przekazuje 
kondekanalnym komunikaty i omawia bieżące sprawy dekanatu. Nota-
riusz dekanalny sporządza szczegółowy protokół z odbytej kongregacji, w 
trzech egzemplarzach, podpisuje go i przekazuje dziekanowi. Dziekan, po 
złożeniu podpisu, jeden egzemplarz protokołu przesyła do kurii, drugi włą-
cza do akt dziekańskich, trzeci oddaje notariuszowi. Protokół należy prze-
kazać do kurii w ciągu miesiąca od daty odbycia kongregacji. Protokół po-
winien zawierać: datę i miejsce odbytej kongregacji dekanalnej, liczbę 
kapłanów zobowiązanych do udziału w kongregacji, liczbę i wykaz imien-
ny nieobecnych, z podaniem przyczyn nieobecności, streszczenie referatu  
(i koreferatu), przejęte ustalenia i wysunięte dezyderaty. Na zakończenie 
kongregacji prezbiterzy odmawiają modlitwę za zmarłych kapłanów81.

Kongregacje są protokołowane, a jeden egzemplarz protokołu jest 
przesyłany do kurii diecezjalnej82. IV Synod Archidiecezji Warszawskiej 
postanawia, że w kancelarii parafii dziekańskich powinna znajdować się 
dodatkowo księga konferencji dekanalnych83, a Pierwszy Synod Diecezji 
Opolskiej, że z każdej konferencji dziekan przesyła do kurii diecezjalnej 
szczegółowy protokół84.

Wnioski 

Z przeprowadzonych analiz i rozważań można wyciągnąć następują-
ce wnioski:

1.  Konferencje dekanalne, mające na celu omówienia spraw duszpa-
sterskich oraz duchową i naukową formację duchownych dekanatu, są 
ważną i sprawdzoną formą stałego kształcenia duchownych, stąd warto 
je zachować.

2.  Zwoływanie konferencji dekanalnych jest obowiązkiem dziekana, 
który powinien czynić to w terminie najbardziej właściwym, z odpowied-
nim wyprzedzeniem winien poinformować o tym duchownych zobowiąza-
nych do uczestnictwa oraz przesłać im program konferencji (np. pocztą 
elektroniczną).

81 IV Synod Diecezji Tarnowskiej, Instrukcja o kongregacjach dekanalnych, nn. 6–10,  
s. 289–290.

82 Ibidem, nr 8–9, s. 289. Por. E. Przekop, Dekanalna konferencja, k. 1113; por. T. Pawluk, 
Konferencje dekanalne, s. 92–93.

83 IV Synod Archidiecezji Warszawskiej, nr 4, s. 125.
84 Pierwszy Synod Diecezji Opolskiej, Instrukcja o wypełnianiu obowiązków dziekana i wice-

dziekana, nr 14 d, s. 233–234.



264 Ks. Jerzy Adamczyk

Prawo

3.  Prawo partykularne winno określić dokładnie częstotliwość odby-
wania kongregacji dekanalnych, biorąc pod uwagę miejscowe zwyczaje  
i warunki.

4.  Ponieważ prawo powszechne nie określa dokładnie osób obowią-
zanych do uczestnictwa w kongregacjach dekanalnych, to powinno to 
uczynić prawo partykularne.

5.  Obowiązkowo winni uczestniczyć w spotkaniach dekanalnych wszy- 
scy duchowni (kapłani świeccy, zakonni i diakoni stali) pracujący w dusz-
pasterstwie na terenie dekanatu. Powinno się również zapraszać innych 
prezbiterów mieszkających w danym dekanacie.

6.  Pożyteczne byłoby ustalenie przez prawo partykularne przynaj-
mniej schematycznego przebiegu konferencji dekanalnej, który winien 
składać się z trzech części: modlitewnej, naukowo-formacyjnej, organiza-
cyjno-informacyjnej.

7.  Na konferencji dekanalnej uczestnicy powinni mieć możność zapo-
znania się z dokumentami Stolicy Apostolskiej, miejscowej Konferencji 
Episkopatu czy biskupa diecezjalnego.

KONFERENCJE DEKANALNE W ASPEKCIE  
KANONICZNO-DUSZPASTERSKIM

Celem artykułu jest ukazanie konferencji dekanalnych w aspekcie kanoniczno-
-duszpasterskim. W jego pierwszej części przedstawiono historię konferencji dekanal-
nych. W drugiej części omówiono zagadnienia dotyczące zwoływania konferencji deka-
nalnych, natomiast część trzecią poświęcono osobom zobowiązanym do udziału  
w konferencjach dekanalnych. W części czwartej skupiono się na problematyce związa-
nej z przebiegiem i statusem konferencji dekanalnych.

THE DEANERIES CONFERENCES IN CANONICAL 
AND PASTORAL TERMS

The aim of this article is to introduce the deaneries conferences in canonical and 
pastoral terms. In the first part the history of the deaneries conferences is presented. 
The second part introduces forms of convocation of the deaneries conferences, while the 
third part is dedicated to the people obliged to take part in the deaneries conferences. 
The last part explain problematic aspects and course of the deaneries conferences

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)



PRAWO

Anna Korzeniewska-Lasota
Wydział Prawa i Administracji
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

Z polskich prac nad kodyfikacją zasad 
etyki sędziowskiej

 
Słowa kluczowe:  etyka zawodowa, kodeks, kodyfikacja, sędzia, zasady etyki sędziowskiej.

Keywords: 	 professional ethics, code, codification, judge, judicial principles of pro- 
		  fessional conduct.

Proces kodyfikacji etycznych powinności prawników rozpoczął się  
w drugiej połowie XIX w. i objął przede wszystkim Stany Zjednoczone. 
Jej pionierami byli dwaj prawnicy amerykańscy: sędzia George Sharswo-
od oraz prof. prawa Dawid Hoffman, którzy prowadzili kursy z „etyki 
zawodowej”1. Ich nauczanie przyczyniło się do wydania w Alabamie  
w 1887 r. pierwszego, oficjalnego stanowego kodeksu etyki prawniczej  
– Canons of Ethics. Powstanie kodeksu stało się następnie asumptem do 
opracowania pierwszego ogólnonarodowego kodeksu etyki prawniczej  
– Canons of Professional Ethics, promulgowanego w 1908 r. i przyjętego 
przez wiele stanów USA2. 

W Polsce ekspansja problematyki etyki zawodowej to zjawisko cha-
rakterystyczne dopiero dla przełomu XX i XXI w.3, choć niewątpliwie 
idea kodyfikacji oraz dyskusje o etyce zawodowej profesji prawniczych to-
czyły się już znacznie wcześniej. Wspomnieć chociażby należy o opubliko-
wanym przez kilku warszawskich adwokatów w 1886 r. Kwestionariuszu 

Adres/Adresse: dr Anna Korzeniewska-Lasota, Katedra Historii Prawa Polskiego i Filozofii  
Prawa, Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, ul. Warszawska 98, 10-702 Olsztyn,  
a.korzeniewska@uwm.edu.pl.

1 M. Jurzyk, Nauczanie etyki prawniczej w Stanach Zjednoczonych, Rejent 2002, nr 7, s. 52–53.
2 R. Sarkowicz, Amerykańska etyka prawnicza, Kraków 2004, s. 35.
3 H. Izdebski, Kodyfikacja etyki w służbie cywilnej – Doświadczenia Kodeksu Etyki Służby 

Cywilnej, Diametros 2010, nr 25, s. 20.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



266 Anna Korzeniewska-Lasota

Prawo

do etyki obrończej (opracował go adwokat Adolf Suligowski)4, albowiem 
zawarte w nim pytania były de facto projektem kodeksu etyki zawodo-
wej. I choć do kodyfikacji etyki adwokackiej doszło dopiero 75 lat później 
– w 1961 r. – kiedy to Naczelna Rada Adwokacka (dalej NRA) uchwaliła 
Zbiór zasad etyki adwokackiej i godności zawodu, stanowiący pierwszą 
kodyfikację etyki zawodów prawniczych w Polsce5, to sam fakt pojawie-
nia się Kwestionariusza i toczący się wokół niego dyskurs, niewątpliwie 
wpłynęły na proces kodyfikacji6, w tym etyki zawodowej sędziów.

Celem niniejszego artykułu jest zasygnalizowanie właśnie tego pro-
cesu, a także przedstawienie prac i dyskusji, które dotyczyły stworzenia 
„wzorca dobrego sędziego”, początkowo przekazywanego ustnie młodsze-
mu pokoleniu sędziów, a następnie – po próbach sformalizowania tego 
modelu – w postaci kodeksu etycznego.

Polskie tradycje etyki zawodowej sędziów związane są głównie z jej 
nurtem niesformalizowanym, z sięgającymi jeszcze czasów Drugiej 
Rzeczpospolitej, jak i najnowszymi wzorcami osobowymi. To poszczególni 
sędziowie o wielkich autorytetach, szeroko znani w środowisku sędziów, 
tworzyli wzorce „bycia sędzią”. Jedną z pierwszych prób sformułowania 
normatywnego wzorca zachowania sędziów możemy odnaleźć w przemó-
wieniu posła na Sejm Rzeczypospolitej w XVII lub XVIII w. Autor, którego 
nazwisko nie zachowało się do naszych czasów, sformułował 17 kanonów, 
w których zawarł zalecenia co do postępowania osób sprawujących wy-
miar sprawiedliwości. Wśród tych 17 zaleceń skierowanych pod adresem 
sędziów znalazły się m.in. takie uniwersalne zasady, jak: nieuleganie 
korupcji, przestrzeganie ustanowionego prawa, orzekanie bez zbędnej 
zwłoki i bez nadmiernego pośpiechu, wysłuchanie obu stron sporu, na-
kaz bycia cnotliwym, sprawiedliwym, ale również łaskawym, dyskretnym, 
cierpliwym, nie młodym i nie ubogim7.

4 Jak podaje M. Materniak-Pawłowska, kwestionariusz został opublikowany w nr. 14 „Gaze-
ty Sądowej Warszawskiej” z 1886 r. oraz rozesłany w liczbie 598 egzemplarzy do prawników 
z Warszawy i innych terenów Rosji, a także do prawników z zaboru pruskiego i austriackiego. 
Zob. M. Materniak-Pawłowska, Z polskich prac nad kodyfikacją zasad etyki adwokackiej (1886–
1961), Czasopismo Prawno-Historyczne 2007, z. 2, s. 241–242.

5 Dla przykładu, kodyfikację etyki adwokackiej w Rumunii uchwalono 1937 r., w Austrii 
– 1951 r., a w Niemczech w 1957 r.

6 Z. Krzemiński, Kodeks etyki adwokackiej. Teksty prawne, orzecznictwo, komentarz, War-
szawa 1994, s. 3–5.

7 Adwokat Stanisław M. Roliński przetłumaczył przemówienie owego posła przytoczone  
w „Orator Polonus” i opublikował w 1939 r. na łamach „Palestry”. Sformułowane przez posła ka-
nony dobrego sędziego w tłumaczeniu autora brzmiały następująco: „1. Korrupcyom nie podpada-
jący. 2. Powinni te Prawa zachować, które stanowią. 3. Powinni bydź sumnienia dobrego, cnotli-
wi. 4. W sądzeniu nec morosi, nec nimis celeres. 5. Prawdę kochający y mówiący. 6. Na obie 
strony uszy mający. 7. Łaskawi, dyskretni, cierpliwi. 8. Nie ubodzy. 9. Wstrzemięźliwi. 10. Re-
spektami się osób, godności, pokrewieństw, nie uwodzący. 11. Sprawiedliwi. 12. Bez dystynkcyj 



267Z polskich prac nad kodyfikacją zasad etyki sędziowskiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

Idea opracowania kodeksu etyki zawodowej sędziów pojawiła się  
w okresie międzywojennym. Dyskusja na temat potrzeby stworzenia aktu, 
zawierającego najważniejsze zasady postępowania sędziów, toczyła się  
w latach 30., m.in. na łamach „Głosu Sądownictwa”, miesięcznika poświę-
conego zagadnieniom społeczno-prawnym i zawodowym, wydawanego 
przez Warszawski Oddział Zrzeszenia Sędziów i Prokuratorów Rzeczypo-
spolitej Polskiej. W toczonym tu dyskursie ideę opracowania czy to Kodek-
su postępowania sądownictwa polskiego, czy Kodeksu etyki obowiązującej  
w sądownictwie uzasadniano dwojako. Po pierwsze uważano, że młodzi sę-
dziowie odczuwali brak drogowskazów moralnych i obyczajowych. Sędzia 
Edward Merle na łamach „Głosu Sądownictwa” pisał np., że „za niezmier-
nie celowe uznać by należało danie do rąk tym sędziom [młodym sędziom 
– AKL] czegoś w rodzaju »Kodeksu Etyki«, obowiązującego w sądownic-
twie”8. Zdając sobie jednakże sprawę, że stworzenie tego rodzaju kodeksu 
jest zagadnieniem niezmiernie trudnym, Merle wysunął postulat publiko-
wania na łamach „Głosu Sądownictwa” niektórych orzeczeń sądów dyscy-
plinarnych. Publikacje te miały, w pewnej mierze, być surogatem Kodeksu 
etyki zawodowej i wskazywać sędziom błędy, których należy unikać9. Po 
drugie widziano wówczas potrzebę ukształtowania „typu sędziego polskiego, 
do którego mogliby mieć zaufanie wszyscy obywatele Państwa Polskiego”10. 
Dlatego też prawdopodobnie na początku 1939 r. Zrzeszenie Sędziów i Pro-
kuratorów podjęło próby stworzenia pierwszego kodeksu etyki zawodowej. 
Wysiłek ten nie zakończył się jednak sukcesem, albowiem zasadniczo  
w okresie międzywojennym stano na stanowisku, że stworzenie kodeksu 
etyki zawodowej sędziów, choć nie niemożliwe, jest niezmiernie złożone11.

Po II wojnie światowej dyskusje na temat potrzeby normatywnego 
ujęcia zasad postępowania sędziów miały miejsce na przełomie lat sześć-
dziesiątych i siedemdziesiątych ub. wieku12. Za uchwaleniem takiego 

wedle Prawa zarówno wszystkich sądzący. 13. Nie młodzi. 14. Bez instygatorów nie sądzący.  
15. Nikomu nie obligowani. 16. Dobrze uczeni. 17. Przy słuszności odważni y ginąć gotowi”. Zob. 
S.M. Roliński, Sędziowie bydź powinni…, Palestra 1939, nr 5, s. 628–630.

  8 E. Merle, Z dezyderatów sądowych. O etykę zawodową, Głos Sądownictwa 1938, nr 12, s. 963.
  9 Ibidem.
10 Cyt. za J.R. Kubiak, Korrupcyom nie podpadający. Czy sędziom przydałby się własny ko-

deks etyki zawodowej?, Prawo i Życie 1993, nr 41.
11 J.R. Kubiak, Wokół idei kodeksu etyki zawodowej sędziów, Palestra 1995, nr 3–4, s. 78–79. 

R. Tokarczyk, Etyka prawnicza, Warszawa 2009, s. 123; P.S. Lipowski, O jednakowe i dobre zwy-
czaje sądowe, Głos Sądownictwa 1939, nr 2, s. 109–110.

12 Dyskusje te toczono m.in. na łamach czasopisma „Prawo i Życie” (np. T. Kucharski, Sądo-
wa pylica, Prawo i Życie 1969, nr 4; A. Maciejewski, Etyka zawodowa prawników, Prawo i Życie 
1972, nr 1; M. Bereźnicki, Etyka zawodowa sędziów i prokuratorów, Prawo i Życie 1973, nr 5; 
idem, Prawnik naszych czasów – Wzorzec osobowy, Prawo i Życie 1973, nr 30; idem, Zasady do-
brej roboty a etyka zawodowa, Prawo i Życie 1976, nr 17) oraz w literaturze, np. R. Łyczywek,  
O etyce zawodów prawniczych, w: A. Sarapata (red.), Etyka zawodowa, Warszawa 1971, s. 216–251.



268 Anna Korzeniewska-Lasota

Prawo

dokumentu opowiedział się m.in. prokurator Michał Bereźnicki na ła-
mach czasopisma „Prawo i Życie”, gdzie przedstawił propozycje, które jak 
sam określił, mogłyby być „przydatne dla wstępnych prac związanych  
z opracowaniem zbioru zasad etyki zawodowej sędziów i prokuratorów”13. 
Bereźnicki zaproponował sprecyzowanie powinności sędziów i prokurato-
rów w dziesięciu zakresach: stosunku do pryncypiów ustrojowych oraz 
„aktualnych w danym okresie dyrektyw i zaleceń Partii”; umacniania 
i pogłębiania autorytetu organów ścigania i wymiaru sprawiedliwości; 
kontaktów z różnymi środowiskami i grupami społecznymi; doskonalenia 
warsztatu zawodowego; działalności profilaktyczno-wychowawczej; kształ-
towania właściwej atmosfery w miejscu pracy; stosunków między przeło-
żonymi i podwładnymi; wzajemnych stosunków między sędziami, proku-
ratorami i adwokatami; stosunku do osób podejrzanych, oskarżonych  
i skazanych oraz życia prywatnego14. Pomysł nie zyskał jednakże aproba-
ty. Przeciwnicy uchwalenia kodeksu, a takich była większość, twierdzili, 
że działalność zawodowa i pozazawodowa sędziów unormowana jest przez 
przepisy prawa i nie wymaga dodatkowej regulacji w postaci kodeksu 
etyki15. 

Po zmianach ustrojowych 1989 r., argumentem formalnoprawnym 
na rzecz ustanowienia kodeksu dla sędziów była ustawa z 20 grudnia 
1989 r. o Krajowej Radzie Sądownictwa16 (dalej KRS), która w art. 2 da-
wała KRS prawo do „wypowiadania się w sprawie zasad etyki zawodo-
wej sędziów”17. I choć uprawnienie to nie oznaczało nakazu wydania ko-
deksu, stało się niewątpliwie asumptem do dyskusji na temat potrzeby 
jego uchwalenia. Głos w sprawie zabrała m.in. była Rzecznik Praw Oby-
watelskich Ewa Łętowska, która przedstawiła Dekalog dobrego sędzie-
go18. Zawierał on następujących „dziesięć przykazań” dla sądownictwa:

„ 1. Trzymaj się niezawisłości!
2. Pamiętaj, że kiedyś mogą wystawić ci rachunek!
3. Nie słuchaj pomruków ulicy i gazet!
4. Trzymaj się daleko od polityki!
5. Nie daj sobie skakać po głowie!

13 M. Bereźnicki, Etyka zawodowa sędziów i prokuratorów, Prawo i Życie 1973, nr 5, s. 4.
14 Ibidem.
15 A. Żurawik, Refleksje o etyce zawodowej sędziów, Przegląd Naukowy Disputatio 12 (2011), 

s. 109.
16 Krajowa Rada Sądownictwa to konstytucyjny organ stojący na straży niezależności sądów 

i niezawisłości sędziów. W systemie ustrojowym Państwa organ tej pojawił się w 1989 r. jako 
efekt porozumienia politycznego zawartego podczas obrad Okrągłego Stołu. 

17 Zob. Art. 2 pkt 5 ustawy z dnia 20 grudnia 1989 r. o Krajowej Radzie Sądownictwa. Dz.U. 
1989 Nr 73, poz. 435.

18 E. Łętowska, Dekalog dobrego sędziego, Gazeta Wyborcza 1993, nr 31, z dn. 6 II, s. 8.



269Z polskich prac nad kodyfikacją zasad etyki sędziowskiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

  6. Nie daj się wyciągnąć z sądu!
  7. Nie bądź niańką egzekutywy!
  8. Wytrzymaj, aż państwo zmądrzeje!
  9. Bądź niezawisły od samego siebie!
10. Bądź wielki!”19.
Autorski projekt kodeksu etyki zawodowej sędziów zaproponował  

z kolei sędzia Jacek R. Kubiak. Jego projekt, opublikowany w 1995 r. na 
łamach „Palestry” w celu, jak sam to określił, „wywołania dyskusji nad 
samą ideą kodeksu i podstawowymi problemami etycznymi zawodu”20, 
był bardzo rozbudowany. Projekt był podzielony na pięć części: postano-
wienia wstępne, działalność zawodowa (tu autor wydzielił: kierowanie 
postępowaniem sądowym, wyrokowanie, samorząd sędziowski, kontakty 
służbowe i koleżeńskie), działalność publiczna, sfera prywatna i postano-
wienia końcowe. W części I. „Postanowienia wstępne”, sędzia J.R. Ku-
biak w ośmiu punktach postawił przed sędziami m.in. następujące zada-
nia: wydawanie sprawiedliwych orzeczeń opartych na poszanowaniu 
praw i wolności obywatelskich przy jednoczesnym zachowaniu zasady 
niezależności sądownictwa i niezawisłości sędziowskiej; stanie na straży 
prawa; w trakcie spełniania powinności służbowych w obronie prawa, 
sprawiedliwości, poszanowania praw i wolności obywatelskich obowiązek 
poświęcenia swoich osobistych interesów życiowych, kariery zawodowej  
i kontaktów towarzyskich; kierowanie się w służbie i poza nią uznanymi 
powszechnie wartościami humanistycznymi i ich hierarchią; systema-
tycznego pogłębiania i uzupełniania wiedzy oraz obowiązek pierwszeń-
stwa rozpoznawania spraw przed jakimikolwiek innymi obowiązkami.  
W tym ostatnim przypadku autor projektu zaznaczył, że obowiązek ten 
dotyczy wszystkich sędziów pełniących stanowiska funkcyjne we wszel-
kich rodzajach sądów oraz sędziów delegowanych do Ministerstwa Spra-
wiedliwości. Najwięcej obowiązków w zakresie etycznego postępowania 
sędzia J.R. Kubiak zawarł w części II projektu zatytułowanej „Działal-
ność zawodowa”. Znalazły tu się takie wytyczne, jak: nakaz zapewnienia 
uczciwego postępowania sądowego, respektowanie praw stron lub uczest-
ników postępowania bez jakiejkolwiek dyskryminacji, cierpliwego i bez-
stronnego wysłuchania stron. W zakresie wyrokowania – obowiązek 
orzekania tylko na podstawie Konstytucji i innych ustaw, międzynarodo-
wych zobowiązań RP, aktów wykonawczych niesprzecznych z Konstytu-
cją, ustawami lub międzynarodowymi zobowiązaniami RP, a także na 
podstawie własnego sumienia, bez popadania w zależność od kogokol-
wiek w jakiejkolwiek sytuacji spoza postępowania sądowego. W projekcie 

19 Ibidem.
20 J.R. Kubiak, Wokół idei kodeksu etyki zawodowej sędziów, s. 83–95.



270 Anna Korzeniewska-Lasota

Prawo

zawarte zostały też wytyczne dotyczące wykładni przepisów, wyrokowa-
nia w składzie kolegialnym oraz uzasadniania orzeczenia. Interesujące 
regulacje autor projektu przedstawił w części zatytułowanej „Samorząd 
sędziowski”. Zamieszczone tu bowiem zostały reguły postępowania  
w procesie awansowania na wyższe stanowiska sędziowskie, w szczegól-
ności takie, jak: równy, bez jakiejkolwiek dyskryminacji dostęp do stano-
wisk, przejrzysta, wolna od nacisków zewnętrznych i niepoprzedzona 
wcześniejszymi nieformalnymi uzgodnieniami procedura podejmowania 
decyzji, przestrzeganie prawa kandydata do wysłuchania go. W zakresie 
„Kontaktów służbowych i koleżeńskich” ciekawe są, poza normami doty-
czącymi postępowania między sędziami, reguły postępowania prezesów 
sądów i wizytatorów względem pozostałych sędziów oraz zachowania się 
sędziów w czasie toczącego się przeciwko nim postępowania dyscyplinar-
nego. Należy przy tym zauważyć, że występują tu reguły dotyczące postę-
powania sędziów orzekających w sprawach dyscyplinarnych. Z zaleceń 
etycznych w zakresie działalności publicznej zostały przede wszystkich 
wyartykułowane takie zachowania, które wynikają z zasady podziału 
władzy, jak zakaz należenia do partii politycznych czy udziału w działal-
ności, która mogłaby być oceniona czy stwarzać pozory zaangażowania 
rzutującego na niezawisłość i bezstronność sędziego. W sferze prywatnej, 
zgodnie z proponowanym projektem, sędzia winien postępować tak, aby 
jego sposób wypowiadania się, zachowanie w rodzinie, wychowanie dzieci 
oraz zachowanie w miejscu zamieszkania nie było uciążliwe dla otocze-
nia. W postanowieniach końcowych projektu znalazło się też uprawnie-
nie dla KRS do uzupełniania zaleceń etycznych dla sędziów21.

Powyższe wypowiedzi, zarówno prof. Ewy Łętowskiej, jak i sędziego 
Jacka R. Kubiaka nie tylko wzbogaciły dyskurs na temat deontologii za-
wodowej sędziów, ale wpłynęły również na przyspieszenie procesu kody-
fikacji. W rok po ukazaniu się propozycji sędziego J.R. Kubiaka, w czasie 
odbywającej się 13–15 czerwca 1996 r. w Zakopanem konferencji organi-
zowanej przez Stowarzyszenie Sędziów Polskich „Iustitia”22, po dyskusji 
poświęconej etyce sędziego, postanowiono rozpocząć prace nad przygoto-
waniem kodeksu etyki dla sędziów. Powołano w tym celu specjalny ze-
spół. W jego skład wchodzili sędziowie: Anna Grasewicz, Bożena Wiklak, 
Krzysztof Cesarz i Janusz Zajda. Zespół podjął prace, zapoznał się z po-
dobnymi kodyfikacjami w innych państwach, ale ostatecznie nie uchwa-
lił żadnego projektu. W Stowarzyszeniu przeważał bowiem pogląd, że 
kodyfikacja etyki sędziowskiej jest zbędna23. 

21 Ibidem.
22 Stowarzyszenie zostało założone wiosną 1990 r.
23 http://iustitia-lodz.pl (21.02.2017).



271Z polskich prac nad kodyfikacją zasad etyki sędziowskiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

Należy zauważyć, że idea kodyfikacji etyki sędziowskiej w dalszym 
ciągu miała zarówno przeciwników, jak i zwolenników. Przeciwnicy pod-
nosili przede wszystkim fakt, że działalność sędziów normują przepisy 
prawa i dodatkowa regulacja jest zbyteczna, tym bardziej, że nie jest 
możliwe określenie wszystkich sytuacji zawodowych i pozazawodowych 
sędziego ani dostarczenie mu określonych wskazań moralnych i obycza-
jowych. Zwolennicy powoływali się z kolei na potrzebę wskazania sę-
dziom, zwłaszcza tym, których edukacja etyczna w procesie kształcenia 
rozpoczyna się zbyt późno albo w ogóle24, podpowiedzi, jak zachować się 
w określonych sytuacjach, aby nie narazić się na zarzut nieetycznego 
postępowania i/lub postępowania dyscyplinarnego. Wskazywali też na 
potrzebę konkretyzacji przepisów prawa o ustroju sądów powszechnych, 
które zawierało wiele pojęć nieostrych, a zabarwionych moralnie, takich 
jak: nieskazitelny charakter sędziego, godność urzędu, powaga stanowi-
ska sędziego. Nie bez znaczenia była też okoliczność, że swoje kodeksy 
etyczne mieli już adwokaci, radcowie prawni i tłumacze sądowi.

Do kwestii kodyfikacji etyki sędziowskiej Stowarzyszenie powróciło 
kilka lat później. W latach 1998–2001 w ramach „Iustitii” pracowała spe-
cjalna komisja, której zadaniem było opracowanie projektu kodeksu etyki 
sędziowskiej. Ostatecznie kodeks taki, pod nazwą Zbiór zasad postępowa-
nia sędziów (dalej Zbiór), został uchwalony na zebraniu Delegatów Sto-
warzyszenia Sędziów Polskich „Iustitia” w Szklarskiej Porębie, 8 czerwca 
2002 r.25 Był to pierwszy w Polsce zbiór zasad postępowania sędziów.  
I choć sędziowie, członkowie Stowarzyszenia „Iustitia”, początkowo  
z dużą rezerwą podchodzili do idei opracowania Zbioru, ostatecznie 
uznali, że w obliczu spadku zaufania do wymiaru sprawiedliwości i jego 
coraz powszechniejszej krytyki, skodyfikowanie podstawowych zasad po-
stępowania sędziów może być szczególną formą odpowiedzi społeczeń-
stwu na stawiane zarzuty i jednocześnie pokazaniem, jakie wymagania 
sędziowie stawiają sami sobie i jak pojmują swoją rolę w społeczeństwie.

Uchwalony przez „Iustitię” Zbiór składa się z trzech części: pierwsza 
to zasady ogólne postępowania sędziów, druga – zasady pełnienia służby, 
a trzecia – zasady zachowania sędziego poza służbą. W części pierwszej 

24 Wskazać bowiem należy, że w tamtym czasie na studiach prawniczych, jak i na aplikacji 
sądowej nie było przedmiotu „etyka prawnicza”. Wzorców zachowania sędziowskiego młodzi sę-
dziowie uczyli się w czasie aplikacji od patronów, starszych kolegów lub sami metodą prób i błę-
dów. Szerzej na temat nauczania etyki prawniczej zob. A. Korzeniewska-Lasota, Nauczanie etyki 
prawniczej na studiach prawniczych, Studia Ełckie 17 (2015), nr 4, s. 369–378.

25 Wypowiedź Macieja Strączyńskiego, SSO, Prezesa Stowarzyszenia Sędziów Polskich „Iu-
stitia”: Zasady etyki sędziowskiej – teoria i praktyka. Relacja z debaty zorganizowanej przez Kole-
gium redakcyjne kwartalnika, Krajowa Rada Sadownictwa 2011, nr 4, s. 17 oraz http://iustitia-
-lodz.pl (21.02.2017).



272 Anna Korzeniewska-Lasota

Prawo

zawarto zasady odnoszące się do generalnych reguł zachowania i postę-
powania sędziów, przede wszystkich nakaz przestrzegania najwyższych 
standardów moralnych w służbie i poza nią, wykorzystywania statusu 
sędziego lub prestiżu urzędu w celu wspierania interesu własnego lub 
innych osób, zakaz nadużywania immunitetu.

W ramach części określającej zasady pełnienia służby podkreślono 
takie obowiązki sędziego, jak: podejmowanie czynności bez zbędnej zwło-
ki, bezstronne i sumienne wykonywanie czynności, doskonalenie umie-
jętności zawodowych, a także obowiązek kulturalnego zachowania wobec 
uczestników postępowania oraz reagowania na wszelkie wypadki okazy-
wania przez osoby uczestniczące w postępowaniu nastawienia lub uprze-
dzenia ze względu na rasę, płeć, wyznanie, narodowość, niepełnospraw-
ność, wiek, orientację seksualną lub status społeczny i majątkowy.

W części trzeciej wskazano, że poza służbą sędziowie powinni kiero-
wać się zasadami uczciwości, honoru i szacunku dla innych oraz prze-
strzegać dobrych obyczajów i uznanych zasad współżycia społecznego, 
unikać kontaktów osobistych i związków ekonomicznych z osobami, or-
ganizacjami lub grupami nieformalnymi, jeżeli kontakty te mogłyby 
wzbudzać wątpliwości co do bezstronnego wykonywania obowiązków 
bądź podważać prestiż i zaufanie do urzędu sędziowskiego. Sędziemu nie 
wolno zajmować się działalnością finansową lub gospodarczą, która może 
być odebrana jako wykorzystywanie pozycji sędziego, nie wolno przyjmo-
wać prezentów ani jakichkolwiek innych korzyści, mogących wywołać 
odczucie, że stanowią próbę wpływu na jego osobę. Zakazano sędziom 
świadczenia odpłatnych porad prawnych26. 

Należy przypomnieć, że wobec toczących się w środowisku sędziow-
skim dyskusji, już KRS pierwszej kadencji, zleciła opracowanie projektu 
kodeksu etyki zawodowej sędziów prof. Zygmuntowi Ziembińskiemu. Prac 
jednak zaniechano. Wznowiono je dopiero po 2001 r., kiedy formalnopraw-
ną potrzebę uchwalenia kodeksu zawierała nowa ustawa o Krajowej Ra-
dzie Sądownictwa. Przyjęta 27 lipca 2001 r. ustawa, w art. 2 ust. 1 pkt. 8 
wskazała bowiem, że Rada „uchwala zbiór zasad etyki zawodowej sędziów 
i czuwa nad ich przestrzeganiem”27. Ostatecznie 19 lutego 2003 r. Krajo-
wa Rada Sądownictwa uchwaliła Zbiór zasad etyki zawodowej sędziów28. 

Uchwalony przez KRS Zbiór jest oficjalnym kodeksem etycznym, 
obowiązującym wszystkich polskich sędziów. Ujęte, wówczas w 22 para-
grafach, rozwiązania są w znacznej mierze podobne do tych uchwalonych 

26 T. Romer, M. Najda, Etyka dla sędziów. Rozważania, Warszawa 2007, s. 191–192.
27 Dz.U. 2001, Nr 100, poz. 1082.
28 Była to uchwała nr 16/2003 w sprawie uchwalenia zbioru zasad etyki zawodowej sędziów 

stanowiącego załącznik do uchwały. Treść uchwały na www.krs.pl.



273Z polskich prac nad kodyfikacją zasad etyki sędziowskiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

przez „Iustitię”29. Identyczny jest układ Kodeksu. Zbiór również składa 
się z trzech części: zasad ogólnych, zasad pełnienia służby oraz zasad 
postępowania sędziego poza służbą, a w każdej z części wymieniono pod-
stawowe, przykładowe nakazy i zakazy obowiązujące sędziów. 

Sformułowany w Zbiorze katalog zachowań nie jest wyczerpujący. 
Sam Zbiór w § 5 ust. 2, wskazuje, że „Sędzia powinien unikać zachowań, 
które mogłyby przynieść ujmę godności sędziego lub osłabić zaufanie do 
jego bezstronności, nawet jeśli nie zostały uwzględnione w Zbiorze”. Wy-
nika to zapewne z tego, że trudno byłoby przedstawić katalog zachowań, 
które czyniłyby zadość rozległym i wysokim wymaganiom, mającym bu-
dować rzeczywisty autorytet sędziego. Poza tym niezbędne jest wiązanie 
oceny postępowania z indywidualnym przypadkiem i sformułowanymi 
pod adresem sędziego zarzutami30. 

Z powyższym rozwiązaniem koresponduje przepis § 7 Zbioru, w któ-
rym zapisano prawo KRS do zmiany lub uzupełniania postanowień Zbio-
ru, a także dokonywania wykładni jego przepisów. Z uprawnień tych 
KRS parokrotnie korzystała. Pierwsza nowelizacja Zbioru nastąpiła 
uchwałą nr 741 z dnia 7 października 2009 r. i polegała na odpowiednim 
rozszerzeniu zakresu zastosowania przyjętych w Zbiorze zasad etyki do 
sędziów w stanie spoczynku. Druga zmiana nastąpiła uchwałą KRS nr 
1295 z dnia 8 grudnia 2015 r. i polegała, w związku z wejściem w życie 
ustawy z dnia 10 lipca 2015 r. o zmianie ustawy Prawo o ustroju sądów 
powszechnych oraz niektórych innych ustaw31, na rozszerzeniu zakresu 
obowiązywania Zbioru w stosunku do asesorów sądowych, którym powie-
rzono pełnienie czynności sędziowskich. Trzecia nowelizacja Kodeksu 
nastąpiła 11 stycznia 2017 r. uchwałą nr 14. Tym razem KRS wprowa-
dziła do treści Zbioru zmianę polegającą na dodaniu nowego przepisu,  
§ 3a w brzmieniu: „Sędzia powinien unikać wszelkiego rodzaju kontak-
tów osobistych i związków ekonomicznych z osobami fizycznymi, praw-
nymi i innymi podmiotami, a także unikać podejmowania działań w sfe-
rze prywatnej, zawodowej i publicznej, które mogłyby rodzić konflikt 
interesów i przez to negatywnie wpływać na postrzeganie sędziego jako 
osoby bezstronnej oraz podważać zaufanie do urzędu sędziego”. Jeszcze 
tego samego dnia, 11 stycznia 2017 r. KRS podjęła kolejną uchwałę  
o zmianie treści Zbioru Zasad Etyki Zawodowej Sędziów – uchwałę  

29 Jak wspominała sędzia Teresa Flemming-Kulesza, przy opracowaniu Kodeksu korzysta-
no m.in. z kodeksu, który opracowała „Iustitia” i z różnych kodeksów zagranicznych. Zob. wypo-
wiedź Teresy Flemming-Kuleszy, SSN: Zasady etyki sędziowskiej – teoria i praktyka. Relacja  
z debaty zorganizowanej przez kolegium redakcyjne kwartalnika, Krajowa Rada Sądownictwa 
2011, nr 4, s. 11.

30 Por. wyrok Sądu Najwyższego z dnia 11 kwietnia 2003 r., SNO 17/03, LEX nr 470248.
31 Dz.U. 2015, poz. 1224.



274 Anna Korzeniewska-Lasota

Prawo

nr 15, którą dodała do Zbioru przepis, § 23 w brzmieniu: „Sędzia powi-
nien powściągliwie korzystać z mediów społecznościowych”. Następnie 
13 stycznia 2017 r. uchwałą nr 25, KRS ogłosiła jednolity tekst Zbioru, 
uwzględniający wskazane powyżej nowelizacje. Tekst jednolity zawiera 
jednocześnie zmianę nazwy kodeksu. Odtąd jest to Zbiór zasad etyki za-
wodowej sędziów i asesorów sądowych, ujęty w 23 paragrafy.

KRS dokonała też kilku wykładni przepisów Zbioru. Uchwałą nr 29 
z dnia 9 kwietnia 2003 r. wypowiedziała się w sprawie interpretacji § 21 
Zbioru, dotyczącego udzielania porad prawnych przez sędziów w stanie 
spoczynku32. 16 września 2004 r. KRS zajęła stanowisko dotyczące wy-
kładni § 18 ust. 2 Zbioru w zakresie niepodejmowania działań finanso-
wych przez sędziów33, a dwa miesiące później – 18 listopada 2004 r.  
– KRS dokonała egzegezy § 3 Zbioru34. Kolejny raz KRS wypowiedziała 
się 13 kwietnia 2005 r. w sprawie posługiwania się tytułem sędziego na 
stanowisku dydaktycznym35. Ostatni raz zajęła stanowisko 8 maja 2012 
r., zabierając głos w sprawie postępowania dotyczącego obsadzania wol-
nego stanowiska sędziowskiego36.

Powyższe wypowiedzi KRS, uzupełniające postanowienia Zbioru, nie 
są zapewne ostatnimi. Nie zmienia to jednakże faktu, że rola obowiązują-
cego Zbioru zasad etyki zawodowej sędziów i asesorów sądowych jest nie-
odzowna. Ujęte w nim zasady, mimo że z jednej strony w większości za-
warte są również w akcie ustrojowym dla sądownictwa (ustawie o ustroju 

32 Rada uznała, że „Sędzia w stanie spoczynku może, nie naruszając zasad etyki, udzielać 
bezpłatnych porad prawnych na zasadach charytatywnych, a więc wyłącznie osobom, których ze 
względu na brak środków finansowych nie stać na korzystanie z płatnych usług prawniczych. 
Taka dozwolona działalność charytatywna nie może jednak polegać na tego rodzaju formach 
usług prawniczych, które wykraczają poza zwykłe udzielenie porady”. Zob. Uchwała KRS nr 29  
z dnia 9 kwietnia 2003 r.

33 Rada uznała za niewłaściwe nabywanie przez sędziów jakichkolwiek ruchomości lub nie-
ruchomości na licytacjach przeprowadzanych przez komorników.

34 KRS stwierdziła, że „Sędziowie powinni z roztropnością i ostrożnością udzielać poparcia 
osobom biorącym udział w postępowaniu o charakterze konkursowym, aby nie dopuszczać do 
stworzenia wrażenia, że wykorzystują swoje stanowisko celem uzyskania wpływu na wynik tego 
postępowania”. Jako naganne oceniła „kierowanie przez prezesów sądów do uczelnianych odwo-
ławczych komisji rekrutacyjnych pism polecających w sprawie dzieci sędziów, które na egzami-
nach wstępnych nie uzyskały dostatecznej liczby punktów”. Zob. Stanowisko KRS z dnia 18 listo-
pada 2004 r. 

35 Według KRS „Sędzia dodatkowo zatrudniony na stanowisku dydaktycznym nie narusza 
zasad etyki zawodowej sędziów posługując się tytułem sędziego podczas wpisywania ocen do in-
deksów i kart egzaminacyjnych studentów oraz w spisie pracowników naukowych uczelni”. Zob. 
Stanowisko KRS z dnia 13 kwietnia 2005 r.

36 KRS wskazał, że „Zasady etyki zawodowej sędziów wymagają, aby w takiej sytuacji czło-
nek Kolegium nie brał udziału w głosowaniu dotyczącym obsadzenia wolnego stanowiska sę-
dziowskiego, na które kandyduje członek jego najbliższej rodziny, a co najmniej powstrzymał się 
od głosowania. To samo dotyczy głosowania podczas Zgromadzenia Ogólnego Sędziów Sądu Okrę-
gowego”. Zob. Stanowisko KRS z dnia 8 maja 2012 r.



275Z polskich prac nad kodyfikacją zasad etyki sędziowskiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

sądów powszechnych), a z drugiej nie są katalogiem zamkniętym, są 
cennym drogowskazem dla sędziów, którzy nie zawsze wiedzą, jak się 
zachować w danej sytuacji. Oto zatem po wielu latach dyskusji i prac 
nad potrzebą powstania takiego zbioru, jego istnienie stało się faktem.

Z POLSKICH PRAC NAD KODYFIKACJĄ ZASAD ETYKI 
SĘDZIOWSKIEJ

W artykule autorka zarysowuje proces tworzenia kodyfikacji zasad etyki zawodo-
wej sędziów. Sygnalizuje początki powstawania „wzorca dobrego sędziego”, a następnie 
toczące się w środowisku prawniczym dyskusje na temat potrzeby normatywnego uję-
cia zasad etyki zawodowej w odrębny zbiór. Przedstawia przedłożone propozycje ko-
deksów etycznych, aż po wieńczące proces kodyfikacji dwa zbiory: uchwalony przez 
Stowarzyszenie Sędziów „Iustitia” Zbiór zasad postępowania sędziów oraz Krajową 
Radę Sądownictwa Zbiór zasad etyki zawodowej sędziów i asesorów sądowych.

FROM THE POLISH WORKS ON THE CODIFICATION OF JUDICIAL 
PRINCIPLES OF CONDUCT

In the article the author depicts the process of creating the codification of judicial 
principles of professional conduct. Firstly, the author describes the beginnings of the 
“model of a good judge”, followed thereafter by discussion in judicial environment on 
the need of normative conceptualization of the principles of conduct, which would con-
stitute a separate collection. The proposals of the ethical codifications are presented, 
together with the two concluding works: The Judicial Set of Principles of Conduct 
[Zbiór zasad postępowania sędziów] created by the Association of Judges “Iustitia” and 
The Set of Principles of Professional Conduct for Judges and Candidate Judges [Zbiór 
zasad etyki zawodowej sędziów i asesorów sądowych] by the National Council of the 
Judiciary in Poland.

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)





HISTORIA

Maria Piechocka-Kłos
Wydział Teologii
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

Mirabilia animalia w Nocach attyckich 
Aulusa Gelliusza. 

Wybrane przykłady

 
Słowa kluczowe:  Aulus Gelliusz, Noce attyckie, niezwykłe zwierzęta, antyk, język łaciński.

Keywords: 	 Aulus Gellius, Attic Nights, fantastic animals, antiquity, Latin language.

Wprowadzenie

Przywołane w tytule dzieło, autorstwa żyjącego w II w. n.e. 
(ok. 123–165) rzymskiego pisarza i erudyty Aulusa Gelliusza, jest uwa-
żane za niezwykle cenne źródło wiedzy o antyku. Noce attyckie, składają-
ce się z dwudziestu ksiąg, stanowią nie tylko zbiór stosunkowo obszer-
nych fragmentów dzieł zaginionych, ale również zawierają liczne wątki 
obrazujące ówczesny aspekt codziennego życia starożytnego świata grec-
ko-rzymskiego. Całość dzieła, choć podzielona przez autora na księgi i 
rozdziały, sprawia wrażenie chaotycznej kompilacji1, bowiem sam Gel-
liusz2 materiał zawarty w Nocach attyckich przedstawił bez określonego 
porządku. Oprócz materiału odzwierciedlającego różnorodność i bogac-
two świata antycznego pozwalającego lepiej poznać m.in. starożytne kul-
ty, instytucje, urzędy, prawa i obyczaje, a także twórczość literacką epo-
ki, dzieło Gelliusza zawiera cały szereg ciekawych i niezwykłych 
historyjek i opowieści. Ciekawy wątek badawczy w Nocach attyckich 
stanowią również rozdziały, w których Gelliusz opisuje zwierzęta. Te 

Adres/Adresse: dr Maria Piechocka-Kłos, Katedra Teologii Dogmatycznej i Fundamentalnej, 
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, ul. Hozjusza 15, 11-041 Olsztyn, mayphi@wp.pl.

1 M. Cytowska, H. Szelest, Literatura rzymska. Okres cesarstwa, Warszawa 1992, s. 448.
2 Sam Gelliusz na ten temat, celowo wybranej przez siebie formy zbioru napisał: „Zasto-

sowałem przypadkowy układ rzeczowy, taki sam, jaki stosowałem przy robieniu wyciągów”. Gell. 
Praef. 2.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



278 Maria Piechocka-Kłos

Historia

opowieści rozmieszczone są w różnych miejscach zbioru i wydawać by się 
mogło, że są zupełnie niepowiązane ze sobą wątkami, ani pod względem 
treści, ani żadnej innej myśli przewodniej. Choć przywołane przez Gelliu-
sza w Nocach attyckich zwierzęta, są nam właściwie w większości przy-
padków dobrze znane z innych źródeł, jednak z punktu widzenia samych 
tylko Nocy attyckich i zawartych w tym dziele na ich temat informacji, 
nie zostały właściwie opracowane. Fragmenty zawierające opis tych zwie-
rząt nie doczekały się również całościowego tłumaczenia na język polski3. 

Głównym celem prezentowanej publikacji jest omówienie i przedsta-
wienie treści wybranych rozdziałów, w których Gelliusz opisuje historie 
o zwierzętach4. Punktem wyjścia dla badań prowadzonych nad wątkiem 
zwierząt, które pojawiają się w dziele Gelliusza, co zostało zasugerowane 
w tytule opracowania, jest ich pewnego rodzaju niezwykłość. W Nocach 
attyckich w kontekście mirabilia animalia znajdujemy m.in. rozdział za-
wierający opis konia sejańskiego (3.9), rozdział o koniu Aleksandra Wiel-
kiego (5.2), rozdział o lwie i Androklosie (5.14), rozdział przywołujący hi-
storię o wężu o niespotykanej długości zabitym przez Rzymian (7.3) oraz 
rozdział przytaczający opowieść o Arionie, którego ocalił delfin (16.19).  
W niniejszym opracowaniu analizie poddano tylko trzy rozdziały spośród 
wyżej wymienionych. Tym razem uwaga została skupina na rozdziałach 
zawierających opis konia sejańskiego (3.9) i Bucefała (5.2) oraz na krót-
kim fragmencie opisującym walkę Rzymian z wężem (7.3). Analiza tych 
fragmentów pozwoli ocenić, w jakim kontekście i na jakiej podstawie 
zwierzęta te należy uznać za niezwykłe i czy określenie ich mianem mi-
rabilia animalia należy uznać za właściwe. 

3 Dzieło Gelliusza nie zostało dotąd przetłumaczone i opublikowane w formie obszernego 
tłumaczenia w języku polskim. Noce attyckie na język polski zostały przetłumaczone jedynie we 
fragmentach: A. Gellius, Noctes Atticae [fragm.:] Trzy serca, tłum. E. Kaczyńska, Meander 1 
(1997), s. 13; idem, Noctes Atticae III, 9: Historia konia sejańskiego, tłum. E. Kaczyńska, Filomata 
439/440 (1996), s. 412–416; idem, Noctes Atticae 1.18; 2.16; 5.18; 9.9, tłum. S. Stabryła, w:  
S. Stabryła, Rzymska krytyka i teoria literatury, s. 397–410; A. Tarwacka, Aulus Gellius, Noctes 
Atticae. Księga XX, Rozdział I: Rozmowa prawnika Sextusa Cecyliusza i filozofa Favorinusa  
o Ustawie XII Tablic, Zeszyty Prawnicze UKSW 2002, 2.1, s. 162–179; A. Gellius, Noctes Atticae 
[fragm.:] O stylu Platona i Lizjasza, tłum. K.T. Witczak, Meander 1 (1997), s. 73; idem, Noce 
Attyckie 2.24. O dawnej oszczędności i o starożytnych ustawach dotyczących wydatków, wstęp, 
tłumaczenie, komentarz A.R. Jurewicz, M. Piechocka-Kłos, Poznań 2012, ss. 54; M. Piechocka- 
-Kłos, Rozważania o różnorodności kolorów i ich łacińskich i greckich nazwach w Nocach 
attyckich (2.26) Aulusa Gelliusza, Studia Warmińskie 53 (2016), s. 319–329. Gelliuszem i jego 
dziełem interesuje się również K. Ochman. Zob.: Filolog na uczcie. Aulus Gelliusz, „Noce attyckie” 
XVII 20, przekład i komentarz K. Ochman, Lectiones & Acroases Philosophicae 7 (2014), z. 2,  
s. 113–128; Auli Gellii ‛Noctes Atticae’ 1.1-przekład komentarz, przekł. K. Ochman, Classica 
Wratislaviensia 29 (2009), s. 85–90.

4 Analizowany w pracy tekst źródłowy pochodzi z wydania The Attic Nights of Aulus Gellius, 
ed. J.C. Rolfe, vol. 1, London 1984, s. 263–267; 383–385 oraz The Attic Nights of Aulus Gellius, 
ed. J.C. Rolfe, vol. 2, London 1982 s. 100–101.



279Mirabilia animalia w Nocach attyckich Aulusa Gelliusza. Wybrane przykłady

Studia Warmińskie 54 (2017)

Historia konia sejańskiego (3.9)

Hasło „sejański koń” (łac. equus Seianus) w przenośni określa „coś, 
co przynosi pecha”5. Według Gelliusza6 owe niezwykłe zwierzę przynosi-
ło nieszczęście i śmierć swoim kolejnym właścicielom. Według tradycji 
pierwszym posiadaczem pechowego konia z Argos z rasy Diomedesa był 
Gnejusz Sejusz. Nieśmiertelną sławę zwierzęciu nie przyniosła jednak 
tylko jego gniada maść i budowa, dzięki którym słynął z niezwykłej uro-
dy, lecz zły los, jaki koń rzekomo sprowadzał na swoich właścicieli. Wa-
runki fizyczne konia sprawiały, że zwierzę budząc powszechny zachwyt 
szybko znajdowało kolejnych nabywców, pomimo że poprzedni jego wła-
ściciele kolejno ponosili klęskę i umierali. Według tradycji koń m.in. 
przyniósł pecha Publiuszowi Korneliuszowi Dalabelli7, Gajuszowi Kasju-
szowi Longinusowi8 oraz Markowi Antoniuszowi9, który jako ostatni jego 
właściciel miał ostatecznie zabić pechowego konia przed swoją śmiercią.

Historię konia sejańskiego Aulus Gelliusz szczegółowo opisał w dzie-
wiątym rozdziale trzeciej księgi. Autor już w pierwszym zdaniu podkre-
śla, że opowieść o tym osobliwym koniu jest nie tylko godna podziwu, ale 
i zasługuje na przywołanie. W tym samym fragmencie Gelliusz wymie-
nia także źródła za którymi ową ciekawą historię przytacza. W tym kon-
tekście przywołuje nazwisko Gawiusza Bassusa10 oraz Juliusza Mode-
stusa11. Następnie autor Nocy attyckich wymienia pierwszego właściciela 
konia, którym był skryba Gnejusz Sejusz. Zwierzę rzekomo, jak podaje 
Gelliusz, miało posiadać grecki rodowód i pochodzić z Argos. W żyłach 
owego konia, zgodnie z krążącą legendą, miała płynąć krew z rasy koni 
należących w przeszłości do Diomedesa Traka, które miał sprowadzić do 
Argos z Tracji mityczny Herkules po zabiciu ich właściciela12. Ciekawym 

  5 Hasło: equus Seianus, w: W. Kopaliński, Słownik wyrazów obcych i zwrotów obco-
języcznych, Warszawa 1991, s. 153.

  6 Gell. 3.9.6. „[…] Ille homo habet equum Seianum”.
  7 P.K. Dalabella (ur. ok. 70 p.n.e. – zm. 43 p.n.e.), oficer w armii Cezara, trybun ludowy 

(47) i konsul (44). Dalabella ostatecznie odebrał sobie życie w Syrii w czasie wojny domowej.
  8 G.K. Longinus (ur. przed 85 p.n.e. – zm. 42 p.n.e.), rzymski dowódca, brał udział  

w zabójstwie Cezara, walczył przeciw II triumwiratowi. Po klęsce republikanów pod Filippi w 42 
p.n.e. na własną prośbę myśląc, że został otoczony przez żołnierzy triumwirów, aby uniknąć 
niewoli, został pchnięty mieczem przez swojego niewolnika.

  9 Marek Antoniusz, ponosząc klęskę pod Akcjum w 31 p.n.e. popełnił samobójstwo.
10 Gawiusz Bassus (łac. Gavius Bassus), żył w czasach Cycerona (ok. 60 – ok. 120 p.n.e.), 

rzymski gramatyk i filolog, autor dzieła pt. De origine vocabulorum.
11 Gell. 3.9.1. „Gavius Bassus in Commentariis suis, item Iulius Modestus in secundo 

Quaestionum Confusarum historiam de equo Seiano tradunt dignam memoria atque admiratione”.
12 Gell. 3.9.2. „Gnaeum Seium quempiam scribam fuisse eumque habuisse equum natum 

Argis in terra Graecia, de quo fama constans esset, tamquam de genere equorum progenitus 
foret, qui Diomedis Thracis fuissent, quos Hercules Diomede occiso, e Thracia Argos perduxisset”.



280 Maria Piechocka-Kłos

Historia

wątkiem jest opis cech zewnętrznych zwierzęcia. Jak podaje Gelliusz, 
koń o gniadym umaszczeniu miał wyróżniać się spośród innych koni nie-
zwykłym rozmiarem oraz smukłym karkiem. Uwagę miała przykuwać 
również jego bujna i błyszcząca grzywa13. Po fizycznym opisie niezwykłe-
go konia autor Nocy attyckich, zauważa, że zgodnie z krążącą na jego te-
mat legendą, nad zwierzęciem miała ciążyć klątwa lub fatum, bowiem 
każdy, kto go posiadał, ginął razem z całym swoim domem, majątkiem 
i rodziną14. Pierwszy jego właściciel, wspomniany wcześniej Gnejusz Se-
jusz, jak podaje Gelliusz, został skazany na śmierć i zginął z ręki Marka 
Antoniusza15. W dalszej części tego rozdziału przywołana zostaje histo-
ria kolejnego właściciela słynnego zwierzęcia. Autor Nocy attyckich, za-
pewne opierając się na przywołanych przez siebie w pierwszym zdaniu 
źródłach, w tym kontekście wymienił Korneliusza Dalabellę. Wieść  
o niezwykłym koniu z Argos miała dotrzeć do uszu konsula, kiedy ten 
odbywał podróż do Syrii. W chwili gdy dotarł do Argos i zobaczył konia, 
tak się nim zachwycił, że postanowił go kupić za sumę stu tysięcy sester-
cji16. Niestety, nie cieszył się nim zbyt długo, bowiem wkrótce i on po-
niósł śmierć w trakcie wojny domowej na terenie Syrii17. Jak podaje Gel-
liusz, „pechowego” konia zabrał po odniesionym zwycięstwie Gajusz 
Kasjusz, który również wkrótce zginął18. Po jego śmierci koń wszedł  
w posiadanie zwycięskiego Antoniusza, który pokonując Gajusza Kasjusza 
miał go szukać i odnaleźć. Jednak koń ostatecznie i jemu nie przyniósł 
szczęścia, bowiem Antoniusz wkrótce po tym jak został jego właścicielem, 
tak jak wszyscy poprzedni jego nabywcy, zginął19. Gelliusz, kończąc wątek 
nieszczęść, które spotkały kolejnych posiadaczy niezwykłego konia przy-
toczył związane z tą historią „przysłowie o nieszczęśliwych ludziach,  

13 Gell. 3.9.3. „Eum equum fuisse dicunt magnitudine invisitata, cervice ardua, colore 
poeniceo, flora et comanti iuba, omnibusque aliis equorum laudibus quoque longe praestitisse […]”.

14 Gell. 3.9.3. „[…] sed eundem equum tali fuisse fato sive fortuna ferunt, ut, quisquis 
haberet eum possideretque, ut is cum omni domo familia fortunisque omnibus suis ad 
internecionem deperiret”.

15 Gell. 3.9.4. „Itaque primum illum Gnaeum Seium, dominum eius, a M. Antonio, qui 
postea triumvirum reipublicae constituendae fuit, capitis damnatum miserando supplicio 
affectum esse […]”.

16 Gell. 3.9.4. „[…] eodem tempore Cornelium Dolabellam consulem in Syriam profi-
ciscentem fama istius equi adductum Argos devertisse cupidineque habendi eius exarsisse 
emisseque eum sestertiis centum milibus […]”.

17 Gell. 3.9.4. „[…] sed ipsum quoque Dolabellam in Syria bello civili obsessum atque 
interfectum esse […]”.

18 Gell. 3.9.4. „[…] mox eundem equum, qui Dolabellae fuerat, C. Cassium, qui Dolabellam 
obsederat, abduxisse”.

19 Gell. 3.9.5. „Eum Cassium postea satis notum est victis partibus fusoque exercitu suo 
miseram mortem oppetisse; deinde post Antonium post interitum Cassii parta victoria equum 
illum nobilem Cassii requisisse et, cum eo potitus esset, ipsum quoque postea victum atque 
desertum detestabili exitio interisse”.



281Mirabilia animalia w Nocach attyckich Aulusa Gelliusza. Wybrane przykłady

Studia Warmińskie 54 (2017)

o których zwykło się mówić, że ‹‹człowiek ten posiada konia sejańskie-
go››”20. Autor Nocy attyckich w zestawieniu z wątkiem konia sejańskiego 
przytoczył także inne podobne w znaczeniu stare przysłowie, w brzmieniu 
„złoto z Tolosy”, które również ma zastosowanie w kontekście rzeczy przy-
noszącej pecha. Wątek ten jednak zajmuje znacznie mniej miejsca  
w dziewiątym rozdziale trzeciej księgi niż wspomniany wcześniej koń. 
Gelliusz, dokonując tego porównania ograniczył się tylko do ogólnikowego 
opisu jego pochodzenia. Złoto określane mianem „złota z Tolosy”, według 
tradycji, miało zostać zrabowane m.in. ze wszystkich miejskich świątyń  
w Tolosie przez konsula Kwintusa Cepiona21. W następstwie każdy, kto 
dotknął owego złota, miał zginąć okrutną i straszną śmiercią22.

Historię konia sejańskiego w trzeciej księdze Gelliusz kończy ponow-
nym odwołaniem do dzieła Gawiusza Bassusa, który w swoim dziele, jak 
zauważa autor Nocy attyckich, miał sam widzieć w Argos „tego konia 
o niewiarygodnej wprost piękności, sile i wyjątkowej maści”23.

Rozdział kończy zdanie, w którym w odniesieniu do maści „pechowe-
go” zwierzęcia, Gelliusz dokonuje porównania użytego w tym kontekście 
łacińskiego słowa z greckimi jego odpowiednikami24. 

Bucefał – koń Aleksandra Macedońskiego (5.2)

Z kolei w treści drugiego rozdziału piątej księgi Nocy attyckich znajduje 
się krótki opis historii konia króla Aleksandra Macedońskiego – Bucefała25. 

20 Gell. 3.9.6. „Hinc proverbium de hominibus calamitosis ortum dicique solitum: Ille homo 
habet equum Seianum”.

21 Gell. 3.9.7. „Eadem sententia est illius quoque veteris proverbii, quod ita dictum 
accepimus: aurum Tolosanum. Nam cum oppidum Tolosanum in terra Gallia Quintus Caepio 
consul diripuisset multumque auri in eius oppidi templis fuisset […]”.

22 Gell. 3.9.7. „[…] quisquis ex ea direptione aurum attigit, misero cruciabilique exitu perit”.
23 Gell. 3.9.8. „Hunc equum Gavius Bassus vidisse Argis refert haut credibili pulcritudine 

vigoreque et colore exuberantissimo”.
24 Gell. 3.9.9. „Quem colorem nos, sicuti dixi, poeniceum dicimus, Graeci partim φοίνικα, alii 

σπάδικα appellant, quoniam palmae termes ex arbore cum fructu avulsus spadix dicitur”.
25 Bukefalos po grecku znaczy „byczogłowy”. Jak podaje  Pliniusz Starszy  w  Historii 

naturalnej, jego imię pochodziło od znamienia na łopatce w postaci głowy byka (choć niektórzy 
uważają, że „Byczogłowy” odnosiło się do masywnej budowy i dużej głowy konia). Plinus, Historia 
naturalis, 8, 154, w: Pliny, Natural History, ed. H. Rackham, vol. 3, London 1983, s. 108. „Eidem 
Alexandro et equi magna raritas contigit. Bucephalan eum vocarunt sive ab aspectu torvo sive ab 
insigni taurini capitis armo inpressi.  XIII  talentis ferunt ex Philonici Pharsalii grege emptum, 
etiam tum puero capto eius decore. neminem hic alium quam Alexandrum regio instratu ornatus 
recepit in sedem, alias passim recipiens. idem in proeliis memoratae cuiusdam perhibetur 
operae, Thebarum oppugnatione vulneratus in alium transire Alexandrum non passus, multa 
praeterea eiusdem modi, propter quae rex defuncto ei duxit exequias urbemque tumulo circu-
mdedit nomine eius”. 



282 Maria Piechocka-Kłos

Historia

Bucefał uważany jest za najsłynniejszego konia w historii, który zyskał 
nieśmiertelną sławę. Aleksander Wielki dotarł na nim aż do Indii, gdzie 
koń padł w bitwie stoczonej w 326 p.n.e. nad rzeką Hydaspes. Macedoń-
czyk bardzo przeżył stratę wiernego konia. Zorganizował mu uroczysty 
pochówek, zbudował grobowiec nieopodal miejsca, gdzie Macedończycy 
przeprawili się przez rzekę podczas bitwy oraz wzniósł miasto, które na 
cześć konia nazwał Bukefala26. 

Gelliusz w pierwszym zdaniu, w rozdziale poświęconym Bucefało- 
wi, wyjaśnia etymologię jego imienia27. W kolejnym zaś podaje kwotę,  
za którą koń został kupiony. Autor, podając sumę, przywołuje ją za Cha-
resem, który był marszałkiem dworu Aleksandra. Oprócz kwoty 13 talen-
tów, podaje również rzymski przelicznik tej sumy w wysokości 312 tysię-
cy sestercji28. Gelliusz pomija jednak szczegóły zakupy konia i jego 
okiełznania przez młodego jeszcze wówczas księcia Aleksandra. Autor 
Nocy attyckich jednak wyraźnie podkreśla, że Bucefał nikomu innemu, 
z wyjątkiem króla Aleksandra, nie pozwalał się dosiąść29. Najwięcej 
uwagi Gelliusz poświęcił relacji z ostatnich chwil życia Bucefała, kiedy 
to w czasie walki ciężko ranny koń30, pomimo upływu dużej ilości krwi, 
zdołał ostatkiem sił przed śmiercią wynieść swojego jeźdźca z sa- 
mego środka niebezpiecznych walk w bezpieczne miejsce i zaraz po  
tym padł31. Rozdział kończy zdanie, gdzie Gelliusz zawarł informację  
 

26 Bukefala – miasto założone w 326 r. nad rzeką Hydaspes przez Aleksandra ku czci 
wiernego konia, który padł w tym rejonie. Uważa się, że to greckie miasto, założone daleko na 
wschodzie, istniało jeszcze na początku nowej ery, było lokowane prawdopodobnie na zachodnim 
brzegu rzeki Hydaspes (na wschodnim brzegu rzeki prawdopodobnie została założona Nikaia, tj. 
„Miasto Zwycięstwa”). Jednak dokładna lokalizacja obu miast nie wydaje się możliwa. Obecnie na 
tym terenie, który leży w granicach Pakistanu, rozciąga się miasto Jhelum. Zob. P.M. Fraser, 
Cities of Alexander the Great, Oxford 1996, s. 161–162; I. Wortingtom, Aleksander Wielki. 
Człowiek i Bóg, przekł. A Wypustek, Wrocław 2007, s. 200; K. Nawotka, Aleksander Wielki, 
Wrocław 2007, s. 441–442.

27 Gell. 5.2.1. „Equus Alexandri regis et capite et nomine Bucephalas fuit”.
28 Gell. 5.2.2. „Emptum Chares scripsit talentis tredecim et regi Philippo donatum; hoc 

autem aeris nostri summa est sestertia trecenta duodecim”.
29 Gell. 5.2.3. „Super hoc equo dignum memoria visum, quod, ubi ornatus erat armatusque 

ad proelium, haud umquam inscendi sese ab alio nisi ab rege passus sit”.
30 Informację o śmierci Bucefała z powodu odniesionych ran w bitwie Gelliusz podaje za 

Charesem. Koń z pewnością był w podeszłym wieku zatem prawdopodobnie padł ze starości, 
wyczerpania i ran. K. Nawotka, Aleksander Wielki, s. 441.

31 Gell. 5.2.4. „Id etiam de isto equo memoratum est, quod, cum insidens in eo Alexander 
bello Indico et facinora faciens fortia in hostium cuneum non satis sibi providens inmisisset 
coniectisque undique in Alexandrum telis vulneribus altis in cervice atque in latere equus 
perfossus esset, moribundus tamen ac prope iam exsanguis e mediis hostibus regem vivacissimo 
cursu retulit atque, ubi eum extra tela extulerat, ilico concidit et domini iam superstitis securus 
quasi cum sensus humani solacio animam exspiravit”.



283Mirabilia animalia w Nocach attyckich Aulusa Gelliusza. Wybrane przykłady

Studia Warmińskie 54 (2017)

na temat miasta Bukefala32, które Aleksander wzniósł ku czci swojego 
konia33.

Na temat Bucefała wiemy, że w 344 p.n.e. do Filipa II, króla Mace-
donii, ojca Aleksandra Wielkiego, przybył niejaki Filonikos, będący ho-
dowcą koni z Tesalii, który zaproponował sprzedaż wspaniałego czarnego 
tesalskiego ogiera o imieniu Bucefał za astronomiczną na owe czasy 
kwotę 13 talentów34. Koń był jednak tak dziki, że nikt nie był w stanie 
go dosiąść, wobec tego Filip kazał go odprowadzić. Zmagania z dzikim 
koniem obserwował wówczas dwunastoletni książę Aleksander, który 
postanowił ujarzmić konia, skoro nie udało się to starszym od niego. Ku 
zdumieniu wszystkich, młody książę okiełznał Bucefała. Obrócił zwierzę 
głową w stronę słońca tak, aby nie widziało ono swojego cienia, a następ-
nie dosiadł zdezorientowanego konia. Chłopiec wykazał się wielkim spry-
tem i odwagą. Swoim czynem wzbudził podziw Macedończyków, którzy 
doskonale znali się na koniach i jeździectwie35. Filip zgodził się na wygó-
rowaną cenę i kupił konia. Tę dość znaną historię ujarzmienia Bucefała 
przytacza Plutarch36. Tak więc Aleksander dosiadał Bucefała we wszyst-
kich swych kampaniach. Jak podaje K. Nawotka, prawdopodobnie Alek-
sander otrzymał Bucefała od niejakiego Demaratosa z Koryntu, który 

32 Nazwę miasta Bukefala, które zostało założone przez Aleksandra w Indiach wymienia 
także Plutarch. Plutarch, O szczęściu czy dzielności Aleksandra, I, 5, przekł. K. Nawotka, 
Wrocław 2003, s. 50. „Egipt nie miałby Aleksandrii, Mezopotamia Seleukii, Sogdiana Profthazji, 
Indie Bukefalii ani Kaukaz leżącego w sąsiedztwie miasta greckiego, po których założeniu 
dzikość została stłumiona, a to co gorsze, uległo przemianie, zaznajomiwszy się z tym co lepsze”.

33 Gell. 5.2.5. „Tum rex Alexander parta eius belli victoria oppidum in isdem locis condidit 
idque ob equi honores Bucephalon appellavit”.

34 K. Nawotka, Aleksander Wielki, s. 70–71.
35 Ibidem, s. 70.
36 Plutarch z Cheronei, Aleksander Wielki, 6, 1-5, w: Plutarch`s Lives, ed. B. Perrin, vol. VII, 

London 1958, s. 236–239. „Ἐπεὶ δὲ Φιλονίκου τοῦ Θεσσαλοῦ τὸν Βουκεφάλαν ἀγαγόντος ὤνιον τῷ 
Φιλίππῳ τρισκαίδεκα ταλάντων, κατέβησαν εἰς τὸ πεδίον δοκιμάσοντες τὸν ἵππον, ἐδόκει τε χαλεπὸς εἶναι 
καὶ κομιδῇ δύσχρηστος, οὔτ’ ἀναβάτην προσιέμενος οὔτε φωνὴν ὑπομένων τινὸς τῶν περὶ τὸν Φίλιππον, 
ἀλλ’ ἁπάντων κατεξανιστάμενος, δυσχεραίνοντος δὲ τοῦ Φιλίππου καὶ κελεύοντος ἀπάγειν ὡς παντάπασιν 
ἄγριον καὶ ἀκόλαστον, παρὼν ὁ Ἀλέξανδρος εἶπεν· οἷον ἵππον ἀπολλύουσι, δι’ ἀπειρίαν καὶ μαλακίαν 
χρήσασθαι μὴ δυνάμενοι, τὸ μὲν οὖν πρῶτον ὁ Φίλιππος ἐσιώπησε· πολλάκις δ’ αὐτοῦ παραφθεγγομένου 
καὶ περιπαθοῦντος, ἐπιτιμᾷς σὺ ἔφη πρεσβυτέροις ὥς τι πλέον αὐτὸς εἰδὼς ἢ μᾶλλον ἵππῳ χρήσασθαι 
δυνάμενος; τούτῳ γοῦν ἔφη χρησαίμην ἂν ἑτέρου βέλτιον. ἂν δὲ μὴ χρήσῃ, τίνα δίκην τῆς προπετείας ὑφέξεις; 
ἐγὼ νὴ Δί’ εἶπεν ἀποτείσω τοῦ ἵππου τὴν τιμήν. γενομένου δὲ γέλωτος, εἶθ’ ὁρισμοῦ πρὸς ἀλλήλους εἰς τὸ 
ἀργύριον, εὐθὺς προσδραμὼν τῷ ἵππῳ καὶ παραλαβὼν τὴν ἡνίαν, ἐπέστρεψε πρὸς τὸν ἥλιον, ὡς ἔοικεν 
ἐννοήσας ὅτι τὴν σκιὰν προπίπτουσαν καὶ σαλευομένην ὁρῶν πρὸ αὑτοῦ διαταράττοιτο. μικρὰ δ’ αὐτῷ 
παρακαλπάσας καὶ καταψήσας, ὡς ἑώρα πληρούμενον θυμοῦ καὶ πνεύματος, ἀποῤῥίψας ἡσυχῇ τὴν 
χλαμύδα καὶ μετεωρίσας αὑτόν, ἀσφαλῶς περιέβη. καὶ μικρὰ μὲν περιλαβὼν ταῖς ἡνίαις τὸν χαλινόν, ἄνευ 
πληγῆς καὶ σπαραγμοῦ προσανέστειλεν· ὡς δ’ ἑώρα τὸν ἵππον ἀφεικότα τὴν ἀπειλήν, ὀργῶντα δὲ πρὸς τὸν 
δρόμον, ἀφεὶς ἐδίωκεν, ἤδη φωνῇ θρασυτέρᾳ καὶ ποδὸς κρούσει χρώμενος. τῶν δὲ περὶ τὸν Φίλιππον ἦν 
ἀγωνία καὶ σιγὴ τὸ πρῶτον· ὡς δὲ κάμψας ὑπέστρεψεν ὀρθῶς σοβαρὸς καὶ γεγηθώς, οἱ μὲν ἄλλοι πάντες 
ἀνηλάλαξαν, ὁ δὲ πατὴρ καὶ δακρῦσαί τι λέγεται πρὸς τὴν χαράν, καὶ καταβάντος αὐτοῦ τὴν κεφαλὴν 
φιλήσας ὦ παῖ φάναι, ζήτει σεαυτῷ βασιλείαν ἴσην· Μακεδονία γάρ ς’ οὐ χωρεῖ”.



284 Maria Piechocka-Kłos

Historia

był greckim towarzyszem Filipa. Suma, za którą ów Grek kupił konia, 
miała być najwyższą odnotowaną w starożytności. Dla porównania nale-
ży podać, że przeciętna wartość konia w tamtych czasach wynosiła około 
1/5 talenta, a za tego konia należało zapłacić 13 talentów37. 

Niemożliwa do określenia jest rasa Bucefała. Jednak jako koń bojo-
wy musiał być dość duży i silny. Długowieczność i odporność na trudy 
kampanii mogą wskazywać, że w jego żyłach mogła płynąć krew koni  
z euroazjatyckich stepów. Bardzo możliwe, że był krzyżówką kilku od-
mian, pochodzącą z macedońskich hodowli koni kawaleryjskich. Ponad-
to, choć Gelliusz o tym nie wspomina, wiadomo, że według większości 
opisów był prawdopodobnie kary z białą gwiazdką na czole38. Na jego 
temat można znaleźć także informacje, jakoby Bucefałowi przypisywano 
fantastyczne cechy, np. że miał magiczne zdolności, rogi, a nawet – po-
dobnie jak mityczne klacze Diomedesa – pożerał ludzi39. 

Historie niezwykłego przywiązania wielkich żołnierzy i władców do 
swoich wierzchowców, na wzór Bucefała i Aleksandra, znajdujemy rów-
nież na gruncie starożytnej rzymskiej historii. Podobnymi cechami co 
Bucefał, który nikomu innemu oprócz Aleksandra nie pozwalał się dosia-
dać, miał również odznaczać się śnieżnobiały koń Juliusza Cezara. Na 
jego temat Pliniusz i Swetoniusz zgodnie twierdzą jakoby przednie nogi 
miał mieć podobne do ludzkich, tj. kopyta porozdzielane na kształt pal-
ców40. Gdy koń padł, Cezar, aby uczcić jego pamięć i zasługi postawił mu 
pomnik przed świątynią Wenus Rodzicielki41. Pomnik nagrobny swojemu 
koniowi wzniósł również Oktawian August. Żal po jego stracie cesarz wy-
raził również w pięknym trenie żałobnym42. Za wierną służbę cesarzowi 
Hadrianowi na epitafium zasłużył również Borystenes – koń Hadriana43. 

37 K. Nawotka, Aleksander Wielki, s. 70; zob. także A. Świderkówna, Koń, który nazywał się 
Bukefalas, Warszawa 1989, s. 9–10.

38 Ibidem, s. 3.
39 K. Nawotka, Aleksander Wielki, s. 70.
40 Plinius, Historia naturalis, 8, 155, s. 108; Gajus Swetoniusz Trankwillus, Boski Juliusz,  

I, 61, w: idem, Żywoty Cezarów, tłum. J. Niemirska-Pliszczyńska, t. 1. Wrocław 2004, s. 65 – „Konia 
miał niezwykłego: kształt stóp niemal ludzki, kopyta porozdzielane na kształt palców. Z własnej 
stadniny. Gdy wieszczkowie obwieścili, że wróży on swojemu panu panowanie nad światem, Cezar 
dał my niezwykle staranne pożywienie i choć ten nikomu dotychczas dosiąść się nie dał, pierwszy 
go ujeździł. A nawet umieścił potem jego posąg przed świątynią Wenery Rodzicielki”.

41 Plinius, Historia naturalis, 8, 155, s. 108 – „nec Caesaris dictatoris quemquam alium 
recepisse dorso equus traduntur, idemque similes humanis pedes priores habuisse, hac effigie 
locatus ante Veneris Genetricis aedem”. 

42 Plinius, Historia naturalis, 8, 155, s. 108 – „fecit et divus Augustus equo tumulum, 
de quo Germanici Caesaris carmen est. Agrigenti conplurium equorum tumuli pyramides habent. 
equum adamatum a Samiramide usque in coitum Iuba auctor est”.

43 „Borystenes / koń ze stajni cesarza / pędził przez wody i bagna / i przez wzgórza Etrurii  
/ polując na dzika Panonii / tryskał pianą i śliną / aż po koniec ogona, / kiedy ścigał odyńca / nikt 
nie ważył się z nim zmierzyć / nawet dzik o białych kłach, / jak to się czasem zdarza, / zmarł  



285Mirabilia animalia w Nocach attyckich Aulusa Gelliusza. Wybrane przykłady

Studia Warmińskie 54 (2017)

Kończąc wątek niezwykłego przywiązania człowieka do swojego konia  
w świecie rzymskim, należy jeszcze wspomnieć cesarza Kaligulę i jego 
konia Incitatusa. Przykład ten jednak różni się od pozostałych. Kaligula 
do tego stopnia „chorobliwie” cenił swojego konia, że zadbał, aby ten 
mieszkał w marmurowej stajni osobnego pałacu, jadł ze żłobu z kości sło-
niowej, nosił naszyjniki z drogich kamieni oraz posiadał własnych nie-
wolników i umeblowane pokoje, „aby tym wystawniej podejmować osoby 
zaproszone w imieniu konia”44. Cesarz zamierzał również wyznaczyć 
swojego konia na urząd konsula.

Wąż (7.3) 

Bardzo ciekawy fragment w kontekście mirabilia animalia znajduje-
my także w trzecim rozdziale siódmej księgi analizowanego dzieła. Gel-
liusz w tym miejscu, powołując się na historyka Tuberiona45, opisuje 
węża o niespotykanej długości, z którym Rzymianie na czele z Atyliu-
szem Regulusem46 zostali zmuszeni stoczyć walkę. Autor Nocy attyckich 
już w pierwszym zdaniu podaje źródło i autora, za którym stwierdza, że 
owa długa i zacięta walka odbyła się w czasie pierwszej wojny punickiej 
nad rzeką Bagradas47 w Afryce, w miejscu które Rzymianie wybrali na 
swoje obozowisko, w rejonie, gdzie gad miał swoje gniazdo48. Rozmach 
tego wydarzenia obrazuje kolejny fragment tego rozdziału, gdzie u Gelliu-
sza czytamy, że w „[…] zażartej walce z całą armią gad był atakowany 

w swoim czasie / wiecznie młody, / zachowując niepołamane kości” Dion LXIX, 10, za: A. Demandt, 
Prywatne życie cesarzy rzymskich, tłum. B. Tarnas, Gdynia 1997, s. 89 [zmiany w tłumaczeniu].

44 Gajus Swetoniusz Trankwillus, Gajus Kaligula, 4,55, w: idem, Żywoty Cezarów, tłum.  
J. Niemirska-Pliszczyńska, t. 2. Wrocław 2004, s. 326–327 – „W przeddzień igrzysk cyrkowych, 
na których miał biegać jego koń, Incitatus, nakazywał przez żołnierzy ciszę w całym sąsiedztwie, 
aby nikt nie zakłócał jego odpoczynku. Dał mu nie tylko marmurową stajnię i żłób z kości 
słoniowej, czapraki purpurowe, naszyjniki z drogich kamieni, lecz nawet pałac, rzeszę niewolników 
i meble, aby tym wystawniej podejmować osoby zaproszone w imieniu konia. Podobno miał 
zamiar wyznaczyć go na konsula”.

45 Quintus Aelius Tubero, żył w I w. p.n.e., prawnik, rzymski historyk, autor dzieła 
historycznego spisanego w co najmniej 14 księgach opisujący dzieje od założenia Rzymu po czasy 
mu współczesne.

46 Marek Atylisz Regulus (łac. Marcus Atilius Regulus), żył w III w. p.n.e., rzymski polityk  
i wódz z czasów I wojny punickiej.

47 Nad rzeką Bagradas w miejscu nazywanym Wielką Równiną, niedaleko Utyki na terenie 
dzisiejszej Tunezji, miała miejsce również słynna bitwa stoczona w czasie drugiej wojny punickiej 
w 203 p.n.e. 

48 Gell. 7.3.1. „Tubero in Historiis scriptum reliquit, bello primo Poenico Atilium Regulum 
consulem in Africa, castris apud Bagradam flumen positis, proelium grande atque acre fecisse 
adversus unum serpentem in illis locis stabulantem invisitatae inmanitatis […]”.



286 Maria Piechocka-Kłos

Historia

przez długi czas machinami oblężniczymi i katapultami”49. Autor zakoń-
czył rozdział stwierdzeniem, że ostatecznie zabito węża, a jego skórę mie-
rzącą około 120 stóp długości wysłano do Rzymu50.

Przywołany przez Gelliusza w Nocach attyckich Tuberion, to niejedy-
ny autor, u którego znajdujemy opis tego wydarzenia i niezwykłego 
węża. U Liwiusza51 w 18 księdze dzieła Ab urbe condita znajdujemy  
w tym kontekście wzmiankę jakoby Atyliusz Regulus w Afryce zabił 
wielkiego potwornego węża, ponosząc wielką stratę w liczbie swoich żoł-
nierzy. Powołując się na Liwiusza, należy jednak pamiętać, że skąpe in-
formacje na temat owego węża i tego wydarzenia pochodzą z Periochae, 
czyli datowanego prawdopodobnie na IV w. skrótu Ab urbe condita. Nie 
jest możliwe porównanie obydwu fragmentów, co do szczegółów opisu, 
ponieważ 18 księga oryginału dzieła Liwiusza nie zachowała się.

 Nieco więcej informacji o tym wydarzeniu w odniesieniu do Liwiu-
sza można znaleźć w dziele Factorum et dictorum memorabilium libri IX 
Waleriusza Maksymusa52, który powołuje się na 18 księgę Ab urbe con-
dita53. Maksymus również pisze o wężu, który porwał wielu żołnierzy  
w głębinę rzeki, a wielu zmiażdżył w uścisku. W zabiciu gada nie pomo-
gło obrzucenie go oszczepami. Zamierzony skutek przyniósł dopiero zma-
sowany ostrzał z machin oblężniczych. Prawdopodobnie jednak krew 
i jad węża miały zatruć rzekę. Skóra gada mierząca 120 stóp długości,  
o czym wspomina Liwiusz, miała zostać odesłana do Rzymu54. 

49 Gell. 7.3.1. „[…] eumque magna totius exercitus conflictione balistis atque catapultis diu 
oppugnatum […]”.

50 Gell. 7.3.1. „[…] eiusque interfecti corium longum pedes centum et viginti Romam 
missum esse”.

51 Liwiusz (łac. Livius), żył w latach 59 p.n.e. – 17 n.e., rzymski historyk, autor spisanego  
w 142 księgach dzieła pt. Ab urbe condita.

52 Waleriusz Maksymus (łac. Valerius Maximus), historyk rzymski, żył w pierwszej poło- 
wie I w., działał za panowania Tyberiusza. Autor spisanego w 9 księgach dzieła pt. Factorum et 
decorum memorabilium Z jego dzieła korzystali m.in.: Pliniusz St., Gelliusz, Plutarch.

53 Waleriusz Maksymus głównie korzystał z: Warrona, Cycerona, Liwiusza, Sallustiusza, 
Pompejusza Trogusa i Diodora. 

54 Valerius Maximus, Factorum et dictorum memorabilium libri novem, 1, 8.ext.19, w: 
Valerii Maximi, Factorum et dictorum memorabilium libri novem, ed. C. Kempf, Leipzig 1888, 
s. 56–57 – „Quae quia supra usitatam rationem excedentia attigimus, serpentis quoque a T. Liuio 
curiose pariter ac facunde relatae fiat mentio: is enim ait in Africa apud Bagradam flumen 
tantae magnitudinis fuisse, ut Atilii Reguli exercitum usu amnis prohiberet, multisque militibus 
ingenti ore correptis, conpluribus caudae uoluminibuselisis, cum telorum iactu perforari 
nequiret,ad ultimum ballistarum tormentis undique petitam silicum crebris et ponderosis 
uerberibus procubuisse omnibusque et cohortibus et legionibus ipsa Karthagine uisam 
terribiliorem, atque etiam cruore suo gurgitibus inbutis corporisque iacentis pestifero adflatu 
uicina regione polluta Romana inde summouisse castra. Adicit beluae corium centum et uiginti 
pedum in urbem missum”.



287Mirabilia animalia w Nocach attyckich Aulusa Gelliusza. Wybrane przykłady

Studia Warmińskie 54 (2017)

Wydaje się, że na zaginionym tekście 18 księgi Ab urbe condita wzo-
rował się także prawdopodobnie Pliniusz Starszy55. W jego jedynym za-
chowanym dziele o charakterze encyklopedycznym pt. Historia natural-
na, w 8 smej księdze poświęconej zoologii, znajdujemy przekaz, że 
w czasie wojny punickiej nad rzeką Bagradas Regulus, wykorzystując 
balisty i tormeny z dużą siłą zaatakował węża, który mierzył 120 stóp 
długości. Rozmiar przedsięwzięcia i siły w nim wykorzystane Pliniusz 
porównał do ataku na miasto. Po zabiciu bestii skóra węża i jego szczęka 
zostały wysłane do Rzymu, gdzie były przechowywane aż do czasu wojny 
o Numancję, czyli mniej więcej około stu lat56. 

Ciekawy i poetycki opis bitwy z wężem w poemacie Punica zamieścił 
także Silius Italicus57. Poeta w swoim eposie historycznym, nawiązując 
do wydarzeń relacjonowanych zarówno przez Liwiusza, jak i Pliniusza, 
w literackiej formie opisał wręcz heroiczną walkę człowieka z mityczną 
bestią58. 

Z kolei żadnych informacji na temat ogromnego węża i zaciekłej  
z nim walki nie znajdziemy u Polibiusza59. Annalista, choć szczegółowo 
opisywał prowadzone walki i operacje wojskowe, relacjonując np. ze-
tknięcie się Rzymian z bojowymi słoniami, których widok wywołał nie 
tylko ogromny strach, ale wręcz przerażenie u zaprawionych w boju 
rzymskich legionistów, na temat walki z rzecznym wężem właściwie mil-
czy. Co prawda, Polibiusz w swoim dziele pt. Dzieje nie opisywał wyda-
rzeń z czasów I wojny punickiej, gdyż swoją relację rozpoczął dopiero od 
początku II wojny punickiej (221), a skończył na opisie III wojny mace-
dońskiej (168), jednak chociażby z uwagi na lata, w których żył, właści-
wie jako jedyny z przywołanych powyżej autorów, miałby szansę zoba-
czyć jeszcze ową niezwykłą skórę i szczękę przechowywane w świątyni 
na własne oczy, a będąc pod wrażeniem eksponatu zrobić na jego temat 
jakąś aluzję. Na temat węża nic nie wspomina również Appian z Alek-
sandrii60. 

55 Pliniusz Starszy (łac. Gaius Plinius Secundus) (ok. 23–79), rzymski pisarz, erudyta, autor 
m.in. spisanego w 37 księgach dzieła pt. Historia naturalis.

56 Plinius, Historia naturalis, 8, 37, s. 28 – „Nota est in Punicis bellis ad flumen Bagradam 
a Regulo imperatore ballistis tormentisque ut oppidum aliquod expugnata serpens cxx pedum 
longitudinis; pellis eius maxillaeque usque ad bellum Numantinum duravere Romae in templo”.

57 Silius Italikus, żył ok. 26 – ok. 101, rzymski poeta epiczny, autor eposu historycznego 
spisanego w 17 księgach pt. Punica.

58 Silius Italicus, Punica, 6, 140-250, ed. J.D. Duff, London 1961, s. 292–300.
59 Polibiusz (gr. Polybios), żył w latach ok. 200 – ok. 118 p.n.e., grecki historyk, autor spisanych 

w 40 księgach Dziejów.
60 Appian (gr. Appianos), żył ok. 100 – ok. 180, grecki historyk, autor spisanej w 24 księgach 

Historii rzymskiej.



288 Maria Piechocka-Kłos

Historia

Zakończenie

W podsumowaniu należy stwierdzić, że owe mirabilia animalia przy-
wołane przez Gelliusza w Nocach attyckich z pewnością należy uznać za 
niezwykłe. Wydaje się, że w takim kontekście znajdują się również w in-
nych źródłach. Już sam fakt, że autor zdecydował się zamieścić w swoim 
dziele opowieści akurat o tych zwierzętach przemawia za popularnością 
krążących na ich temat legend w świecie antycznym. Choć na pozór nie 
wyróżniają się niczym szczególnym, w stosunku do innych przedstawi-
cieli swojego gatunku, bowiem nie posiadają żadnych widocznych cech 
wskazujących na jakąkolwiek anomalię typu np. rogi czy skrzydła lub 
mityczne pochodzenie, jednak w pewnym sensie są niezwykłe w wielu 
aspektach. Na przykład koń sejański i Bucefał swoim wyglądem, budo-
wą i umiejętnościami znacznie wyróżniają się spośród innych koni, bo-
wiem wzbudzają powszechny podziw i rozpalają żądzę ich posiadania 
u osób, które się zetknęły z tymi zwierzętami. Ponadto można odnieść 
wrażenie, że Gelliusz przypisuje owym zwierzętom cechy ludzkie, m.in. 
męstwo, odpowiedzialność, wierność i zupełnie niespotykane przywiąza-
nie konia do dosiadającego go pana, a nawet inteligencję. Tak więc frag-
ment, w którym Gelliusz opisuje Bucefała ukazuje niebywałe bohater-
stwo zwierzęcia, obdarzonego niezwykłymi cechami nie tylko z uwagi na 
jego przymioty fizyczne. Z przekazu Gelliusza można wnioskować, że  
w trakcie walki ten nadzwyczajny koń i wyjątkowy jeździec zdają się 
tworzyć nierozłączny i zadziwiający zespół, który symbolizuje zespolenie 
siły fizycznej z odwagą oraz mądrością i strategicznym talentem Alek-
sandra. Z kolei historia długiej i zaciekłej walki Rzymian z wężem rzecz-
nym o ponadprzeciętnych rozmiarach, choć z pewnością przesadzona, je-
śli w ogóle prawdziwa, co do wymiarów gada i skali strat w ludziach 
poległych w walce z nim, przez wielu uważna raczej za legendę, budzi 
ciekawość. Z pewnością armia rzymska, dokonując podboju kolejnych 
ziem na trzech kontynentach, spotykała różnorodne, a często osobliwe 
pod względem budowy czy zachowania okazy fauny. Jednakże przywoła-
ny przez Gelliusza bardzo krótki opis pozwala przypuszczać, że ów wąż, 
na którego natknęli się Rzymianie w trakcie lokowania obozu, to bardzo 
inteligentny gad o potencjale porównywalnym z człowiekiem, gdyż był 
w stanie, zanim zginął, odeprzeć skierowany na siebie atak świetnie wy-
szkolonej i zaprawionej w boju armii, a chwilami uzyskać nawet nad nią 
przewagę w walce. 

Oczywiście autor z pewnością wykorzystał również popularność tych 
wątków, aby w pewnym sensie podnieść atrakcyjność swojego dzieła, bo-
wiem miał świadomość, że ludzie lubią niesamowite opowieści. Nie mylił 



289Mirabilia animalia w Nocach attyckich Aulusa Gelliusza. Wybrane przykłady

Studia Warmińskie 54 (2017)

się, bowiem dziwne i tajemnicze historie niezmiennie interesują każdego 
po dziś dzień.

MIRABILIA ANIMALIA W NOCACH ATTYCKICH AULUSA GELLIUSZA. 
WYBRANE PRZYKŁADY

Noce attyckie Aulusa Gelliusza są niezwykle cennym źródłem wiedzy o antyku, 
gdyż zawierają wiadomości dotyczące wielu aspektów życia codziennego starożytnego 
świata grecko-rzymskiego. Dzieło Gelliusza stanowi także wyjątkowy i wszechstronny 
materiał badawczy ze względu na zawarte w nim anegdotki, ciekawe i niezwykłe hi-
storyjki oraz opowieści. Głównym celem prezentowanej publikacji jest omówienie  
i przedstawienie treści wybranych rozdziałów, w których Gelliusz opisuje historie  
o zwierzętach. Punktem wyjścia dla badań prowadzonych nad wątkiem zwierząt, które 
pojawiają się w dziele Gelliusza, jest ich zauważalna niezwykłość. W niniejszym opra-
cowaniu w kontekście mirabilia animalia przeanalizowano rozdział o koniu Aleksan-
dra Wielkiego (5.2), opis konia sejańskiego (3.9) oraz historię węża o niespotykanej 
długości (7.3).

MIRABILIA ANIMALIA IN AULUS GELLIUS’ THE ATTIC NIGHTS. 
SELECTED EXAMPLES

Aulus Gellius’ The Attic Nights are an extremely valuable source of knowledge 
about antiquity, as it contains information regarding many aspects of everyday life in 
the ancient Greco-Roman world. Gellius’ work also contains very valuable and com-
prehensive research material due to the anecdotes, interesting and unusual stories 
and tales it contains. The main goal of this publication is the discussion and presenta-
tion of selected chapters in which Gellius describes stories about animals. The starting 
point for research into the animals that appear in Gellius’ work is their fantastic natu-
re. This paper, in the context of mirabilia Animalia, contains analyses of the chapter 
on Alexander the Great’s horse (5.2), the description of the Seian Horse (3.9), and the 
tale of the snake of unusual length (7. 3).

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)





HISTORIA

Agnieszka Brzostek
Wydział Bezpieczeństwa Narodowego
Akademia Sztuki Wojennej w Warszawie

Proces tworzenia organów administracji terenowej 
w województwie białostockim w latach 1944–1945

 
Słowa kluczowe:  organy administracji terenowej, Polska Ludowa, władza ludowa, wojewódz- 
	 two białostockie.

Keywords: 	 Alocal administration, People’s Republic of Poland, folk  authority, Bialystok  
	 voivodship.

Kiedy w lipcu 1944 r. w Lublinie swoją działalność rozpoczynał Pol-
ski Komitet Wyzwolenia Narodowego, na terenie województwa białostoc-
kiego sytuacja była wyjątkowo skomplikowana. Armia Czerwona wyzwo-
liła województwo i rozpoczęła stacjonowanie na jego terenie. W samym 
Białymstoku było kilka ośrodków władzy. Pierwszy stanowiła Miejska 
Rada Delegatów Ludu Pracującego Gorsowiet1 drugi – Okręgowy Dele-
gat Rządu RP Józef Przybyszewski, który jednocześnie pełnił funkcję 

Adres/Adresse: dr Agnieszka Brzostek, Wydział Bezpieczeństwa Narodowego, Akademia Sztuki 
Wojennej w Warszawie, al. gen. A. Chruściela „Montera” 103, 00-910 Warszawa-Rembertów, 
brzostek.agnieszka@gmail.com.

1 Gorsowiet reprezentująca Białoruską SRR (nawiązującą do okupacji województwa biało-
stockiego z lat 1939–1941) opuścił Białystok w dniu 2 sierpnia 1944 r. M. Kietliński, Zaraz po 
wojnie?, Białystok 2005, s. 3–4. Zob. A. Dobroński, Białystok. Historia miasta, Białystok 1998, 
s. 180. Daniel Boćkowski, opisując te wydarzenia, używa nazywy Gorispołkom. „W efekcie w Bia-
łymstoku i okolicach pojawiła się dwuwładza, a nawet trójwładza. W mieście zainstalował się 
Gorispołkom, w części rejonów przedstawiciele komitetów rejonowych. Wraz z nimi instalowały 
się struktury NKWD i NKGB. W Białymstoku pojawiły się informacje o powrocie miasta i całego 
obwodu do BSRR, w terenie ogłoszono mobilizację do Armii Czerwonej roczników 1894–1926, za-
rządzono nawet wprowadzenie czasu moskiewskiego. Z chwilą przybycia działaczy PKWN sytu-
acja się nieco skomplikowała, gdyż uważali oni, zgodnie z wytycznymi otrzymanymi w Lublinie, 
że są to tereny polskie, na których należy bezzwłocznie wprowadzić administrację polską.  
W mieście przez kilka dni działała także szczątkowa administracja polska podległa Delegatowi 
Rządu”. D. Boćkowski, Na zawsze razem. Białostocczyzna i Łomżyńskie w polityce radzieckiej  
w czasie II wojny światowej (IX 1939 – VIII 1944), Warszawa 2005, s. 275 i n.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



292 Agnieszka Brzostek

Historia

wojewody2. Trzeci ośrodek władzy ukształtował się wraz z przybyciem do 
Białegostoku przedstawicieli PKWN3 i powołaniem przez nich wojewódz-
kiej i miejskiej rady narodowej w Białymstoku. 

Pierwszym etapem w walce o przejęcie władzy było rozpoczęcie roz-
mów między przedstawicielami Delegatury Rządu i Armii Czerwonej. 
Doszło do nich 28 lipca 1944 r. Zgodnie z założeniami planu „Burza” 
przedstawiciele Sztabu Białostockiej Armii Krajowej i władz cywilnych 
mieli się ujawnić przed sowieckim dowództwem. „Prezydent Gołębiowski 
świetną ruszczyzną powitał przedstawicieli bohaterskiej Armii Czerwo-
nej i serdecznie dziękował za wyzwolenie spod okupacji hitlerowskiej”.  
Z kolei w innej rozmowie, z dowódcą 3 Armii, jako „gospodarz” woje-
wództwa wystąpił wojewoda Józef Przybyszewski. „Przedstawiam się 
jako Okręgowy Delegat na województwo białostockie rządu polskiego, 
mającego tymczasową siedzibę w Londynie. W ciągu trzech lat okupacji 
niemieckiej wspólnie ze swoim aparatem administracyjnym, samorzą-
dem i Armią Krajową kierowałem z podziemia życiem polskim na teryto-
rium województwa białostockiego, prowadząc jednocześnie bezustanną 
walkę z okupantem”4. Zdaniem A. Dobrońskiego to NKWD zainicjowało 
rozmowy w komendanturze wojskowej miasta, znajdującej się przy ul. 
Mickiewicza 35, pomiędzy przedstawicielami Delegatury Rządu a przed-
stawicielami Armii Czerwonej, które później przekształciły się w bardziej 
zorganizowane działania mające na celu zdobycie i utrzymanie władzy5. 

2 M. Kietliński, Zaraz po wojnie?, s. 3–4. Oprócz władz samorządowych, powołanych przez 
wojewodę, działała Armia Krajowa, która po rozwiązaniu jej w styczniu 1945 r. przekształciła się 
w Armię Krajową Obywatelską (inaczej zwaną Obywatelską Armią Krajową) oraz Narodowe 
Zjednoczenie Wojskowe (NZW), powstałe z Narodowych Sił Zbrojnych i Narodowej Organizacji 
Wojskowej. W maju 1945 r. Armia Krajowa Obywatelska podporządkowała się Delegaturze Sił 
Zbrojnych, a po jej rozwiązaniu weszła w skład organizacji Wolność i Niezawisłość (WiN). Na 
terenie województwa można było rozróżnić wpływy istniejących organizacji. Narodowe 
Zjednoczenie Wojskowe posiadało wpływy w zachodniej części województwa, szczególnie  
w powiatach wysoko mazowieckim i łomżyńskim. Nie miała żadnego wpływu w powiatach: 
augustowskim, białostockim i suwalskim. Wolność i Niezawisłość działało na terenie całego 
województwa. W powiecie bielsko-podlaskim i częściowo w powiecie białostockim przebywała  
5 Wileńska Brygada Armii Krajowej pod dowództwem majora Zygmunta Szendzielarza, pseud. 
„Łupaszka”.

3 27 lipca 1944 r. do Białegostoku, z ramienia Polskiego Komitetu Wyzwolenia Narodowego 
przybyli: Edwarda Orłowska, która była odpowiedzialna za zorganizowanie struktur terenowych 
PPR, Tadeusz Paszta, odpowiedzialny za zorganizowanie aparatu bezpieczeństwa oraz Zygmunt 
Zieliński. Następnego dnia, 28 lipca 1944 r., przybyli Leonard Borkiewicz i Jerzy Sztachelski 
odpowiedzialni za zorganizowanie aparatu administracyjnego. Zob. J. Kułak, Pierwszy rok 
sowieckiej okupacji Białostocczyzny w latach 1944–45, Białystok 1996, s. 23.

4 Ibidem, s. 19. 
5 A. Dobroński, Białystok, s. 180. Zdaniem J. Kułaka pierwsza próba sił nastąpiła poprzez 

umieszczanie ulotek, w ramach tzw. wojny ulotkowej. Rozpoczęło ją umieszczenie przez 
przedstawicieli PKWN, L. Borkowicza i J. Sztachelskiego odezwy, w której ogłaszali, że są jedyną 
legalną władzą w Polsce. Odpowiedzią była odezwa wojewody Przybyszewskiego dezawuująca 



293Proces tworzenia organów administracji terenowej w województwie białostockim...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Rozmowy nie przyniosły rezultatów, przede wszystkim ze względu 
na zasadnicze różnice dotyczące przynależności województwa białostoc-
kiego. Opuszczenie Białegostoku 2 sierpnia 1944 r. przez Gorsowiet (Go-
rispołkom) wyjaśniło kwestię jego przynależności i oznaczało, że nie bę-
dzie on należał do Białoruskiej Socjalistycznej Republiki Rad. Jednak 
województwo straciło powiat grodzieński i wołkowyski6.

W tym samym dniu, czyli 2 sierpnia, Józef Przybyszewski rozpoczął 
urzędowanie jako wojewoda białostocki, wicewojewodą został Henryk 
Jastrzębski, a prezydentem miasta Ryszard Gołębiowski. 7 sierpnia 
1944 r. NKWD aresztowało J. Przybyszewskiego i R. Gołębiowskiego,  
a dwa dni później Przybyszewskiego przewieziono do Moskwy7. W poło-
wie sierpnia 1944 r. nastąpiły aresztowania żołnierzy AK, szeregowych 
kierowano do obozu w Dojlidach, gdzie formowano 4 Zapasowy Pułk Pie-
choty 1 Armii Wojska Polskiego, innych wcielano do Armii Czerwonej. 
Oficerów przesłuchiwano i niektórych z nich, bardziej niechętnych wobec 
władzy ludowej, aresztowano8. 

Jeden z przedstawicieli PKWN, mjr Leonard Borkiewicz tak wspomi-
nał przejęcie władzy w Białymstoku: „W lipcu 1944 r. nieoczekiwanie 
zaczęła się moja kariera administracyjna: zostałem mianowany pełno-
mocnikiem Polskiego Komitetu Wyzwolenia Narodowego na wojewódz-
two białostockie. Bardzo się wówczas lubowano w powoływaniu różnych 
pełnomocników. Praktycznie zostałem wojewodą, może z nieco szerszymi 
kompetencjami. Kiedy dziś spotykam się Jerzym Sztachelskim, z którym 
razem wówczas dokładaliśmy wysiłków, aby zdobyć Białostocczyznę dla 
władzy ludowej, nieodmiennie wracamy w rozmowie do przedziwnie 
skomplikowanej sytuacji, jaką na tym terenie zastaliśmy. Jeszcze przed 
wyzwoleniem miasta delegat okręgowy rządu emigracyjnego Józef Przy-
byszewski wydał odezwę, w której podkreślał, że jedynym legalnym rzą-

PKWN. Innym przykładem było uniemożliwienie przez przedstawicieli PKWN podjęcia dzia-
łalności przez zarząd miejski, z prezydentem Gołębiowskim. Zob. J. Kułak, Pierwszy rok 
sowieckiej okupacji Białostocczyzny w latach 1944–1945, s. 24–25.

6 26 lipca 1944 r. przedstawiciele PKWN podpisali w Moskwie porozumienie z rządem 
radzieckim o stosunkach między radzieckim naczelnym wodzem a polską administracją po 
wkroczeniu wojsk radzieckich na terytorium RP. Porozumienie to KRN ratyfikowała 9 września 
1944 r. Zgodnie z treścią porozumienia dowódcy jednostek radzieckich zobowiązani zostali do 
natychmiastowego przekazywania wyzwalanych regionów administracji polskiej. Uzgodnieniono, 
że granica wschodnia Polski przebiegać będzie wzdłuż linii Curzona ze zmianami na korzyść 
Polski. Zgodnie z tą decyzją województwo białostockie, poza powiatami grodzieńskim i wołko-
wyskim, znalazło się w granicach Polski. Umowa o granicy państwowej polsko-radzieckiej między 
rządami RP a ZSRR została podpisana dopiero 16 sierpnia 1945 r. Zob. M. Gnatowski, Specyficzne 
uwarunkowania się władzy ludowej w regionie białostockim, w: Studia nad procesami rozwoju 
regionu białostockiego w 40-lecie PRL, Białystok 1985, s. 13. 

7 A. Dobroński, Białystok, s. 180. 
8 J. Kułak, Pierwszy rok sowieckiej okupacji Białostocczyzny w latach 1944–1945, s. 28. 



294 Agnieszka Brzostek

Historia

dem jest rząd emigracyjny w Londynie, i wzywał mieszkańców woje-
wództwa do dochowania mu wierności i poparcia wysiłków jego przed- 
stawicieli. Zaraz po wyzwoleniu Białegostoku, Przybyszewski ujawnił się 
wobec władz radzieckich i rozpoczął z nimi pertraktacje w sprawie prze-
kazania władzy cywilnej przedstawicielom rządu emigracyjnego. Budy-
nek przy ulicy Warszawskiej 35 zajął Zarząd Miejski, na czele z prezy-
dentem miasta Gołębiowskim, który na polecenie Przybyszewskiego 
przystąpił też do organizowania milicji. Wszystko to działo się 27 i 28 
lipca, a właśnie w tym dniu przyjechaliśmy z Jerzym [Sztachelskim  
– A.B.] do Białegostoku. Jasne, że w warunkach swoistej »dwuwładzy« 
realizacja naszych zadań okazała się wcale niełatwa. Myśleliśmy natu-
ralnie o rozwijaniu w Białymstoku życia gospodarczego i społecznego. 
Przeprowadziliśmy wiele rozmów z ludźmi, których Sztachelski znał oso-
biście lub znane mu były ich rodziny. Wszyscy odpowiadali, że chętnie 
staną do pracy, ale przedtem muszą mieć zgodę pełnomocnika rządu 
londyńskiego”9. Do spotkania doszło, aby nie zaogniać i tak już napię-
tych stosunków. Przedstawiciele PKWN, zdaniem L. Borkiewicza, zdecy-
dowali, że wybór pozostawią społeczeństwu10.

Obszar terytorialny województwa białostockiego, w lipcu 1944 r., czyli 
w chwili powołania PKWN, ograniczał się do miasta Białegostoku oraz 
powiatów: białostockiego, bielskiego, sokólskiego, wysokomazowieckiego 
oraz fragmentów powiatu augustowskiego, suwalskiego i łomżyńskiego, 
przy czym stolice tych powiatów zostały wyzwolone znacznie później. Wy-
zwalanie Białostocczyzny trwało kilka miesięcy. Białystok wyzwolono  
27 lipca 1944 r., ale Łomżę dopiero 13 września 1944 r., Suwałki 23 paź-
dziernika 1944 r., Augustów 24 października 1944 r. Pod okupacją nie-
miecką do końca 1944 r. pozostała północna część powiatu łomżyńskiego, 
cały powiat grajewski11 oraz niewielkie obszary augustowskiego i suwal-
skiego. Powiat grajewski został wyzwolony 23–25 stycznia 1945 r.12  

  9 L. Borkiewicz, Od Białegostoku do Szczecina, w: W. Góra, H. Kamińska, J. Paszta (red.), 
Takie były początki, Warszawa 1965, s. 781. 

10 Ibidem, s. 782. 
11 Autor posłużył się nazwą powiat grajewski, choć właściwa nazwa w tym okresie to powiat 

szczuczyński, który został zmieniony na grajewski w 1948 r. Rozporządzeniem Rady Ministrów 
z dnia 23 lutego 1948 r. o zniesieniu powiatów: szczuczyńskiego i utworzeniu powiatu grajewskiego 
w województwie białostockim, stopnickiego i utworzeniu powiatu buskiego w województwie 
kieleckim, błońskiego i utworzeniu powiatu grodzisko-mazowieckiego w województwie warszawskim 
oraz nieszawskiego i lubawskiego i utworzenia powiatów aleksandrowskiego i nowomiejskiego  
w województwie pomorskim, Dz.U. 1948, Nr 12, poz. 97. Nazwa „powiat grajewski” jest spopula-
ryzowana i występuje w większości publikacji naukowych. 

12 Zob. Archiuwm Państwowe w Białymstoku (APB), Urząd Wojewódzki Białostocki (UWB), 
Sprawozdanie sytuacyjne (miesięczne) wojewody białostockiego 1944 r., sygn. 230, Sprawozdanie 
za listopad 1944 r., k. 32.



295Proces tworzenia organów administracji terenowej w województwie białostockim...

Studia Warmińskie 54 (2017)

7 lipca 1945 r. do obszaru województwa białostockiego włączone zostały 
trzy tzw. powiaty mazurskie, tj. ełcki, gołdapski i olecki. Wydarzenie to 
ukształtowało podział administracyjny województwa, który różnił się od 
kształtu województwa sprzed 1939 r. Część województwa znalazła się 
poza granicami Polski. Były to powiaty: grodzieński, wołkowyski, parę 
gmin wchodzących w skład powiatów augustowskiego i sokólskiego. Do 
województwa białostockiego włączono powiat łomżyński, który przed  
II wojną światową wchodził w skład województwa warszawskiego13. 
W 1948 r. powstał nowy powiat w województwie – kolneński. Nastąpiły 
zmiany w graniach powiatów przygranicznych. Cztery gminy powiatu 
augustowskiego znalazły się poza granicami kraju. Powiat sokólski utra-
cił kilkadziesiąt wsi z przygranicznych gmin, ale zyskał większą cześć 
gminy Krynki i klika wsi z gminy Hołynka powiatu grodzieńskiego. Po-
wiat białostocki także powiększył swój obszar o część gminy Jałówka,  
z powiatu Wołkowysk oraz klika wsi gminy Hołynka z powiatu grodzień-
skiego. Powiat bielski utracił kilkanaście wsi z gmin Narewka i Biało-
wieża, ale zyskiwał większą cześć gminy Tarnopol, z powiatu wołkowy-
skiego oraz gminy Klukowicze z powiatu Brześć nad Bugiem. W wyniku 
zniszczeń wojennych, niektóre miasta utraciły prawa miejskie i włączono 
je do sąsiednich gmin. Dotyczyło to m.in. Tykocina i Sokoły w powiecie 
wysokomazowieckim, Kleszczeli w powiecie bielskim, Dąbrowy i Sucho-
woli w powiecie sokólskim. Mniejsze gminy, takie jak Sokolany w powie-
cie sokólskim uległy likwidacji, a kilka gmin ze względu na trudności lo-
kalowe i zniszczenia przeniosły swoje siedziby do innych miejscowości14.

Podstawowym zadaniem, jakie stanęło przed przedstawicielami ko-
mitetu lubelskiego była organizacja administracji. Manifest Polskiego 
Komitetu Wyzwolenia Narodowego głosząc, że PKWN sprawuje władzę 
poprzez wojewódzkie, powiatowe i gminne rady narodowe, nie ustalił za-
sad ich powoływania, nazwy, kompetencji ich organów wykonawczych 
oraz wzajemnych stosunków pomiędzy radami i pełnomocnikami PKWN. 
Pełnomocnicy wzywali przedwojennych pracowników administracji do 
powrotu na swoje stanowiska, zamierzając wykorzystać ich doświadcze-
nie zawodowe. Wydziały przedwojennego Urzędu Województwa Biało-
stockiego otrzymały nazwę wydziałów Wojewódzkiej Rady Narodowej15.

13 H. Majecki, Białostocczyzna w pierwszych latach władzy ludowej 1944–1948, Warszawa 
1977, s. 30. Warto zauważyć, że wojewoda białostocki wystąpił do WRN z inicjatywą powołania 
specjalnej komisji, która zajęłaby się opracowaniem podziału terytorialnego województwa 
białostockiego, uwzględniając warunki gospodarcze, komunikacyjne i społeczne. Zob. APB, 
Wojewódzka Rada Narodowa (dalej WRN), Protokoły z posiedzeń Wojewódzkiej Rady Narodowej 
1944–1950, sygn. 30, Protokół z posiedzenia Wydziału Wojewódzkiego z dnia 19 września 1945 r., k. 7. 

14 H. Majecki, Białostocczyzna w pierwszych latach władzy ludowej 1944–1948, s. 30. 
15 Ibidem, s. 17. 



296 Agnieszka Brzostek

Historia

W województwie białostockim w okresie okupacji nie powołano rad 
narodowych. Pierwsze posiedzenie Wojewódzkiej Rady Narodowej w Bia-
łymstoku odbyło się 28 sierpnia 1944 r. w budynku przy ul. Warszaw-
skiej 57 a. Rada liczyła wówczas 23 członków i należy zaznaczyć, że w jej 
składzie nie było przedstawicieli powiatowych rad narodowych, które 
wówczas jeszcze nie istniały. Członkowie rady uchwalili zakres swoich za-
dań. Należało do nich: kierowanie życiem województwa przez wydawanie 
rozporządzeń, kontrola społeczna nad działalnością wojewodów i wyko-
nywaniem funkcji samorządu terytorialnego II instancji16. Rada woje-
wódzka uchwaliła samodzielnie taki zakres zadań z powodu braku ure- 
gulowań prawnych. 

Podstawą prawną funkcjonowania Wojewódzkiej Rady Narodowej 
był Statut Tymczasowy i Manifest PKWN, gdyż nie została jeszcze 
uchwalona ustawa 11 września 1944 r. o organizacji i zakresie działania 
rad narodowych. 

Przewodniczącym WRN został przedstawiciel PKWN Jerzy Sztachel-
ski, któremu jednocześnie powierzono funkcję wojewody białostockiego. 
J. Sztachelski, jako przewodniczący Wojewódzkiej Rady Narodowej  
w Białymstoku, powierzył Wacławowi Białkowskiemu ustalenie właściwej 
struktury urzędu, który objął funkcję kierownika wydziału ogólnego17. 
Jeden z członków rady, Henryk Rożkowski „oświadczył, że w obecnej 
chwili wskazane jest skoncentrowanie kierownictwa życiem wojewódz-
twa w rękach jednej osoby, a przeto rada winna skorzystać z uprawnień 
nadanych jej przez art. 1 ust. 2 dekretu z dnia 21 sierpnia 1944 r. o po-
wołaniu władz administracji ogólnej I i II instancji, co do opiniowania  
w kwestii osoby wojewody przez wskazanie najodpowiedniejszego kandy-
data na to stanowisko dr Jerzego Sztachelskiego i zakomunikowanie tej 
swojej opinii kierownikowi resortu administracji publicznej PKWN”18. 
Przedstawiona propozycja została przez radę jednogłośnie przyjęta.  
 

16 APB, WRN i WW, Protokoły posiedzeń Wojewódzkiej Rady Narodowej w Białymstoku  
28 sierpień–25 listopad 1944 r., nr 1–4, sygn. 42, Protokół z posiedzenia Wojewódzkiej Rady 
Narodowej w Białymstoku z dnia 28 sierpnia 1944 r., k.2.

17 Zob. H. Majecki, Białostocczyzna w pierwszych latach władzy ludowej 1944–1948, s. 17. 
18 Zob. APB, WRN i WW, Protokoły posiedzeń Wojewódzkiej Rady Narodowej w Białym-

stoku 28 sierpień–25 listopad 1944, nr 1–4, sygn. 42, Protokół z posiedzenia Wojewódzkiej Rady 
Narodowej z dnia 28 sierpnia 1944 r., k. 2. Zaistniała tu pewna rozbieżności. Jerzy Sztachelski, 
według materiałów źródłowych został „obsadzony na stanowisku wojewody”. Aktem regulującym 
tę kwestię była uchwała PKWN z dnia 8 listopada 1944 r. o powierzeniu przewodniczącym 
wojewódzkich rad narodowych obowiązków wojewody. Z dniem 25 lutego 1945 r. miało miejsce 
mfaktyczne, stopniowe rozdzielanie tych funkcji. Zob. A. Kochański, Polska 1944–1991: infor-
mator historyczny. Podział administracyjny, ważniejsze akty prawne, decyzje i enuncjacje pań-
stwowe (1944–1956), t. 1, Warszawa 1996, s. 43.



297Proces tworzenia organów administracji terenowej w województwie białostockim...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Zastępcami przewodniczącego zostali Jakub Antoniak i Władysław Nie-
śmiałek, a sekretarzem Tadeusz Jackowski. Powierzenie funkcji wojewo-
dy Jerzemu Sztachelskiemu wymusiło zmiany w składzie prezydium,  
21 października 1944 r., na trzecim z kolei posiedzeniu WRN, wyłoniono 
nowe prezydium: przewodniczącym został Jan Kuśniarek (PPR), zastęp-
cą Jakub Antoniuk (SL), a członkami: Bolesław Sokół (SL) i Eugenia 
Krassowska (bezpartyjna, później SD). Taki skład prezydium WRN 
utrzymał się do lutego 1945 r. W rezultacie dalszych zmian osobowych, 
prezydium WRN przedstawiało się następująco: przewodniczący Tadeusz 
Jackowski (bezpartyjny), zastępca Bolesław Podedworny (SL) oraz człon-
kowie: Edwarda Orłowska (PPR), Bolesław Sokół (PPS) oraz Eugenia 
Krassowska19. 

Konspiracyjny „Głos Ziemi Białostockiej” bacznie przyglądał się 
nowo tworzonym organom. „Teraz dopiero ta cała »demokratyczna« ko-
media przybrała najbardziej groteskowe formy! Bo kogóż po długiej  
i smutnej wędrówce i całowaniu w klamkę znalazł na współpracowników 
młody dr [Jerzy – A.B.] Sztachelski w Białymstoku? Przewodniczącym 
Rady Miejskiej został młodzieniec w wieku poborowym, mgr [Witold  
– A.B.] Wenclik. »Naczelnym« lekarzem [został – A.B.] p. [ Jan ] Zabłoc-
ki, który z taką gorliwością pomagał hitlerowskim okupantom wysyłać 
młodzież polską na niewolnicze roboty do Rzeszy i na lekarskiej komisji 
miękł jedynie na widok kilku kilogramów masła lub słoniny. Organizuje 
władzę p. Bohle, więcej aniżeli volksdeutsch, parobek niemiecki, za cza-
sów germańskiego terroru dyrektor fabryki tytoniowej w Białymstoku  
i bardzo »twórczy« pracownik Hitlera! Panowie Doroszewscy kładą pod-
waliny pod polskie szkolnictwo! Szpicle gestapo chodzą bezpiecznie po 
ulicach miasta, a żołnierze Armii Krajowej porywa się nocą z domów 
[…]. W ten sposób na naszych oczach powstaje „suwerenne państwo 
[…]”20. Nie sposób nie odnieść wrażenia, że przedstawiony fragment ar-
tykułu miał pejoratywny charakter, a jego głównym celem było zdyskre-
dytowanie nowej władzy w oczach opinii publicznej. Szczególnie widocz-
ne jest to w opisie osób, które wchodziły w skład rady. Ton takich 
tekstów był nie tylko niewygodny, ale wręcz niebezpieczny dla przedsta- 
 

19 M. Gnatowski, H. Majecki, Kształtowanie się władzy ludowej na Bialostocczyźnie w latach 
1944–1947, s. 13–14. 

20 Cyt. za: J. Kułak, Pierwszy rok sowieckiej okupacji Białostocczyzny w latach 1944– 
–1945, s. 24. Zdaniem J. Kułaka pismo prawdopodobnie wychodziło z ponadtygodniowym 
opóźnieniem i jego redaktorzy nie mogli 22 sierpnia 1944 r. znać nowego stanowiska Witolda 
Wenclika, skoro – według H. Majeckiego – W. Wenclik został przewodniczącym MRN dopiero  
31 sierpnia 1944 r. Zob. H. Majecki, Białostocczyzna w pierwszych latach władzy ludowej 1944– 
–1948, s. 12.



298 Agnieszka Brzostek

Historia

wicieli PKWN w województwie białostockim. Mogły stać się przyczyną  
jeszcze większej niechęci mieszkańców Białegostoku w stosunku do wła-
dzy ludowej, co w sytuacji ciągłego zagrożenia życia działaczy było szcze-
gólnie niebezpieczne21. 

Proces tworzenia struktur terenowych rad narodowych w wojewódz-
twie białostockim rozpoczął się w sierpniu 1944 r., wraz z powołaniem 
Powiatowej Rady Narodowej w Białymstoku22 oraz Powiatowej Rady 
Narodowej w Bielsku Podlaskim. Przewodniczącym PRN w Bielsku zo-
stał Wincenty Hermanowski, a sekretarzem Edward Zalewski. Starostą 
bielskim został mianowany Michał Drzewicki23. 

W Białymstoku 31 sierpnia 1944 r. powstała Miejska Rada Naro- 
dowa. Przewodniczącym został Witold Wenclik, który jednocześnie peł-
nił obowiązki prezydenta miasta, a że Białystok był miastem wydzielo-
nym, także funkcję starosty grodzkiego24. Jego zastępcami zostali Jan 
Pietkiewicz i Jan Janowski, a Józef Burak został wybrany na sekre- 
tarza25.

Kształtowanie się rad narodowych trwało na terenie województwa 
stosunkowo krótko. 10 września 1944 r. utworzono Powiatową Radę Na-
rodową w Sokółce, której przewodniczącym został pełniący funkcję staro-
sty Michał Borowiecki. Tego samego dnia zorganizowano PRN w Wyso-
kim Mazowieckim. 22 grudnia 1944 r. ukonstytuowała się PRN powiatu 
łomżyńskiego z siedzibą w Zambrowie. Przewodniczącym został Bolesław 
Podedworny, a sekretarzem Bolesław Decewicz26. 20 stycznia 1945 r. 
rozpoczęła działalność PRN powiatu augustowskiego w Lipsku. Przewod- 
 

21 APB, UWB, Sprawozdania sytuacyjne (miesięczne) wojewody białostockiego 1945 r., 
sygn. 231, Sprawozdanie wojewody białostockiego za listopad 1945 r., k. 207. Brak bezpieczeństwa  
w województwie białostockim spowodował, że w okresie od 1 maja 1945 r. do 31 grudnia 1945 r.  
z rąk podziemia zginęło: 83 działaczy PPR, 7 działaczy PPS i 7 działaczy SL. Zob. H. Majecki, 
Białostocczyzna w pierwszych latach władzy ludowej 1944–1948, s. 13. 

22 Zob. M. Gnatowski, H. Majecki, Kształtowanie się władzy ludowej na Bialostocczyźnie  
w latach 1944–1947, s. 15. 

23 Ibidem, s. 15. Jednocześnie sam proces organizacji rad narodowych trwał krótko. Na 
przykład w powiecie bielskim MRN powstała 18 sierpnia 1944 r., natomiast 20 sierpnia 1944 r. 
zorganizowano GRN we wszystkich 20 gminach, a 23 sierpnia 1944 r. powstało PRN. Zob.  
H. Majecki, Białostocczyzna w pierwszych latach władzy ludowej 1944–1948 s. 20. 

24 W Białymstoku funkcje przewodniczącego MRN i prezydenta miasta zostały rozdzielone 
dopiero 30 maja 1945 r. Zob. H. Majecki, Białostocczyzna w pierwszych latach władzy ludowej 
1944–1948, s. 24. 

25 J. Kułak, Pierwszy rok sowieckiej okupacji Białostocczyzny w latach 1944–1945, s. 22. 
26 APB, WRN, Protokoły posiedzeń Wojewódzkiej Rady Narodowej w Białymstoku  

28 sierpień–25 listopad 1944 r., nr 1–4, sygn. 42, Protokół z posiedzenia Wojewódzkiej Rady 
Narodowej w Białymstoku z dnia 28 września 1944 r., k. 22. 12 stycznia 1945 r. PRN przeniosła 
swoją siedzibę do Łomży. Zob. H. Majecki (red.), Materiały do dziejów Białostocczyzny (1944– 
–1975), Białystok 1976, s. 11. 



299Proces tworzenia organów administracji terenowej w województwie białostockim...

Studia Warmińskie 54 (2017)

niczącym został wybrany Wacław Stańczyk, który jednocześnie pełnił 
funkcję starosty powiatowego27. 

23 października 1944 r. po zaciętych walkach na ulicach Suwałk, 
wojska 3 Frontu Białoruskiego pod dowództwem gen. Wasilija Głagolie-
wa wyzwoliły miasto. Władzę przejął starosta Stanisław Łapot, który 
miał swoją tymczasową siedzibę w Sejnach. Zadaniem starosty była or-
ganizacja życia politycznego i gospodarczego. 25 stycznia 1945 r. wybra-
no PRN w Suwałkach28. 

Skład Miejskiej Rady Narodowej w Grajewie wybrano 28 stycznia 
1945 r. Przewodniczącym został Jan Niczyporowicz. Na zebraniu wybor-
czym wybrano również Zarząd Miejski w Grajewie. 1 marca 1945 r. do-
konano wyboru członków PRN powiatu szczuczyńskiego w Grajewie, 
przewodniczącym został Wacław Machina29. 

Organizacja organów samorządowych na terenie tzw. powiatów ma-
zurskich dobiegła końca w styczniu 1946 r. Jeszcze w listopadzie 1945 r. 
ukonstytuowała się Miejska Rada Narodowa w Gołdapi. W jej skład we-
szło 12 osób30. 11 kwietnia 1945 r. funkcję starosty gołdapskiego objął 
Piotr Lewandowski, którego zadaniem była organizacja życia polityczne-
go w zniszczonym wojną powiecie. 29 listopada 1945 r. Powiatowa Rada 
Narodowa w Gołdapi rozpoczęła swoją działalność31. 

14 kwietnia 1945 r. do powiatu oleckiego przybyły osoby, których za-
daniem było zorganizowanie starostwa powiatowego. W wyniku ich dzia-
łań 3 listopada 1945 r. rozpoczęła pracę PRN w Olecku z Wacławem 
Ruczko jako przewodniczącym32. Zorganizowano także Miejską Radę 
Narodową w Olecku oraz sześć gminnych rad narodowych. Zostały powo-
łane organy wykonawcze wszystkich związków samorządowych, które 

27 Wobec rozdziału stanowisk starosty i przewodniczącego powiatowej rady narodowej, 
22 marca 1945 r. PRN wybrała na przewodniczącego Zygmunta Szczodrowskiego. Augustów stał 
się siedzibą PRN na przełomie stycznia i lutego 1945 r. Zob. APB, UWB, Sprawozdania 
miesięczne Starostwa Powiatowego Augustowskiego 1944–1945, sygn. 144, Sprawozdanie za luty 
1945 r., k. 16. Zob. także H. Majecki (red.), Materiały do dziejów Białostocczyzny, s.11. 

28 H. Majecki (red.), Materiały do dziejów Białostocczyzny, s. 11.
29	 Ibidem, s. 12.
30 APB, UWB, Sprawozdania sytuacyjne (miesięczne) wojewody białostockiego 1945 r.,  

sygn. 231, Sprawozdanie wojewody białostockiego za listopad 1945 r., k. 170. 
31 Daty te podaje wojewoda białostocki w APB, WRN i WW, Sprawozdanie miesięczne  

z działalności Wojewódzkiej Rady Narodowej w Białymstoku 1945 r., sygn. 101, Sprawozdanie  
z działalności Wojewódzkiej Rady Narodowej w Białymstoku za listopad 1945 r., k. 35. Natomiast 
według M. Gnatowskiego i H. Majeckiego nastąpiło to dzień wcześniej, 29 listopada 1945 r. 
Zob. M. Gnatowski, H. Majecki, Kształtowanie się władzy ludowej na Bialostocczyźnie w latach 
1944–1947, Białystok 1965, s. 15. 

32 APB, WRN i WW, Sprawozdanie miesięczne z działalności Wojewódzkiej Rady Narodowej 
w Białymstoku 1945 r., sygn. 101, Sprawozdanie z działalności Wojewódzkiej Rady Narodowej  
w Białymstoku za listopad 1945 r., k. 35.



300 Agnieszka Brzostek

Historia

przystąpiły do regularnej pracy, pomimo że nie była jeszcze ustalona li-
nia graniczna na północy województwa33. 

W marcu 1945 r. na terenie województwa białostockiego działało  
8 powiatowych rad narodowych, jedna Miejska Rada Narodowa w Bia-
łymstoku, 26 miejskich rad narodowych w miastach niewydzielonych 
oraz 107 gminnych rad narodowych34. 

Radą powiatową, która jako ostatnia ukonstytuowała się na terenie 
województwa białostockiego była Powiatowa Rada Narodowa w Ełku, 
która rozpoczęła swoją działalność 18 sierpnia 1945 r.35.

Ostatecznie, po zakończeniu działań wojennych i ustaleniu granicy,  
w skład województwa białostockiego wchodziło 12 powiatów, jedno miasto 
na prawach powiatu (Białystok), 131 gmin wiejskich i 3692 gromad36. 

W celu sprawnego przeprowadzenia procesu organizacji powołano 
inspektora samorządu gminnego, którego zadaniem było nadzorowanie 
organizacji miejskich i gminnych rad narodowych oraz zapoznanie rad-
nych z instrukcjami i przepisami prawa37. Inspektorzy często występo-
wali wspólnie z pełnomocnikami PKWN, którzy pełnili funkcję staro-
stów. Organizowali oni rady przy aktywnej pomocy członków partii 
politycznych: PPS, PPR, oficerów Wojska Polskiego i Milicji Obywatel-
skiej. Starostowie, po objęciu urzędu, przygotowywali plan powołania  
i ukonstytuowania się organów przedstawicielskich. Ustalali ogólną licz-
bę członków rady i brali udział w pracach związanych z organizacją kon-
ferencji międzypartyjnych, podczas których dokonywano podziału man-
datów. Po sporządzeniu imiennej listy członków delegowanych do rady, 
starosta zwoływał pierwsze posiedzenie miejskiej lub powiatowej rady 
narodowej. Z reguły na drugim posiedzeniu rady zaprzysiężano nowych 
członków, dokonywano wyboru organu wykonawczego oraz wyboru dele-
gatów do Wojewódzkiej Rady Narodowej. Powiatowe i miejskie rady na-
rodowe były tymi, które w województwie białostockim powstawały jako 

33 APB, UWB, Sprawozdania sytuacyjne z terenu województwa białostockiego za styczeń 
1946 r., sygn. 234, Sprawozdanie wojewody białostockiego za styczeń 1946 r., k. 3.

34 M. Gnatowski i H. Majecki zwrócili uwagę, że skład osobowy rad nie był wówczas w pełni 
skompletowany. Partie polityczne nie wszędzie były w jednakowy sposób reprezentowane. 
Wynikało to stąd, że „w wielu rejonach województwa nie rozwinęły się one większej działalności, 
a aktualnym problem pozostawało umocowania terenowych ogniw władzy ludowej”. Zob. 
M. Gnatowski, H. Majecki, Kształtowanie się władzy ludowej na Bialostocczyźnie w latach  
1944–1947, s. 19.

35 M. Gnatowski, H. Majecki, Kształtowanie się władzy ludowej na Bialostocczyźnie w latach 
1944–1947, s. 15. 

36 M. Kietliński, Zaraz po wojnie?, s. 23.
37 APB, WRN, Protokoły posiedzeń Powiatowej Rady Narodowej w Łomży 1944–1945,  

sygn. 213, Sprawozdanie z działalności Wydziału Powiatowego w Łomży za miesiąc marzec 1945 r., 
k. 113.



301Proces tworzenia organów administracji terenowej w województwie białostockim...

Studia Warmińskie 54 (2017)

pierwsze. Na ich prezydiach spoczywał obowiązek powołania rad niższe-
go stopnia38. Zajmowali się tym przewodniczący lub ich wysłannicy. Na 
przykład w marcu 1945 r. w powiecie łomżyńskim „inspektor samorządu 
gminnego główną część pracy poświęcił organizowaniu MRN i GRN oraz 
związanymi z tym czynnościami instrukcyjnymi i zapoznaniu się z obo-
wiązującymi przepisami prawnymi, w przedmiocie powołania rad naro-
dowych i organów wykonawczych tych rad”39.

Gminne rady narodowe powoływano na ogólnych zebraniach miesz-
kańców danej miejscowości. W podobny sposób wybierano wójta, burmi-
strza czy sołtysa. Nie były to wybory powszechne, ponieważ dokonywano 
ich na ogólnych zebraniach mieszkańców danej miejscowości, wśród tyl-
ko tych, którzy przybyli na zabranie. Głosowanie odbywało się w sposób 
jawny. Wraz z utworzeniem rad wyłaniano skład organu wykonawczego 
zarządu gminy, z wójtem na czele. Natomiast nie wszystkie gminne rady 
narodowe, szczególnie w powiatach mazurskich, zorganizowały swoje 
prezydia i organy wykonawcze. Duża liczba rad narodowych nie przeja-
wiała żadnej aktywności w wyniku działania podziemia niepodległościo-
wego. Przeprowadzona przez wojewodę białostockiego 7–9 maja 1945 r. 
inspekcja wykazała liczne niedociągnięcia w organizacji i działaniu rad. 
„W czasie lustracji […] stwierdziłem [wojewoda białostocki – A.B.], że 
organizacja związków samorządowych, których rola w administracji, 
zwłaszcza w zakresie potrzeb lokalnych jest ogromna, nie stoi na wyso-
kości zadania, [należy – A.B.] utworzyć zarządy gminne i miejskie i za-
trudnić w nich taką liczbę pracowników, jaka jest niezbędna, [by – A.B.] 
powołać do życia rady narodowe, utworzyć w starostwie powiatowym 
dział administracji samorządowej”40. 

Te wytyczne zostały uzupełnione pismem Biura Prezydialnego KRN 
2 października 1945 r. do Przewodniczącego WRN w Białymstoku. „Ma-
jąc na uwadze, że w obecnej chwili ziemie te [powiaty mazurskie – A.B.] 
nie są jeszcze dostatecznie zaludnione przez ludność Polską, Prezydium 
KRN uznało za konieczne: po pierwsze, tymczasowe rady narodowe win-

38 Odmienną tezę tworzenia terenowych rad narodowych, w województwie białostockim 
stawiał H. Majecki. Jego zdaniem powiatowe rady narodowe powstały dopiero po zorganizowaniu 
rad gminnych i delegowaniu przez nich swoich przedstawicieli do składu PRN. Nie ma 
wątpliwości, że skład PRN uległ zmianie po utworzeniu gminnych rad narodowych, gdyż ich 
przedstawiciele weszli w skład PRN. Zob. H. Majecki, Białostocczyzna w pierwszych latach 
władzy ludowej 1944–1948, s. 20.

39 APB, WRN, Protokoły posiedzeń Powiatowej Rady Narodowej w Łomży 1944–1945,  
sygn. 213, Sprawozdanie z działalności Wydziału Powiatowego w Łomży za miesiąc marzec 1945 r., 
k. 113. 

40 APB, UWB, Zarządzenia i okólniki wojewody 1944–1945, sygn. 6, Pismo wojewody 
białostockiego z dnia 31 sierpnia 1945 r. do starostów powiatowych w Ełku, Olecku i Gołdapi, 
k. 24.



302 Agnieszka Brzostek

Historia

ny być powoływane w zmniejszonym składzie, a to dla umożliwienia uzu-
pełnianiu ich składu osobowego, w miarę zaludniania ziem zachodniej 
przez ludność polską. Po drugie, ludność niemiecka winna być całkowicie 
wykluczona od udziału w radach narodowych, ludność tę należy wyklu-
czyć od udziału w zebraniach, wiecach itp. Po trzecie, prezydium tymcza-
sowych rad narodowych jest organem wykonawczym samorządu teryto-
rialnego, a zatem nie powołuje się zarządów gminnych, wydziałów 
powiatowych i wojewódzkich. Wszelkie uprawnienia i funkcje zarządów 
gmin wiejskich i miejskich oraz wydziałów wojewódzkich i powiatowych, 
przewidziane w obowiązującym na terenie RP ustawodawstwie dla tych 
organów, przejmują prezydia tych organów. Po czwarte, w posiedzeniach 
prezydium biorą udział z głosem doradczym kierownicy urzędów nieze-
spolonych, w sprawach dotyczących ich resortów. Po piąte, większe gro-
mady lub związane ze sobą skupiska ludności, w których ludność polska 
osiągnęła 500 osób i na terenie których istnieją dostateczne warunki 
osiedlania się 1500 osób należy przekształcić w odrębne gminy wiej-
skie”41. Rozwiązania przyjęte w organizacji administracji w północnych 
rejonach województwa wynikały z dwóch zasadniczych powodów: słabej, 
a czasem wręcz nieistniejącej wcale obsady personalnej w urzędach oraz 
z braku rozwiniętych struktur partii politycznych.

Należy zaznaczyć, że powiatowe rady narodowe w województwie bia-
łostockim zostały zorganizowane zgodnie z prawem. Była to duża zasłu-
ga członków Wojewódzkiej Rady Narodowej w Białymstoku i przedstawi-
cieli administracji ogólnej. Prezydium WRN poświęciło dużo uwagi 
procesowi konstytuowania się rad narodowych. Na posiedzeniu prezy-
dium WRN postanowiono, że do każdej powiatowej i miejskiej rady naro-
dowej uda się przedstawiciel WRN. „Prezydium WRN stwierdziło jedno-
głośnie, że kontakt administracji ze społeczeństwem winien mieć miejsce 
za pośrednictwem rad terenowych wszystkich stopni. Aby rady te stały na 
wysokości zadania należy zbadać ich skład i prawidłowe ukonstytuowanie 
się opierając się na art. 7 i 8 ustawy o radach narodowych. W tym celu 
postanowiono delegować do PRN w Suwałkach [Bolesława – A.B.] Pode-
wornego, Do PRN w Bielsku Podlaskim [Eugenię – A.B] Krassowską, do 
PRN w Sokółce [Bolesława – A.B.] Sokoła, do PRN w Wysokim Mazowiec-
kiem [Edwardę – A.B.] Orłowską, a zbadanie prawidłowości MRN i PRN 
w Białymstoku [powierzono Tadeuszowi – A.B.] Jackowskiemu”42. Za-
strzeżenia, dotyczące organizacji powiatowych rad narodowych, dotyczyły 

41 Ibidem, k. 24. 
42 APB, WRN, Protokoły posiedzeń Prezydium Wojewódzkiej Rady Narodowej w Bia-

łymstoku 1945, sygn. 51, Protokół nr 8 z posiedzenia Prezydium Wojewódzkiej Rady Narodowej 
w Białymstoku odbytego w dniu 26 stycznia 1945 r., k. 13.



303Proces tworzenia organów administracji terenowej w województwie białostockim...

Studia Warmińskie 54 (2017)

tylko składu osobowego przede wszystkim pod względem socjalnym. 
Uważano, że w składzie PRN było zbyt mało robotników w porównaniu  
z rolnikami i pracownikami umysłowymi. Zdecydowanie większa liczba 
rolników uzasadniona była rolniczym charakterem województwa, a nie-
wielka liczba robotników nie dziwi, biorąc pod uwagę nader skromną 
bazę przemysłową, w województwie43. Opisane wydarzenie było z pew-
nością przykładem ogólnej tendencji władzy do kontrolowania kształtu 
personalnego rad narodowych. Przedstawiciele Wojewódzkiej Rady Naro-
dowej postępowali zgodnie z wytycznymi, badając skład rad. Taka kontro-
la w wyniku której eliminowano osoby, zdaniem władzy niewłaściwe, w 
sposób zasadniczy ograniczała samodzielność organów samorządu. Zmu-
szone do rezygnacji z osób, często wartościowych, zaangażowanych w pra-
cę samorządu, zgadzały się na zmianę członków rady. 

Zdecydowanie więcej uchybień nastąpiło przy tworzeniu gminnych 
rad narodowych. Wynikały one z nieznajomości przepisów prawa oraz  
z zawiłości i braku przejrzystości przepisów zawartych w poszczególnych 
aktach prawnych. Obowiązujące ustawodawstwo II Rzeczypospolitej 
i nowe przepisy nie zawsze jasno formułowały zadania i kompetencje or-
ganów samorządu. Prezydium Powiatowej Rady Narodowej w Bielsku 
Podlaskim, w drodze uchwały nr 11 z 20 stycznia 1945 r. przekazało, na 
podstawie art. 17 dekretu o samorządzie terytorialnym, Wydziałowi Po-
wiatowemu w Bielsku Podlaskim kompetencje do kontroli działalności 
organów wykonawczych państwowych i samorządowych. To spowodowa-
ło, że Prezydium Wojewódzkiej Rady Narodowej w Białymstoku na po-
siedzeniu „uchwaliło zalecić wszystkim Prezydium PRN, by nie przeka-
zywały ogólnie swych uprawnień kontrolnych wynikających z art. 28 § 2 
ustawy o radach narodowych Wydziałom Powiatowym, gdyż jest to  
w warunkach lokalnych niepożądane”44. Brak przejrzystych uregulowań 
prawnych nie tylko powodował trudności w funkcjonowaniu terenowych 
rad i ich organów wykonawczych, ale też zniechęcał samych członków 
tych instytucji do pracy w administracji. 

Jedną z kwestii, która wymagała szerszej interpretacji było rozgrani-
czenie mandatów w radach narodowych i uczestnictwa w zarządach 

43 W województwie białostockim w 1946 r. w zakładach przemysłowych i górniczych 
zatrudnionych było ok. 5,8 tys. osób, w tym przemyśle mineralnym ok. 480, w cegielniach – 90, 
przemyśle metalowym – 275, przemyśle chemicznym – 525, włókienniczym – 1450, poligraficznym 
– 75, skórzanym – 200, drzewnym – 1175, przetwórstwa rolno-spożywczego – 820, odzieżowym  
– 45, w przedsiębiorstwach budowlanych – 340, energetyce – 60, wodociągach – 130. Zob. Rocznik 
statystyczny 1948, Warszawa 1949, s. 58–59, tabela nr 2. 

44 ABP, WRN, Protokoły posiedzeń Prezydium Wojewódzkiej Rady Narodowej w Białym-
stoku 1945, sygn. 51, Protokół nr 11 z posiedzenia Prezydium Wojewódzkiej Rady Narodowej  
w Białymstoku odbytego w dniu 6 marca 1945 r., k. 27.



304 Agnieszka Brzostek

Historia

miejskich i gminnych. Zdarzały się sytuacje, że w skład rad gminnych 
wchodzili członkowie zarządu gminy lub też członkowie rady narodowej 
byli jednocześnie członkami organu wykonawczego tej samej rady lub 
stopnia wyższego. Oznaczało to, że przepisy ustawy o radach narodowych 
z 11 września i przepisy dekretu o samorządzie terytorialnym z 23 listo-
pada 1944 r. były mylnie stosowane. 

Najczęściej popełnianym błędem było łączenie funkcji przewodniczą-
cego rady narodowej i burmistrza lub wójta, co było niedopuszczalne. 
„Na pierwszym posiedzeniu Miejskiej Rady Narodowej w Białymstoku  
w dniu 31 sierpnia 1944 r. uchwałą wyborczą rady na przewodniczącego 
rady został wybrany Witold Wenclik, a na vice-przewodniczących Józef 
Jankowski i Jan Pietkiewicz. Ponieważ był to okres tworzenia admini-
stracji państwowej, oznaczający się brakiem ściśle określonych form no-
wego ustroju oraz chwiejnością poglądów, co do mocy obwiązującej 
przedwojennych przepisów prawnych, przeto przewodniczący MRN bez 
osobnego wyboru pełnił funkcję prezydenta miasta, a vice przewodniczą-
cy pełnili funkcję vice prezydentów. Stan ten trwał do 30 maja 1945 r., 
kiedy to przez fakt odrębnych wyborów prezydium MRN i prezydenta 
miasta nastąpiło ścisłe przeprowadzenie zasady niepołączenia funkcji 
przewodniczącego MRN i prezydenta miasta w jednej osobie”45. 30 maja 
1945 r. na stanowisko prezydenta miasta Miejska Rada Narodowa w Bia- 
łymstoku wybrała Andrzeja Krzewiaka46. 

W początkowym okresie tworzenia terenowych rad narodowych czę-
sto zdarzały się sytuacje, w których starosta pełnił funkcję przewodni-
czącego rady. Na przykład, pierwszym przewodniczącym Powiatowej 
Rady Narodowej w Sokółce był starosta sokólski Michał Borowski47. 
Wynikało to z zadań nałożonych na starostę w zakresie tworzenia admi-
nistracji w terenie. Starosta, jako przedstawiciel rządu, był najbardziej 
odpowiednią osobą, aby kontrolować proces organizacji, a następnie dzia-
łania rady. Od października i listopada 1944 r. rozpoczął się stopniowy 
proces rozdzielenia funkcji wojewody i starosty od funkcji przewodniczą-
cego danej rady narodowej. Wojewoda i starosta wciąż pozostawali przed-
stawicielami administracji rządowej i przewodniczącymi wydziałów. 

Wraz z organizacją terenowych rad narodowych tworzone były ich or-
gany wykonawcze w postaci zarządów i wydziałów. W pierwszym okresie 

45 APB, WRN i WW, Protokoły posiedzeń Miejskiej Rady Narodowej w Białymstoku [1945] 
1946–1947, sygn. 161, Protokół nr 16 z posiedzenia Miejskiej Rady Narodowej w Białymstoku 
odbytego w dniu 17 grudnia 1945 r., k. 5.

46 Ibidem, k.5.
47 APB, WRN, Protokoły posiedzeń Powiatowej Rady Narodowej w Sokółce 1944–1945, 

sygn. 226, Protokół nr 2 z posiedzenia Powiatowej Rady Narodowej w Sokółce odbytego w dniu  
4 października 1944 r., k. 2. 



305Proces tworzenia organów administracji terenowej w województwie białostockim...

Studia Warmińskie 54 (2017)

funkcje samorządu realizowały organy administracji rządowej, a w gmi- 
nach wiejskich urzędnicy mianowani przez pełnomocników rządu. Bar-
dzo często powołanie organów odbywało się w sposób dobrowolny, szcze-
gólnie w gminach, gdzie jednocześnie wraz z wyborem przedstawicieli do 
rady powiatowej dokonywano wyboru członków zarządu. H. Majecki 
podkreślał, że w wielu przypadkach był to wybór bezpośredni, mieszkań-
cy sami dokonywali wyboru na zebraniach czy wiecach. Na przykład  
1 lipca 1945 r. w Supraślu odbyło się zebranie, na które przybyło  
80 osób, w większości były to kobiety. Nie zachowując przepisów praw-
nych dokonano wyboru miejskiej rady narodowej, zarządu, burmistrza 
i wice-burmistrza48. Jednak już po ukonstytuowaniu się zarówno organy 
wykonawcze, jak i ich urzędy pomocnicze często nie pracowały49. Kolej-
ność powoływania poszczególnych organów wykonawczych samorządu 
terytorialnego była podobna do tworzenia rad narodowych. Najpierw na-
leżało powołać wydział wojewódzki, a dopiero później niższe organy.  
W województwie białostockim, wydział ukonstytuował się dopiero  
22 sierpnia 1945 r.50. Tak oto nie utrzymano tej zasady, bo w wielu wy-
padkach organy wykonawcze powoływane były wraz z radami narodowy-
mi, czyli wcześniej niż Wydział Wojewódzki w Białymstoku. 

Powołaniu organów wykonawczych samorządu terytorialnego nie po-
święcono zbyt wiele miejsca w protokołach z posiedzeń i w sprawozda-
niach z działalności rad narodowych i ich organów wykonawczych. Naj-
częściej ograniczano się do lakonicznych doniesień z terenu, informując, 
że powstał organ wykonawczy. Obserwując proces tworzenia terenowych 
rad narodowych, szczególnie gminnych, pierwsze doniesienia o organach 
wykonawczych pojawiają się zazwyczaj w kontekście przeprowadzonych 
przez nie inspekcji bądź utrudnień w ich pracy wskutek działań podzie-
mia niepodległościowego. Taki opis wynikał przede wszystkim z prze-
świadczenia, że główną rolę w administracji terenowej odgrywały rady 
narodowe. Władza ludowa dążyła do utożsamienia rad narodowych z sa-
morządem terytorialnym, tak więc celowym zabiegiem było wyróżnianie 
i podkreślanie organizacji, pracy i roli rad narodowych. 

48 Sprawozdanie pracownika starostwa białostockiego w sprawie powołania władz samo-
rządowych Supraśla, zorganizowania nowego posterunku milicji i warunków pracy z dnia 4 lipca 
1945 r., zob. J. Kułak (red.), Dokumenty do dziejów PRL. Białostocczyzna 1944–1945  
w dokumentach podziemia i oficjalnych władz, z. 10, Warszawa 1998, s. 240. Wyboru radnych 
Miejskiej Rady Narodowej w Supraślu i organów wykonawczych dokonano powtórnie, gdyż 
działalność powołanych wcześniej organów została przerwana przez działające uzbrojone 
oddziały. 

49 H. Majecki, Białostocczyzna w pierwszych latach władzy ludowej 1944–1948, s. 22.
50 APB, WRN, Sprawozdania (miesięczne) z działalności Wojewódzkiej Rady Narodowej 

w Białymstoku 1945 r., sygn. 101, Sprawozdanie z działalności Wojewódzkiej Rady Narodowej 
w Białymstoku za sierpień 1945 r., k. 13. 



306 Agnieszka Brzostek

Historia

Podobnie jak w procesie tworzenia rad narodowych, tak samo w pro-
cesie kształtowania się organów wykonawczych nasuwały się liczne wąt-
pliwości natury prawnej. W sierpniu 1945 r. wojewoda białostocki Stefan 
Dybowski zwrócił się do ministerstwa administracji publicznej o wykład-
nię przepisów prawnych dotyczących kwestii: czy wójt i burmistrz, wy-
brani spoza rady narodowej, są członkami rady narodowej. Ministerstwo 
uznało, że stosując analogię do stanowiska wojewody i starosty51, wcho-
dzili w skład rady. Jednak taka interpretacja nie była właściwa, gdyż 
„wojewoda i starosta są członkami rad narodowych na podstawie odpo-
wiedniego przepisu prawa – art. 3 i 9 dekretu PKWN z dnia 21 sierpnia 
1944 r. o administracji ogólnej I i II instancji. Natomiast, brak takiego 
przepisu w stosunku do wójta i burmistrza. Stosowanie analogii, w tym 
przypadku jest niedopuszczalne z dwóch powodów: po pierwsze analogię 
stosujemy przede wszystkim w prawie prywatnym ze względu na spe-
cjalny charakter tego prawa, po drugie przy analogii musimy mieć do 
czynienia z dwoma identycznymi sytuacjami prawnymi, gdy tu tymcza-
sem mamy do czynienia z czymś tylko pozornie podobnym: wojewoda  
i starosta są członkami rad narodowych z tytułu swojego stanowiska 
wchodzą do rady narodowej, natomiast takich stanowisk nie mają wójt  
i burmistrz i dlatego nie można im przyznać w drodze analogii upraw-
nień nadanych wojewodzie i staroście. Za takim rozstrzygnięciem może 
przemawiać fakt, że ta sytuacja jest z dziedziny prawa politycznego 
[państwowego – A.B.], a nabycie tego uprawnienia w tej dziedzinie może 
wynikać tylko z wyraźnego przepisu ustawy, którego w danym momen-
cie brak”52. W wykładni prawa, stosowanej przez ministerstwo admini-
stracji publicznej jasno zaznaczono, że wójt, burmistrz i prezydent mia-
sta, wybrani spoza rady, nie wchodzili w skład rady. Jednak zarówno 
wójt, burmistrz lub prezydent miasta, wybrani spośród radnych, zacho-
wywali mandat radnego. Nie można było łączyć tylko funkcji przełożone-
go organu wykonawczego z mandatem członka prezydium rady narodo-
wej. Bezsprzecznie natomiast wskazano, że wójt, który został wybrany 
spoza składu rady, powinien w jej posiedzeniach brać udział53.

Przepisy prawne dotyczące pozycji wojewody powodowały różne roz-
bieżności w interpretacji wykonywanych przez wojewodę zadań. Stąd 
też, żeby wyeliminować te wątpliwości przy analizie „przepisów: dekretu 

51 Twierdząco na te wątpliwości odpowiadała Rada Narodowa w art. O wzajemnym 
stosunku organów uchwalających i wykonawczych do samorządu terytorialnego, Rada Narodowa 
1945, nr 6, s. 10.

52 APB, UWB, Zarządzenia i okólniki wojewody 1944–1945, sygn. 6, Pismo wojewody 
białostockiego z dnia 20 sierpnia 1945 r. do ministerstwa administracji publicznej, k. 21. 

53 APB, UWB, Zarządzenia wewnętrzne i okólniki wojewody 1945–1950, sygn. 8, Pismo 
ministerstwa administracji publicznej z dnia 14 stycznia 1946 r. do wojewody białostockiego, k. 53. 



307Proces tworzenia organów administracji terenowej w województwie białostockim...

Studia Warmińskie 54 (2017)

PKWN z dnia 21 sierpnia 1944 r. i ustawy z dnia 11 września 1944 r. 
oraz rozporządzenia Prezydenta RP z dnia 19 stycznia 1928 r., akty 
pierwszy i drugi zmieniają częściowo trzeci, ale nie zmieniły art. 9 odno-
śnie wojewody, jako przedstawiciela rządu. Wojewoda na obszarze podle-
głego mu województwa, jest nadal przedstawicielem rządu i szefem ad-
ministracji ogólnej. Jako przedstawiciel rządu wojewoda ma prawo 
i obowiązek wyłącznego reprezentowania rządu oraz koordynacji działal-
ności całej administracji państwowej na obszarze województwa, w myśl 
programu działania rządu. Pod tym względem uprawnienia wojewody  
w niczym nie zostały naruszone trybem powoływania i odwoływania wo-
jewodów oraz ustanowienia ich niezależności i podlegania uchwałom  
i decyzjom wchodzącym, w zakres właściwości samorządu”54. 

Na stanowisko pierwszego wojewody białostockiego został powołany 
w lipcu 1944 r. Jerzy Sztachelski55. Jednocześnie we wrześniu 1944 r. 
wyznaczono pełniących obowiązki starostów do wszystkich powiatów  
z zadaniem stworzenia starostw56. Pełnej obsady stanowisk starostów  
i wicestarostów nie można było dokonać ze względu na problemy kadro-
we, szczególnie wśród przedstawicieli stronnictw demokratycznych. Dla-
tego też część stanowisk objęli oficerowie Wojska Polskiego, delegowani 
na pewien czas do pracy, w aparacie państwowym. 8–10 sierpnia 1944 r. 
przybyło do Białegostoku 31 oficerów i podoficerów WP, skierowanych do 
pracy nad budową aparatu państwowego. Zostali oni oddani do dyspozy-
cji pełnomocnika wojewódzkiego PKWN, mjr. Leonarda Borkowicza. Nie-
którzy z nich objęli stanowiska starostów powiatowych, np. Michał Para-
fianowski w Białymstoku, Michał Drzewicki w Bielsku Podlaskim, 
Henryk Kalinowski w Łomży, Stanisław Segda w Wysokiem Mazowiec-
kiem, Wacław Stańczykowski w Augustowie i Michał Borowski w Sokół-
ce57. W miarę rozwoju życia politycznego w powiatach byli zastępowani 

54 APB, UWB, Zarządzenia normatywne władz centralnych 1945, sygn. 1, Pismo 
ministerstwa administracji publicznej z dnia 3 października 1945 r., Okólnik nr 48, dotyczący 
stanowiska wojewody, w świetle obowiązujących przepisów, k. 38. 

55 Jerzy Sztachelski pełnił funkcję wojewody do kwietnia 1945 r. Zob. ABP, WRN i WW, 
Protokoły posiedzeń Wojewódzkiej Rady Narodowej w Białymstoku, 20 styczeń – 18 grudzień 
1945 r., nr 4–18, sygn. 44, Protokół nr 11 z posiedzenia Wojewódzkiej Rady Narodowej  
w Białymstoku z dnia 18 maja 1945 r., k. 71.

56 APB, WRN, Protokoły posiedzeń Wojewódzkiej Rady Narodowej w Białymstoku  
28 sierpień–25 listopad 1944 r., nr 1–4, sygn. 42, Protokół z posiedzenia Wojewódzkiej Rady 
Narodowej w Białymstoku z dnia 28 września 1944 r., k. 22. 

57 Zob. M. Gnatowski, H. Majecki, Kształtowanie się władzy ludowej na Bialostocczyźnie  
w latach 1944–1947, s. 19. Zaprezentowani przedstawiciele objęli wszystkie istniejące w 1944 r. 
starostwa. Oznacza to, że nowa władza po zorganizowaniu wojewódzkiej i powiatowych rad 
narodowych w województwie nie posiadała żadnych zaufanych osób, którym mogła powierzyć 
stanowisko starosty. Edwarda Orłowska w sowich wspomnieniach pisała, że „doceniając rolę 
terenowych organów władzy ludowej stworzyliśmy brygady spośród najlepszych, najbardziej 



308 Agnieszka Brzostek

Historia

przez miejscowych działaczy partii politycznych. Nie był to jednak proces 
łatwy, o czym zawiadamiał resort administracji publicznej PKWN, wice-
wojewoda Wacław Białkowski: „powołanie na stanowisko p.o. starostów 
jest związane z wielkimi trudnościami wobec braku wśród miejscowej 
ludności odpowiednich kandydatów. Ponieważ jednak stanowisko nie 
może obejść się bez jednolitego kierownictwa, zmuszony jestem wyzna-
czać na te stanowiska ludzi, których rada powiatowa poznać zawczasu 
nie mogła. Nie może więc ona wydawać o kandydacie opinii, może nato-
miast powziąć opinię o osobie, która już po objęciu stanowiska wykazała 
się, jako odpowiednia lub też nie, do sprawowania obowiązków starosty. 
Zwróciłem się już do rad powiatowych z prośbą o wydanie opinii, o pełnią-
cych obowiązki starosty powiatowego”58. Stąd też częste były pisma podob-
nej treści, jak to z Sokółki: „Powiatowa Rada Narodowa w Sokółce jedno-
głośnie wyraża staroście powiatowemu Antoniemu Roszko pełne zaufanie, 
bez żadnych zastrzeżeń. Zdaniem rady, starosta jest jedynym człowiekiem, 
który może przyczynić się i doprowadzić do całkowitego unormowania się 
stosunków na terenie powiatu. Pracując stosunkowo krótki czas dał się 
poznać jako wielki patriota-demokrata, dobry administrator człowiek bez-
względnie uczciwy, któremu leży na sercu przede wszystkim dobro pracy. 
Dlatego też PRN w Sokółce żywiąc bezwzględne zaufanie do starosty po-
wiatowego zwraca się z prośbą do wojewody białostockiego o pozostawie-
nie starosty Roszko na stanowisku starosty powiatowego w Sokółce”59.

Nieodpowiednie osoby na stanowisku starostów powodowały nieuf-
ność ludności w stosunku do władzy i nadszarpnięcie jej autorytetu60. 

ofiarnych członków partii, jednolitych frontowych działaczy PPS I SL oraz związkowców, by 
skierować je w teren celem organizowania powiatowych i gminnych rad narodowych. Wielu 
towarzyszy, którzy dobrze spisali się w tej pracy, zostało później mianowanych na stanowiska 
starostów lub ich zastępców, jak np. Łapot, Nawrocki, Rożko i inni”. Zob. E. Orłowska, 
Zaczynaliśmy w Białymstoku, w: W. Góra, H. Kamińska, J. Paszta (red.), Takie były początki,  
s 367. Z tego opisu można wnioskować, ze funkcja starostów lub ich zastępców była nagrodą za 
dobrze wykonane zadania, m.in. za organizację terenowych rad narodowych. 

58 APB, UWB, PKWN. Meldunki z niektórych powiatów 1944, sygn. 367, Pismo 
wicewojewody białostockiego W. Białkowskiego z dnia 12 grudnia 1944 r. do resortu administracji 
publicznej PKWN w Lublinie, k. 12.

59 ABP, WRN, Protokoły posiedzeń PRN w Sokółce 1946-47, sygn. 228, Protokół nr 1 z po-
siedzenia Powiatowej Rady Narodowej w Sokółce z dnia 14 stycznia 1947 r., k. 52. 

60 Zob. APB, UWB, PKWN. Meldunki z niektórych powiatów 1944, sygn. 367, Pismo resortu 
administracji publicznej z dnia 18 listopada 1944 r. do wojewody białostockiego. W załączniku 
wyciąg ze sprawozdania powiatowych pełnomocników dla spraw świadczeń rzeczowych [powiatów 
– A.B.] wysokomazowieckiego i łomżyńskiego, k. 18. „Starosta Łomży, były partyzant, prowadzi 
bardzo złą gospodarkę administracyjną. Zachowaniem swoim i swoich podwładnych podrywa 
autorytet władz zwierzchnych np. od właścicieli sklepów żąda bezpłatnego dostarczania mu 
artykułów spożywczych, papierosów, wódki, za otrzymane artykuły wydaje kwity”. Podobnie źle 
wyglądała działalność starosty wysoko-mazowieckiego, który wraz z funkcjonariuszami milicji 
„demoralizowali ludność”. 



309Proces tworzenia organów administracji terenowej w województwie białostockim...

Studia Warmińskie 54 (2017)

Szeregowi pracownicy administracji rekrutowali się głównie z przedwo-
jennej kadry urzędniczej, przy czym nie przyjmowano do pracy tych, któ-
rzy w okresie międzywojennym zaangażowani byli w działalność sana-
cyjnych organizacji politycznych. Weryfikacji urzędników dokonywali 
głównie starostowie, jednak był to proces niedokładny i przypadkowy61.

Proces tworzenia organów administracji w województwie białostoc-
kim był procesem trudnym i miało na to wpływ kilka czynników. Po 
pierwsze prcoes ten rozpoczął się jeszcze podczas trwania regularnych 
działań wojennych. Po ich zakończeniu stan bezpieczeństwa nie uległ 
zasadniczej poprawie, bo skutecznie działania w tym zakresie hamowało 
podziemie niepodległościowe, którego liczne oddziały były aktywne na 
Białostocczyźnie. Innym czynnikiem, który spowolniał ten proces były 
wytyczne polityczne. Przedstawiciele władzy ludowej, wprowadzając 
nowe organy administracji starały się opierać na zapleczu politycznym,  
a ono w województwie było niewielkie. Dlatego też dokonywali licznych 
kontroli ukonstytuowanych już organów pod względem doboru kadr, eli-
minując „czynnik niepewny”, którym byli doświadczeni przedwojenni 
urzędnicy lub osoby potencjalnie niechętne nowej władzy. Natomiast 
trudno było znaleźć osoby kompetetne, które „nowa władza” darzyła za-
ufaniem. Stąd też administracja terenowa działała wybiórczo, a w wielu 
miejscach nie funkcjonowała wcale. 

PROCES TWORZENIA ORGANÓW ADMINISTRACJI TERENOWEJ  
W WOJEWÓDZTWIE BIAŁOSTOCKIM W LATACH 1944–1945

Po wyzwoleniu w lipcu 1944 r. Białegostoku, a w następnych miesiącach całego 
województwa białostockiego, pełnomocnicy władzy ludowej rozpoczęli przy pomocy 
swoich przedstawicieli budowę struktur administracji terenowej. Proces przebiegał po-
woli z kilku zasadniczych powodów. Na terenie Białostocczyzny wziąż działało czynnie 
podziemie niepodległosciowe, które uniemożliwiało powołanie organów w terenie, ale 
przede wszystkim nie było uformowanych struktur partyjnych, jak również brakowało 
osób odpowiednio przygotowanych do piastowania stanowisk w administracji. 

61	  H. Majecki, Białostocczyzna w pierwszych latach władzy ludowej 1944–1948, s. 28. 

(STRESZCZENIE)



310 Agnieszka Brzostek

Historia

THE PROCESS OF CREATION OF ADMINISTRATION BODIES  
IN BIALYSTOK VOIVODESHIP IN THE YEARS 1944–1945

After the liberation of Bialystok in July 1944, and in the following months of the 
entire Białystok voivodeship, the representatives of the people’s authority began, thro-
ugh their representatives, the construction of the local administrative structures. The 
process was slow for several basic reasons. In the Bialystok region, there was active 
independent underground authority which effectively prevented the establishment of 
administrative bodies, but primarily because of the  lack of party structures and the 
low staffing capacity of the persons in charge of the posts held in the administration.

(SUMMARY)



HISTORIA

Stanisław Gajewski
Szkoła Wyższa im. Pawła Włodkowica w Płocku

Jan Franciszek (bł. o. Michał) Czartoryski  
wśród młodzieży akademickiej

 
Słowa kluczowe:  bł. Michał Czartoryski, społeczna nauka Kościoła, Stowarzyszenie Kato- 
	   lickiej Młodzieży Akademickiej „Odrodzenie”, akademicki Związek Reko- 
	   lekcyjny, rodzina Czartoryskich.

Keywords: 	 Blessed Michał Czartoryski, social teaching of the Church, Catholic Aca- 
	 demic Youth Society “Rebirth”, Academic Retreat Society, Czartoryski family.

Wstęp

W 1999 r. Jan Paweł II wyniósł na ołtarze 108 polskich błogosławio-
nych, męczenników z czasów II wojny światowej. Wśród nich znajduje 
się również Jan Franciszek Czartoryski (1898–1944), który po studiach 
uniwersyteckich wstąpił do zakonu dominikanów, w którym otrzymał 
imię – Michał. Jego życie w zakonie toczyło się głównie w Krakowie  
i w Warszawie, gdzie zginął w czasie powstania warszawskiego, pozosta-
jąc do końca razem z jego rannymi uczestnikami. Ponieważ na temat  
o. Michała nie powstała bogata literatura przedmiotu, a wielu chciałoby 
doprowadzić do jego kanonizacji, należałoby poszerzyć informacje doty-
czące wszystkich aspektów jego życia. Przedmiotem zainteresowania au-
tora niniejszego opracowania jest jego działalność wśród młodzieży 
akademickiej. 

Zanim został studentem uczył się w latach 1910–1914, wraz z bra-
tem Romanem, w prestiżowej szkole w Starej Wsi k/Mińska Mazowiec-
kiego, założonej w 1907 r. przez wybitnych pedagogów – ks. Jana Gra-
lewskiego i ks. Kazimierza Lutosławskiego – przy finansowej pomocy 
również Witolda Czartoryskiego, ojca Jana Franciszka. W czasie wojny 
odbył służbę wojskową, uczył się również w szkole oficerskiej armii  

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624

Adres/Adresse: prof. dr hab. Stanisław Gajewski, Szkoła Wyższa im. Pawła Włodkowica w Płoc-
ku, Al. Kilińskiego 12, 09-402 Płock, stangaj@op.pl.



312 Stanisław Gajewski

Historia

austriackiej (1915–1916). 10 stycznia 1916 r. „w trybie wojennym” uzy-
skał maturę w Cesarsko-Królewskiej II Wyższej Szkole Realnej w Kra-
kowie, upoważniającą go do podjęcia studiów. W 1917 r. rozpoczął studia 
w Politechnice Lwowskiej na Wydziale Architektury. Nie skończyła się 
jednak jeszcze wojna i od listopada 1918 r. do połowy 1919 r. brał udział  
w obronie Lwowa, a w 1920 r. w wojnie polsko-bolszewickiej, za co uho-
norowany został Medalem Niepodległości (za obronę Lwowa) i Krzyżem 
Walecznych (za wojnę 1920 r.). Po zakończeniu działań wojennych mógł 
w 1921 r. powrócić na Politechnikę.

Dla lepszego zrozumienia działalności Jana Franciszka wśród mło-
dzieży akademickiej należy ukazać ówczesne zainteresowania ideowe 
ogółu tej młodzieży i dopiero na tym tle zaprezentować jego działalność 
w Stowarzyszeniu Katolickiej Młodzieży Akademickiej „Odrodzenie” oraz 
w Związku Rekolekcyjnym pod wezwaniem św. Dominika. Bez tego kon-
tekstu historycznego nie zrozumiemy roli, jaką odegrał – wraz z bliskimi 
mu ideowo kolegami – w przemianie ideowej młodzieży akademickiej  
w II Rzeczypospolitej. Szczególnie dotyczy to jego związków z akademic-
kim „Odrodzeniem”. Zasygnalizowane problemy zostały opracowane na 
podstawie materiałów archiwalnych zgromadzonych w Archiwum Archi-
diecezji Warszawskiej (Akta „Odrodzenia”), w Archiwum Małopolskiej 
Prowincji oo. Jezuitów w Krakowie, w archiwach uczelnianych (UJ, KUL, 
UP). Dużą pomocą służyły również materiały zgromadzone przez senio-
rów „Odrodzenia”, zdeponowane w Dziale Rękopisów Biblioteki KUL oraz 
praca Konstantego Turowskiego i prace autora niniejszej publikacji1. 

1. Kontekst społeczno-religijny działalności o. Michała

Jan Franciszek urodził się w wielodzietnej rodzinie ziemiańskiej  
w Galicji (zabór austriacki), w której wychowanie patriotyczne i religijne 
uważano za podstawę dobrego wychowania. Na stronie internetowej po-
święconej o. Michałowi Czartoryskiemu znajduje się zakładka poświęco-
na jego rodzinie, szczególnie religijności jego rodziców2. Ma to również 
odbicie w pracy o. Dariusza Kantypowicza, w której wykorzystał infor-
macje z tej strony oraz z przygotowanej przez niego wystawy poświęco-
nej o. Michałowi3. Ogół ówczesnej młodzieży akademickiej miał jednak 

1 K. Turowski, „Odrodzenie”. Historia Stowarzyszenia Katolickiej Młodzieży Akademickiej, 
Warszawa 1987; m.in.: S. Gajewski, Chrześcijańskie organizacje akademickie w Polsce (1889–1939), 
Rzeszów 1993. Zob. też przyp. 5 i 6.

2 www.czartoryski.dominikanie.pl/Rodzice (20.05.2017).
3 D. Kantypowicz OP, Michał Czartoryski błogosławiony dominikanin, Warszawa–Służew 

2014, s. 15–19.



313Jan Franciszek (bł. o. Michał) Czartoryski wśród młodzieży akademickiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

inne doświadczenia wyniosłe z domu rodzinnego i szkoły średniej. Inteli-
gencję polską przed I wojną światową cechował bowiem indyferentyzm 
religijny. Dominowała wyniesiona z haseł pozytywistycznych wiara  
w rozum, w możliwość wyjaśnienia wszystkich zagadnień i pytań nurtu-
jących człowieka. Sytuacja zaczęła zmieniać się na początku XX w., kie-
dy pozytywizm tracił „blask”, a na uczelniach zaczęła studiować również 
młodzież wiejska4, która na ogół pozostała wierna Kościołowi, chociaż 
nie zawsze posłuszna swemu proboszczowi. Ale jeszcze w ankiecie Jana 
S. Bystronia z 1910 r. 50% młodzieży studiującej w Krakowie, a pocho-
dzącej z Królestwa Polskiego (zabór rosyjski), uważało się za niewierzą-
cych. W autonomicznej Galicji natomiast, mimo pracy wielu wybitnych 
katechetów, lekcje religii skwalifikowane zostały na ostatnim miejscu 
wśród przedmiotów szkolnych5. Stosunek do katolicyzmu dobrze ilustru-
je też postawa wielu studentów wobec powstającej w Uniwersytecie Ja-
giellońskim katedry chrześcijańskiej nauki społecznej, której kierowni-
kiem w 1910 r. został znany ze swej działalności społecznej w zaborze 
pruskim ks. dr Kazimierz Zimmermann. Młodzież z tzw. ugrupowań po-
stępowych i lewicowych uważała, że katedry wyznaniowe nie mogą funk-
cjonować na uniwersytecie. Domagano się więc usunięcia z uczelni  
ks. Zimmermanna. Do swych żądań dołączono również postulat odłącze-
nia od Uniwersytetu wyznaniowych seminariów duchownych oraz znie-
sienia nabożeństw organizowanych na początku roku akademickiego. 
Ponieważ władze uniwersyteckie odrzuciły wszystkie postulaty lewicowej 
młodzieży, nastąpiła cała seria zamieszek, które rozpoczął napad tej mło-
dzieży na ks. Zimmermanna. Dopiero po stanowczych działaniach Sena-
tu Akademickiego sprawa przycichła i w 1911 r. ks. Zimmermann mógł 
kontynuować wykłady6. W Warszawie jeszcze w 1920 r. studenckiej or-
ganizacji werbalizującej swój katolicyzm („Odrodzenie”) nie chciano przy-
jąć do federacji skupiającej wszystkie stowarzyszenia i związki akade-
mickie (Komitet Porozumiewawczy Stowarzyszeń Studenckich). Ludzie 
związani z Kościołem nie tylko ubolewali nad ówczesnym stanem umy-
słowym, ale próbowali temu przeciwdziałać. Analizując Ankietę „Przeglądu 

4 Uwłaszczenie chłopów w Królestwie Polskim (zabór rosyjski) nastąpiło dopiero w 1864 r., 
w Galicji kilkanaście lat wcześniej (1848).

5 S. Gajewski, Katolickie organizacje akademickie w II Rzeczypospolitej, w: Z dziejów katoli-
cyzmu społecznego, t. 1, Lublin 1987, s. 101–102.

6 Sprawę relacjonował m.in. krakowski: Głos Narodu 1910, nr 56 (artykuł redakcyjny  
– Młodzież „postępowa” przeciw wydziałowi teologicznemu), nr 260, nr 310, nr 312, nr 324; 1911, 
nr 10. Por. też: S. Gajewski, „Polonia” 1908–1922. Z dziejów polskich organizacji akademickich, 
w: W. Gieszczyński (red.), Historia i pamięć. Studia z dziejów XX wieku, Olsztyn 2012. K. Zim-
mermann (1874–1925), autor prac z zakresu katolickiej nauki społecznej, dziekan Wydziału Teo-
logicznego UJ 1922–1923, w latach 1924–1925 rektor tej uczelni.



314 Stanisław Gajewski

Historia

Powszechnego” i odpowiedzi na nią (numery z 1905 i 1906 r.) na temat 
aktualnego stanu katolicyzmu w Polsce i jego współczesnych zadań do-
chodzimy do wniosku, że zmiany dotyczące odrodzenia religijnego  
w Polsce inspirowane były przez trzy środowiska. Pierwszym było środo-
wisko Kościoła hierarchicznego (np. księża Julian Nowowiejski, Jerzy 
Matulewicz, Józef Bilczewski, Sebastian Pelczar, Marian Fulman, Edward 
Ropp – wszyscy otrzymali później sakrę biskupią, dwaj zaliczeni zostali 
w poczet błogosławionych, dwaj następni kanonizowani)7. Drugim środo-
wiskiem był tzw. ruch honoracki, czyli bezhabitowe zgromadzenia zakon-
ne, które inicjował bł. Honorat Koźmiński, trzecim zaś środowisko zie-
miańskie.

Bogate ziemiaństwo (arystokracja) na ziemiach polskich składało się 
wówczas zaledwie z kilkudziesięciu rodzin. Wiele osób z tych rodzin swą 
działalnością przyczyniało się do odrodzenia religijnego na ziemiach pol-
skich. Problem ten nie jest przedmiotem niniejszego opracowania, ale 
zasługuje na oddzielne studium. W tym miejscu należałoby przykładowo 
wspomnieć działalność Jadwigi Zamoyskiej (1831–1923), Anny z Dzia-
łyńskich Potockiej (1846–1926), o. Bernarda Łubieńskiego (1846–1933), 
Cecylii Plater-Zyberk (1858–1920), Ludwika Plater-Zyberk, o. Jacka Wo-
ronieckiego (1878–1949). Badając bliższą nam tematykę, dotyczącą mło-
dzieży akademickiej, napotykamy na wiele nazwisk z tego środowiska. 
Pierwsi sodalisi we Lwowie to ks. Paweł Sapieha i Adam Ścibor-Rylski, 
w Krakowie zaś to Kazimierz Szeptycki, Wincenty Tyszkiewicz, Włady-
sław Stadnicki, Władysław Scypio, Stanisław Badeni. Pierwsi „odrodze-
niowcy” we Wilnie otrzymali lokal od rodziny Platerów (Bernardyński 
Zaułek 7), w Warszawie zaś od Adama Czartoryskiego (Krakowskie 
Przedmieście 7/15a). Podobnie było w Krakowie z lokalem dla „Polonii”. 
Znaczenie tych rodzin dla rozwoju katolickich organizacji akademickich 
widoczne jest w takich ośrodkach akademickich, jak Wilno, Warszawa, 
Kraków, Lwów, mniej na KUL-u, autor nie ma danych dotyczących Po-
znania. Należałoby tu jeszcze wspomnieć, że pierwszą sodalicję akade-
micką w Krakowie założyła w 1906 r. Urszula Ledóchowska, we Lwowie 
zaś w 1912 r. – Teresa Ledóchowska. Cały zaś „ruch odrodzeniowy” swy-
mi początkami sięga działalności Cecylii Plater-Zyberk, znanej w War-
szawie z wielu inicjatyw oświatowych, która w 1905 r. powołała Towa-
rzystwo Przyjaciół Młodzieży, skupiające ludzi, którzy utworzyli tzw. 
ruch prądowy. Określenie to odnosi się do wydawanego od 1909 roku 
czasopisma „Prąd”, który reprezentował te środowiska. Z tego ruchu, po 

7 Biogramy tych duchownych, jak i innych osób występujących w niniejszym opracowaniu, 
m.in. w: R. Bender, S. Gajewski (red.), Słownik biograficzny katolicyzmu społecznego w Polsce,  
t. 1–3, Lublin–Warszawa 1994–1995. 



315Jan Franciszek (bł. o. Michał) Czartoryski wśród młodzieży akademickiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

I wojnie światowej (1919), wyłoni się akademickie „Odrodzenie”8. W tym 
kontekście należy więc rozpatrywać działalność Jana Franciszka Czarto-
ryskiego, wychowanego w duchu żywej wiary w środowisku ziemiań-
skim, zasłużonym w pracach związanych z religijnym odrodzeniem na 
ziemiach polskich w końcu XIX i na początku XX wieku.

2. Akademickie „Odrodzenie”  
i rola w nim Jana Franciszka Czartoryskiego

 Jan Franciszek Czartoryski od czasów studenckich do końca życia 
związał się ze Stowarzyszeniem Młodzieży Akademickiej „Odrodzenie” 
(od 1929 r. Stowarzyszeniem Katolickiej Młodzieży Akademickiej „Odro-
dzenie”). Organizacja wywodziła się z poczynań Cecylii Plater-Zyberk,  
z powstałych w jej kręgu „kółek etycznych”, których zasady ideowe sfor-
mułowano na łamach „Prądu”. Najogólniej możne je streścić następująco. 
Uznawano katolicyzm za fundament i treść życia jednostki, rodziny oraz 
całego społeczeństwa. Katolik miał być nie tylko człowiekiem wierzącym, 
ale i zaangażowanym w życie Kościoła, realizującym zasady wyrażone  
w encyklice św. Piusa X Instaurare omnia in Christo. Miało przejawiać 
się to również przez religijne wychowanie młodzieży, przygotowanie jej 
do pracy nad rozwiązywaniem kwestii społecznych w oparciu o zasadę 
sprawiedliwości i miłości społecznej, zajmowania wobec przeciwników 
postawy otwartej, polegającej na walce z błędami, a nie konkretnymi 
ludźmi, z którymi należy jednoczyć się we wspólnej pracy dla dobra ogól-
nego, bez względu na poglądy9. Jeszcze przed I wojną światową w oma-
wianym środowisku mówiono o powołaniu organizacji o nazwie „Odro-
dzenie”. Stało się to w nowych warunkach politycznych, po powstaniu 
niepodległego państwa polskiego i po powrocie młodzieży „kółek etycz-
nych” z wojennych frontów. 

12 października 1919 r. powstała pierwsza organizacja Stowarzysze-
nia Młodzieży Akademickiej „Odrodzenie” w Warszawie. W grudniu tego 
roku Jan Franciszek odwiedził Warszawę. Uczestniczył wówczas w reko-
lekcjach młodzieży (18–20 XII 1919 r.), które odbyły się w kaplicy zakła-
du prowadzonego przez Cecylię Plater-Zyberk (ul. Piękna). Rekolekcje 
prowadził ks. Kazimierz Lutosławski10, zaprzyjaźniony z rodziną Czarto-

  8 Powyższe dane na podstawie prac S. Gajewskiego, wymienionych w przypisie nr 2, 5, i 6.
  9 Por. K. Turowski, „Odrodzenie”. Historia Stowarzyszenia, s. 14–35; S. Gajewski, Katolic-

kie organizacje akademickie, s, 17–34.
10 K. Lutosławski (1880–1924), działacz oświatowy, ksiądz, działacz harcerski, parlamenta-

rzysta.



316 Stanisław Gajewski

Historia

ryskich, który jeszcze w tym opracowaniu zostanie wymieniony. Młody 
Czartoryski miał wówczas szansę poznać idee odrodzeniowe i twórców 
koła warszawskiego. Być może odwiedził wówczas chorą już Założycielkę 
Zakładu (zm. 20 I 1920 r.). Dla Czartoryskiego był to okres między za-
kończeniem walk o Lwów a rozpoczęciem wojny polsko-bolszewickiej. 
Zapoznał się też wówczas z publikacjami C. Plater-Zyberk, które należa-
ły później do podstawowych lektur lwowskiego „Odrodzenia”. Jak wspo-
mniano już wyżej, po wojnie polsko-bolszewickiej i zawarciu pokoju,  
w 1921 r. Jan Franciszek wrócił na Politechnikę. „Odrodzenie” tymcza-
sem powstało już we wszystkich ośrodkach akademickich z wyjątkiem 
Lwowa i Wilna. Okrzepło też organizacyjnie, powołując ogólnopolskie or-
gany Stowarzyszenia, tj. Radę Naczelną (członkowie Rady i delegaci kół) 
oraz Komitet Wykonawczy. Dlatego też już 27 października 1921 r.,  
w obecności delegata Komitetu Wykonawczego, Antoniego Chacińskiego, 
którego zapewne poznał już w 1919 r. w Warszawie, odbyło się zebranie 
organizacyjne koła lwowskiego. Jan Franciszek został pierwszym preze-
sem organizacji, a jego krewny i przyjaciel Kazimierz Dzieduszycki dele-
gatem do Rady Naczelnej „Odrodzenia”. Obaj uczestniczyli kilka tygodni 
później w obradach II Zjazdu Rady Naczelnej w Krakowie (31 X–2 XI 
1921 r.), gdzie Dzieduszyckiego wybrano do Komitetu Wykonawczego11. 
Jan Franciszek na stanowisku prezesa koła lwowskiego pozostał nie-
przerwanie go końca 1924 r. (trzy kadencje). W tym czasie koło liczyło 
stu członków czynnych, 15 wspierających i 35 kandydatów. Do zakończe-
nia studiów na Politechnice (lato 1926 r.) pozostał w zarządzie koła, 
przewodnicząc równocześnie sekcji filozoficzno-religijnej oraz uczestni-
cząc w pracach jako członek, w tzw. komisji prądowej, odpowiedzialnej 
za kolportaż periodyku organizacji („Prąd”) i kontakty z jego redakcją. 
Pracę formacyjną realizowano bowiem w „Odrodzeniu”, głównie przez 
uczestnictwo w sekcjach problemowych. W okresie studiów Jana Fran-
ciszka, w kole lwowskim istniały ponadto inne sekcje, np. społeczna, li-
turgiczna, narodowa, spraw zagranicznych. Równocześnie udzielał się  
w pracach organizacyjnych ogólnokrajowych władz „Odrodzenia”. 21–27 
sierpnia 1922 r. uczestniczył w kursie zorganizowanym w Lublinie. Zde-
finiowano wówczas na nim zasady ideowe i formy działalności organiza-
cyjnej „Odrodzenia”. Kurs ten uznano później za I Tydzień Społeczny 
„Odrodzenia”. Następne kursy (Tygodnie Społeczne) odbywały się corocz-
nie, za wyjątkiem 1934 r., na których podsumowywano działalność orga-

11 Dzieduszycki kilka miesięcy później rozpoczął studia w Paryżu, gdzie założył paryskie 
koło „Odrodzenia”, skupiające początkowo 23 członków. Koło wykazywało dużą żywotność, lecz po 
śmierci Dzieduszyckiego (gruźlica) przestało przysyłać sprawozdania ze swej działalności, które 
publikowano na łamach „Prądu”.



317Jan Franciszek (bł. o. Michał) Czartoryski wśród młodzieży akademickiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

nizacji i ukazywano perspektywy dalszej działalności. Wśród uczestni-
ków I Tygodnia znajdowało się, oprócz Jana Franciszka, dwóch innych 
reprezentantów organizacji lwowskiej (K. Dzieduszycki, Roman Czaplic-
-Podhorecki). Kilka miesięcy później „Odrodzenie” zwołało swój I Kon-
gres, który w dniach 8–10 grudnia 1922 r. odbył się w Warszawie. Na 
Kongres przybyło ponad 400 uczestników, w tym 12 ze Lwowa. Tygodnie 
i Kongresy były nie tylko ważnymi wydarzeniami w życiu organizacji, 
ale i w życiu Kościoła. Zaszczycali je bowiem swą obecnością najważniej-
si wówczas hierarchowie kościelni, m.in. kardynał August Hlond, kardy-
nał Aleksander Kakowski, abp Józef Teodorowicz. Jan Franciszek Czar-
toryski dał się już poznać jako dobry organizator, skoro na I Kongresie 
powierzono mu ważne zadanie. Był zastępcą prowadzącego obrady Kon-
gresu, referował też na nim sprawy organizacyjne Stowarzyszenia. 
Uczestniczył, razem z wiceprezesem koła Z. Roerem, w III Radzie Na-
czelnej „Odrodzenia”, która odbyła się w grudniu 1922 r. w Warszawie,  
a dwa lata później we Lwowie (listopad 1925 r.), gdzie wybrano go do 
Komisji Rewizyjnej. Po tym spotkaniu siedzibę Komitetu Wykonawczego 
przeniesiono do Lwowa, w Komitecie tym znalazł się wówczas i Jan 
Franciszek. W 1926 r., na jednym z posiedzeń Komitetu Wykonawczego 
zaproponował, aby we wszystkich akademickich kołach „Odrodzenia” 
prowadzić kronikę, która będzie dokumentacją ich działalności i źródłem 
do poznania dziejów organizacji. Rzeczywiście, we wszystkich kołach 
taką kronikę zaczęto prowadzić. Reprezentował też „Odrodzenie” na ogól-
nopolskich zjazdach wszystkich organizacji akademickich w Polsce.  
W zjeździe takim uczestniczył nie tylko we Lwowie (1923 r.), ale i rok 
wcześniej w Wilnie (14 VI 1922 r.), gdzie ze Lwowa zjawiła się tam 
15-osobowa delegacja, w tym jeden przedstawiciel „Odrodzenia”. Był nim 
oczywiście Jan Franciszek.

Po ukończeniu studiów musiał wybierać drogą dalszego życia12. 
Ostatecznie znalazł się w klasztorze dominikańskim w Krakowie.  
18 września 1927 r. przyjął nowe imię – Michał. Cztery lata później zło-
żył solenną profesję (25 IX 1931 r.) i przyjął święcenia kapłańskie 
(20 XII 1931 r.). Jego kontakty z „Odrodzeniem” stały się teraz z ko-
nieczności sporadyczne. Jako senior organizacji zapraszany był na spo-
tkania, chociaż nie zawsze mógł być na nich obecny. Uczestniczył jednak 

12 Funkcje J.F. Czartoryskiego w „Odrodzeniu” odtworzył autor na podstawie zgromadzonej 
przez siebie dokumentacji w takcie pisania pracy o katolickich organizacjach akademickich, cyto-
wanych już na początku niniejszego opracowania. Ponieważ każda notka wymagałaby przypisu, 
autor zrezygnował z podawania tu jej opisu bibliograficznego. Chcących pogłębić ten problem na-
leży odesłać do cytowanych wyżej prac S. Gajewskiego i K. Turowskiego. Powyższa uwaga doty-
czy także informacji dotyczących rodzonych braci o. Michała Czartoryskiego.



318 Stanisław Gajewski

Historia

np. jako senior w Radzie Naczelnej „Odrodzenia”, która odbyła się 7–8 
stycznia 1933 r. w Krakowie. Korespondencyjnie odpowiadał na stawia-
ne mu problemy dotyczące funkcjonowania organizacji. W „Odrodzeniu” 
pracowali dalej jego bracia, później już jako seniorzy. Posiadane przez 
autora dane dotyczące działalności w tej organizacji jego braci są już tyl-
ko fragmentaryczne. W kole lwowskim Roman Czartoryski był kierowni-
kiem sekcji spraw zagranicznych (1922/1923). Adam Czartoryski kiero-
wał sekcją narodową, był też członkiem Komitetu Wykonawczego 
(1927/1928). Witold Czartoryski pełnił funkcję skarbnika w zarządzie 
koła warszawskiego (1928/1929), brał udział w Radzie Naczelnej, która 
obradowała w Krakowie (6–8 I 1928 r.), pracował w Komisji Spraw Za-
granicznych, funkcjonującej przy Komitecie Wykonawczym „Odrodze-
nia”, która w 1928 r. zorganizowała w Krakowie I Zjazd Słowiański Kato-
lickiej Młodzieży Akademickiej. W 1929 r. należał do Komitetu Organi- 
zacyjnego II Kongresu „Odrodzenia”, na którym organizacja do swej do-
tychczasowej nazwy dołączyła przymiotnik „katolicki” i opracowała nową 
deklaracje ideową. W roku akademickim 1930/1931 należał do zarządu 
koła warszawskiego, a w 1931/1932 znalazł się w Sądzie Koleżeńskim tego 
koła. Członkiem „Odrodzenia” nie był natomiast Stanisław Czartoryski, 
który wstąpił do seminarium duchownego w Krakowie i przyjął świecenia 
kapłańskie. Współpracował jednak z organizacją, a w krytycznym dla niej 
momencie odegrał bardzo ważną rolę. Rozporządzenie Ministra Wyznań 
Religijnych i Oświecenia Publicznego z kwietnia 1933 r. likwidowało bo-
wiem, z dniem 1 stycznia 1934 r., wszystkie ogólnopolskie organy organi-
zacji akademickich, a same organizacje mogły funkcjonować tylko w ra-
mach jednaj uczelni, po zatwierdzeniu jej statutu przez senat danej 
uczelni. Rozporządzenie rujnowało dotychczasowe struktury organizacji 
akademickich13. Aby zachować jedność organizacyjną „Odrodzenia”, 
ostatnie posiedzenie jej Rady Naczelnej, które odbyło się 10 grudnia 
1933 r., powołało ks. Stanisława Czartoryskiego na koordynatora prac 
poszczególnych kół. Miał zająć się przede wszystkim zorganizowaniem 
kolejnego Tygodnia Społecznego i zjazdami prezesów lokalnych kół, któ-
re kolejno miały odbyć się w Wilnie i w Krakowie14. Co prawda, w 1934 r. 
Tydzień ten nie został zorganizowany, jednakże staraniem ks. Stanisła-
wa odbył się w Krakowie kolejny – XIV Tydzień Społeczny (15–21 grud-
nia 1935 r.). Następne odbywały się we Lwowie (13–18 XII 1936 r.), 
Wilnie (12–19 XII 1937 r.) i Lublinie (16–21 XII 1938 r. oraz 23–27 VIII 
1939 r.). Formowały dalej swych członków, były równocześnie zworni-

13 Władze polityczne obawiały się radykalizacji młodzieży studenckiej, która stawała się 
coraz bardziej antysanacyjna, antyrządowa, deklarująca poparcie dla obozu narodowego. 

14 K. Turowski, „Odrodzenie. Historia Stowarzyszenia, s. 295.



319Jan Franciszek (bł. o. Michał) Czartoryski wśród młodzieży akademickiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

kiem organizacyjnym prac „Odrodzenia” w ostatnim okresie jego istnie-
nia. Należy się domyślać, że do przyjęcia przez ks. Stanisława Czartory-
skiego tego trudnego w tamtym okresie zadania, z pewnością zachęcał go 
jego brat – o. Michał – który jako zakonnik nie mógł się tego podjąć.

Lata studiów teologicznych (1927–1931), pracy zakonnej w Krakowie 
(1931–1935, 1939–1944) i w Warszawie (1936–1939, 1944) w znacznej 
mierze wyłączyły go z prac organizacyjnych „Odrodzenia”. Służył jednak 
organizacji swą radą, jako duszpasterz organizował dla tej młodzieży do-
roczne rekolekcje, w roku akademickim 1937/1938 prowadził w kole war-
szawskim sekcję filozoficzno-religijną, na której wykładał doktrynę św. 
Tomasza z Akwinu, zwłaszcza jej społeczne konsekwencje. Jako senior 
brał czynny udział w ostatnim walnym zgromadzeniu koła warszawskie-
go (20 I 1939 r.). Po powrocie do Warszawy w 1944 r. brał udział w spo-
tkaniu seniorów i sympatyków „Odrodzenia” (23 IV 1944 r.), na którym 
dyskutowano na temat funkcjonowania organizacji po zakończeniu woj-
ny. W tym tajnym spotkaniu uczestniczyło około 40 osób. Oprócz o. Mi-
chała w spotkaniu uczestniczyli m.in. ks. Stefan Wyszyński, Antoni Cha-
ciński, Teresa Rylska, Katarzyna Popiel15.

Każda organizacja funkcjonuje dobrze dzięki zaangażowaniu jej 
uczestników, szczególnie jej kierownictwa. Jan Franciszek z pewnością 
zasłużył się w działalności organizacyjnej „Odrodzenia”. Co jednak „Od-
rodzenie” wniosło do życia akademickiego, w jakich procesach społecz-
nych uczestniczyło? Na to pytanie starał się odpowiedzieć wspomniany 
już wyżej K. Turowski w pracy o tej organizacji, jak i autor niniejszego 
opracowania w pracy o katolickich organizacjach akademickich w II Rze-
czypospolitej16. Aby zrozumieć rolę „Odrodzenia” lwowskiego, a więc  
i Jana Franciszka Czartoryskiego, musimy tu podać kilka informacji do-
tyczących ówczesnych środowisk akademickich w Polsce. O ile do 1922 r. 
na uczelniach przeważała zorganizowana młodzież o poglądach liberal-
nych, od 1923 r. decydujący wpływ zyskuje młodzież „narodowa”, skupiona 
w Młodzieży Wszechpolskiej, korporacjach akademickich i tzw. Bratniaku, 
która opanowała Komitet Porozumiewawczy Stowarzyszeń Akademickich. 
Młodzież Wszechpolska w swej deklaracji ideowej z 1922 r. nie uwzględ-
niała postulatów katolickich i zgodnie z praktyką ówczesnego obozu naro-
dowego wszelkie zagadnienia etyczne rozpatrywała „wyłącznie z punktu 
widzenia narodowego”. Dobro narodu miało być jedyną oceną etycznych 
działań Polaka. Do tego celu miano zmierzać przy tym „wszelkimi środ-

15 Ibidem, s. 280, 295, 396. Ks. S. Wyszyński, późniejszy Prymas Tysiąclecia, był opiekunem 
duchowym młodzieży „odrodzeniowej”, szczególnie podczas studiów w Lublinie i w czasie II wojny 
światowej.

16 Zob. przyp. nr 1 i 5.



320 Stanisław Gajewski

Historia

kami”17. Sprzeciwiło się temu „Odrodzenie”. Konflikt ten widoczny był 
szczególnie we Lwowie, mieście wyczulonym na problematykę narodową. 
„Odrodzenie”, proponując wychowanie w duchu zasad katolickich, chcia-
ło formować postawy społeczne również w duchu zasad religijnych, wy-
kształcić chrześcijanina, a nie polityka, dla którego zasady religijne sta-
ną się podstawą jego działalności politycznej. Dlatego też w lwowskim 
„Odrodzeniu” problematyka ta była przedmiotem często dyskutowanym. 
Jan Franciszek, mający kontakty z władzami naczelnymi, często przed-
stawiał ją na forum swej organizacji. Temu służyły co piątkowe konfe-
rencje, na których przedstawił m.in. takie referaty: Deklaracja ideowa 
„Odrodzenia”, Deklaracja ideowa Młodzieży Wszechpolskiej, Cele i zada-
nia „Odrodzenia”, O kursach lubelskich. Najlepiej tę problematykę wyra-
ża tytuł jednego z wygłoszonych przez niego referatów: Katolicyzm spo-
łeczny jako nieunikniona konsekwencja katolicyzmu.

 Na skutek nacisków „Odrodzenia” Młodzież Wszechpolska w 1925 r. 
zmieniła deklarację ideową, w której napisano teraz, że „wierzenia  
i uczucia religijne są ważnym źródłem siły moralnej społeczeństwa oraz 
rękojmią jego wysokiego poziomu etycznego. Kościół katolicki, jako reli-
gia ogromnej większości narodu Polskiego, winien zajmować w życiu reli-
gijnym stanowisko przodujące”18. Dążąc do uzyskania wpływu na całą 
młodzież przyjmowano zasady ideowe „Odrodzenia”. Dwa lata później 
(1927 r.) w duchu powyższej deklaracji wypowiedział się główny ideolog 
obozu narodowego, Roman Dmowski19. Przejmowanie zasad katolickich 
przez obóz narodowy rozpoczęło się więc na uczelniach, w konfrontacji  
z „Odrodzeniem”. Wielu studentów należących do sodalicji mariańskich 
przyjęło tą deklarację za dobra monetę. Również wielu polityków m.in. 
ojciec Jana Franciszka, Witold Czartoryski. O ile do 1928 r. był senato-
rem z ramienia chadecji (Stronnictwa Chrześcijańsko-Narodowego),  
w 1928 r. został zastępcą senatora z listy Związku Ludowo-Narodowego, 
a od 1928 r. członkiem Komitetu Politycznego Stronnictwa Narodowego 
(endecji)20. Młodzi narodowcy uważali jednak politykę prowadzoną przez 
„starych”, czyli przywódców Związku Ludowo-Narodowego, później 
Stronnictwa Narodowego, za politykę zbyt pasywną, która nie prowadzi 
do postulowanych zmian politycznych, czyli do odsunięcia od władzy obo-
zu sanacyjnego.. Postulowali politykę bardziej aktywną i to opartą na 

17 Deklaracje omówił K. Turowski w artykule Renesans katolicyzmu młodego pokolenia, 
Przegląd Powszechny 215 (1937), nr 54, s. 4–16. 

18 Słowo Polskie 1925, nr 333. Polemika, m.in.: S. Kaczorowski, Nowa deklaracja ideowa 
Młodzieży wszechpolskiej, Prąd 1926, nr 2, s. 89.

19 R. Dmowski, Kościół, naród, państwo, Poznań 1927.
20 Witold Czartoryski 1864–1945, w: J. Majchrowski (red,), Kto był kim w II Rzeczypospoli-

tej, Warszawa 1994, s. 503.



321Jan Franciszek (bł. o. Michał) Czartoryski wśród młodzieży akademickiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

założeniach katolickich. Kościół z aprobatą patrzył na przyjmowanie za-
sad katolickich przez młodzież, jednocześnie z dystansem odnosił się do 
jej postulatów politycznych. Według deklaracji ideowej Młodzieży 
Wszechpolskiej z 1932 r.21, to „zorganizowany naród” a nie Kościół miał 
decydować o tym, co jest obrazą dla religii, co rozkłada życie narodu.  
W deklaracji oprócz uznania dla religii i traktowania wiary katolickiej 
jako zespołu niepodważalnych prawd, uwidaczniał się również duch pod-
porządkowania wiary i Kościoła służbie narodu i państwa. 

Na nacjonalizm powiązany z katolicyzmem nie godziła się część mło-
dzieży akademickiej, szczególnie skupiona w „Odrodzeniu”. Jednak sta-
nowiła ona zdecydowaną mniejszość. Zdawało się, że „Odrodzenie” speł-
niło swą historyczną rolę. Katolicyzm stał się wiarą młodego pokolenia 
inteligencji polskiej. „Odrodzenie” jednak opuszczało wielu członków, 
którzy przechodzili teraz do obozu narodowego. W tym kontekście należy 
odczytywać list Stefana Świeżawskiego, kolegi o. Michała z okresu dzia-
łalności w lwowskim „Odrodzeniu”, postulujący zawieszenie organizacji. 
Świeżawski konsultował swój postulat z niektórymi seniorami organizacji 
(Stanisław Orlikowski, Ignacy Kruszyński) i latem 1933 r. w tej sprawie 
wystosował list do założycieli i kierowników „Odrodzenia” (seniorów). 
Zdecydowany sprzeciw wobec tego postulatu zgłosił w liście z 29 maja 
1933 r. o. Michał Czartoryski22. Powtórzył swe wywody na ostatnim ze-
braniu walnym koła warszawskiego 20 stycznia 1939 r. „Odrodzenie” 
osiągnęło swój pierwotny cel, młodzież akademicka zaakceptowała zasady 
Kościoła katolickiego. Teraz, jego zadaniem, jest nim obrona czystości 
katolicyzmu23. Organizacji akademickiej trzeba więc pomóc, a nie likwi-
dować ją. „Odrodzenie” nie może być organizacją polityczną, ma być na-
dal organizacją formacyjną w duchu zasad ewangelicznych. Do polityki 
powinni wstępować ludzie odpowiednio uformowani, którzy w każdym 
kontekście historycznym reprezentować będą przyjęte zasady. Należy 
więc pracować z tymi, którzy pozostali w „Odrodzeniu” i zachęcać innych 
do współpracy. Sam dawał przykład. Jako senior „Odrodzenia” pracował 
w nielicznej grupie odrodzeniowej w Warszawie, prowadził rekolekcje dla 
młodzieży akademickiej. Powoli realizowały się jego obawy. Już w 1938 r. 
zdawano sobie sprawę z ryzykownych zaangażowań młodzieży akade-
mickiej. Dlatego też w 1938 r. reprezentacja młodzieży skupionej wokół 

21 Archiwum Akt Nowych, Ministerstwo Spraw Wewnętrznych, sygn. 850, s. 248.
22 Biblioteka KUL, Dział Rękopisów, sygn. 1149. S. Swieżawski (1907–2004), historyk filo-

zofii, od 1946 r. profesor KUL; S. Orlikowski (1902–1939), ekonomista, zginął w obronie Warsza-
wy; I Kruszyński (1904–1985), po wojnie, z inicjatywy Prymasa S. Wyszyńskiego, organizował  
w Częstochowie coroczne Dni Modlitw Inteligencji Katolickiej „Odrodzenie”, później Ruch Kultury 
Chrześcijańskiej „Odrodzenie”. 

23 K. Turowski, „Odrodzenie. Historia Stowarzyszenia, s. 230, 274.



322 Stanisław Gajewski

Historia

duszpasterstwa akademickiego w Warszawie wydała oświadczenie, w któ- 
rym przypomniała wszystkim cechy organizacji katolickich, szczególnie 
ich apolityczność. „Cóż pomoże być mocnym człowiekiem, gdy głowa po-
zostanie słaba? Z takich ludzi, nawet nazbyt mocnych, o nieproporcjonal-
nie słabych głowach, wyrastało wielu największych wrogów Kościoła”24. 
Okazało się już wówczas, że spokojna praca formacyjna w dłuższej per-
spektywie jest bardziej potrzebna. Dostrzegali to już i młodzi narodowcy.

3. Organizator i kierownik  
akademickiego Związku Rekolekcyjnego

Jedną z ważnych form pracy formacyjnej było uczestnictwo w reko-
lekcjach, szczególnie w tzw. rekolekcjach zamkniętych. Wynikało to rów-
nież z osobistych doświadczeń Jana Czartoryskiego. Przed ważnymi de-
cyzjami życiowymi udawał się na rekolekcje. W 1919 r. odbył je w Zakła- 
dzie C. Plater-Zyberk w Warszawie. Po ukończeniu studiów, wybierając 
drogę życia, w 1926 r. odbył je dwukrotnie (we Lwowie i w Le Saulchoir 
w Belgii), w 1927 r. u kamedułów na Bielanach w Krakowie. Duże wra-
żenie wyniósł zapewne z rekolekcji warszawskich, które prowadził ks. 
Kazimierz Lutosławski. Po powrocie na Politechnikę, w 1921 r. zorgani-
zował we Lwowie akademickie „Odrodzenie”, o czym wspomniano już 
wyżej, a w najbliższe wakacje (2 VIII 1922 r.) ułożył statut Związku Ry-
cerzy Chrystusowych pod wezwaniem św. Dominika. Inspiratorem powo-
łania Związku był, przebywający często w domu rodzinnym Czartory-
skich, ks. Kazimierz Lutosławski. Inspiracja ta odpowiadała Janowi 
Czartoryskiemu. W religijnej rodzinie arystokratycznej bycie rycerzem 
Chrystusa zapewne nie było mu obce. Związek taki mógł być też pogłę-
bieniem prac zapoczątkowanych w „Odrodzeniu”, szczególnie bliskich 
sercu Jana Franciszka prac sekcji filozoficzno-religijnej, którą kierował, 
również sekcji liturgicznej. Co prawda, Związek był przeznaczony przede 
wszystkim dla ziemian, ale w początkowym okresie to oni stanowili 
trzon lwowskiego „Odrodzenia”, a Jan Franciszek był jego prezesem do 
końca swych studiów na Politechnice, tj. do połowy 1926 r. Związek miał 
być agregowany do III Zakonu św. Dominika. Dominikanie mieli też 

24 Powyższa problematyka dotycząca przejmowania zasad katolickich przez młodzież akade-
micką została tu potraktowana zbyt ogólnikowo. Więcej w pracach S. Gajewskiego o katolickich 
organizacjach akademickich w II Rzeczypospolitej (por. przyp. nr 1, nr 5, nr 6), ponadto artykuły: 
idem: Pojęcie „nacjonalizmu” wśród polskiej młodzieży narodowej, Echa Przeszłości 1 (2000), 
s. 135–143, a także Katolicka Młodzież Narodowa a warszawska organizacja „Odrodzenie”, w: Ku 
prawdzie we wspólnocie człowieka i Boga. Studia dedykowane ks. prof. Stanisławowi Kowalczykowi, 
Sandomierz 1997, s. 339–347. 



323Jan Franciszek (bł. o. Michał) Czartoryski wśród młodzieży akademickiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

sprawować opiekę duchową nad organizacją. O ile „Odrodzenie” było or-
ganizacją uczelnianą, formułującą swych członków do realizacji zadań 
związanych z życiem społecznym, organizacyjnie niezwiązaną z Kościo-
łem, o tyle Związek Rycerzy zakładał realizację celów religijnych „Odro-
dzenia” i to pod patronatem Kościoła. Rycerz Chrystusa miał więc zawsze 
przyznawać się do swego katolicyzmu bez względu na opinię otoczenia, 
pogłębiać swą religijność, a „zachowując miarę w miłości bliźniego nie wy-
kluczać z niej nigdy przeciwników i wrogów”. Obowiązkiem rycerza miało 
być coroczne uczestnictwo w rekolekcjach zamkniętych25. Wydaje się jed-
nak, że Związek Rycerzy Chrystusa był przede wszystkim wyrazem dobrej 
woli jego twórców. W praktyce właściwie nie zaistniał. Miał on bowiem 
składać się z trzech oddzielnych grup. Obok studenckiej miała w niej 
uczestniczyć grupa ziemian i grupa nauczycieli. O tych dwóch ostatnich 
nie ma żadnych informacji źródłowych. Od 1923 r. spotykamy natomiast 
informacje o Związku Rekolekcyjnym pod wezwaniem św. Dominika.

Wydaje się, że inicjatorzy zdawali sobie sprawę, że organizacja dla 
ziemian nie stanie się organizacją dla ogółu studentów, tym bardziej że 
jak powiedziano już wyżej, najprawdopodobniej nie powstała grupa zie-
mian i nauczycieli Związku Rycerzy. Natomiast istniała potrzeba współ-
działania „odrodzeniowców” z inną organizacją akademicką, z sodalicją 
mariańską, do której należało też wielu członków i sympatyków „Odro-
dzenia”. Dlatego też ich wspólną sekcją, pogłębiającą ich życie religijne, 
stał się przekształcony Związek Rycerzy Chrystusowych w Związek Re-
kolekcyjny pod wezwaniem św. Dominika, który znamy z wydawanego 
przez niego „Biuletynu”26. Jako wspólna sekcja tych stowarzyszeń funk-
cjonował Związek do chwili przejęcia opieki nad sodalisami przez lwow-
skich jezuitów. Fakt ścisłej współpracy potwierdza fakt, że w pewnym 
momencie (10 XI 1926 r.) sodalisi archiwum własnej sekcji eucharystycz-
no-liturgicznej przekazali Związkowi Rekolekcyjnemu27. Uznali przez to 
wiodącą rolę Związku Rekolekcyjnego w realizacji zadań sformułowa-
nych w nazwie ich sodalicyjnej sekcji.

Związek od samego początku nie stanowił organizacji w ścisłym tego 
słowa znaczeniu. Była to grupa właściwie nieformalna – współpracująca 
z lwowskimi dominikanami – która organizowała rekolekcje, szczególnie 
zamknięte. Nie przynależność do Związku była ważna, ale uczestnictwo 
w rekolekcjach, które miał przygotować przewodniczący Związku. Pierw-
sze rekolekcje odbywały się w Kochawinie i Jarosławiu, w 1927 r. w Pod-

25 www.czartoryski.dominikanie.pl/student (20.05.2017).
26 Autor miał dostęp tylko do numerów: Biuletyn Związku Rekolekcyjnego pod wezwaniem 

św. Dominika 1933, nr 1 i nr 2; 1937, nr 1 i nr 2.
27 M. Gołąb, Akademickie sodalicje mariańskie w Polsce, Lwów 1928, s. 65.



324 Stanisław Gajewski

Historia

kamieniu, po uroczystej tam koronacji obrazu MB Różańcowej, znajdują-
cego się w dominikańskim klasztorze. W latach 1923–1932 zorganizowano 
w ten sposób 17 serii rekolekcji zamkniętych, w których udział wzięło 
ponad 450 studentów oraz wiele rekolekcji otwartych, w których corocz-
nie uczestniczyło kilkaset osób. Z chwilą powstania duszpasterstwa aka-
demickiego (koniec 1933 r.) Związek inicjował już tylko rekolekcje za-
mknięte. Na czele Związku stali kolejno prezesi lwowskiego „Odrodzenia”, 
a więc Jan Franciszek Czartoryski (1922–1926) i jego następcy28. Mimo 
trudności Związek Rekolekcyjny rozwijał się. W 1931 r. we Lwowie po-
wstała jego sekcja żeńska (przewodnicząca Alberta Wielopolska), w 1931 r. 
zorganizowano Związek w Krakowie, a w 1933 r. w Poznaniu, W tym 
czasie o. Michał Czartoryski był już po święceniach kapłańskich i miał 
większe możliwości współpracy ze Związkiem. W roku akademickim 
1932/1933 w kościele św. Wojciecha na Rynku Głównym w Krakowie, po 
niedzielnych mszach recytowanych, prowadził konferencje dla gromadzą-
cych się tam członków i sympatyków „Odrodzenia” oraz Związku Re- 
kolekcyjnego. Zresztą kierownikiem duchowym Związku w Krakowie był 
brat o. Michała, wicerektor tamtejszego seminarium duchownego,  
ks. Stanisław Czartoryski. Do 1936 r. odbyło się dwadzieścia kilka serii 
rekolekcji zamkniętych29. Oficjalnie Związek Rekolekcyjny w Warszawie 
nie został zorganizowany. Jednakże w czasie pobytu tam o. Michała ta-
kie rekolekcje odbywały się nie tylko z inicjatywy duszpasterstwa akade-
mickiego. Dla młodzieży odrodzeniowej i jej sympatyków prowadził je  
o. Michał w podwarszawskich Laskach. W Warszawie organizował też 
dla nich niedzielne msze recytowane. Realizował więc i inny cel Związku 
Rekolekcyjnego – odnowę życia liturgicznego. We wszystkich oddziałach 
Związku, jak i środowiskowych kołach „Odrodzenia” propagowano bowiem 
msze recytowane, śpiew gregoriański, zabiegano o świadome uczestnictwo 
wiernych w liturgii Kościoła, o druk tekstów liturgicznych w języku  
polskim. Związek stał się więc ośrodkiem tej odnowy. Współpracowali  
z nim pionierzy odnowy liturgicznej w Polsce, m.in. ks. M. Wiśniewski,  
ks. W. Korniłowicz, ks. E. Kulesza oraz liczni dominikanie (Bernard Czy-
rnek, Romuald Kostecki, Teofil Szczurecki, Zygmunt Ogarek), wśród 
nich o. Michał i ks. Stanisław Czartoryscy30. Rekolekcje odbywały się 

28 Stefan Świeżawski (1927–1928), Tadeusz Federowicz (1929–1930), Jan Szeptycki (1930), 
Juliusz Wiśniewski (1931), Zbigniew Draniewicz (1932–1933), Czesław Browiński (1934). Na pod-
stawie cytowanego Biuletynu Związku Rekolekcyjnego.

29 K. Turowski, „Odrodzenie. Historia Stowarzyszenia, s. 300; S. Gajewski, Chrześcijańskie 
organizacje akademickie, s. 103–104. Pierwsze rekolekcje dla studentów krakowskich związanych 
z „Odrodzeniem” i Związkiem Rekolekcyjnym odbyły się w klasztorze kamedułów na Bielanach, 
dla dziewcząt zaś w Zbylitowskiej Górze.

30 S. Gajewski, Chrześcijańskie organizacje akademickie, s. 103–104.



325Jan Franciszek (bł. o. Michał) Czartoryski wśród młodzieży akademickiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

najczęściej w klasztorach dominikańskich, które nie były budowane jako 
domy rekolekcyjne. Nie mogły więc przyjąć zbyt wielu rekolektantów ani 
zapewnić im dobrych warunków pobytu. Jan Czartoryski będzie więc 
snuł plany wybudowania domu rekolekcyjnego. Ojciec Jana, Witold 
Czartoryski, zobowiązał się nawet wyasygnować 10 tys. złotych na ewen-
tualną budowę domu. Miało to miejsce w czasie przygotowań Michała do 
święceń kapłańskich w 1931 r. Niestety, tego projektu nie udało się zre-
alizować31. Ogólnoświatowy kryzys gospodarczy dotarł wówczas i do Pol-
ski, nie podjęto więc tej ryzykownej inwestycji. Sam pomysł i próba jego 
realizacji świadczą o zaangażowaniu braci Czartoryskich w tworzenie 
ośrodków odnowy życia religijnego, w tym odnowy liturgicznej, którą 
w Kościele przeprowadził dopiero Sobór Watykański II. 

Zakończenie

W powyższych ustaleniach z pewnością zbyt wiele miejsca poświęco-
no organizacjom – „Odrodzeniu” i Związkowi Rekolekcyjnemu. Jednakże 
organizacje te bardzo dużo zawdzięczają Janowi Franciszkowi Czartory-
skiemu, najpierw we Lwowie, później w Krakowie i w Warszawie, czyli 
tam gdzie przyszło mu żyć i pracować, a uczestniczył on też w formuło-
waniu programu i życiu organizacyjnym tych organizacji na terenie całej 
Polski. Dlatego też dla oceny jego działalności wśród młodzieży akade-
mickiej należało, zdaniem piszącego, ukazać go w szerszym kontekście 
życia studentów, pragnących realizować w życiu publicznym zadania 
wynikające z Ewangelii, z przynależności do Kościoła katolickiego. Na 
zakończenie należałoby jeszcze dodać, że w nurcie zagadnień, którym 
poświęcał się Jan Franciszek (o. Michał) uczestniczyło wiele wybitnych 
osób. W jego szeregach znajdowali się m.in. znani po II wojnie światowej 
pisarze i publicyści (Jerzy Turowicz, Stanisław Stomma, Antoni Gołu-
biew). Z ich szeregów rekrutowali się znani i cenieni duchowni (Włady-
sław Lewandowicz, Władysław Padacz, Tadeusz Sztayner, Aleksander 
Federowicz, Tadeusz Federowicz, Władysław Sadowski, Stanisław Czar-
toryski), wiele dziewcząt wstąpiło do żeńskich zgromadzeń zakonnych.  
Z ich szeregów rekrutowali się najwybitniejsi historycy polscy (Stefan 
Kieniewicz, Janusz Pajewski, Tadeusz Manteuffel, Marian Plezia, Karol 
Górski). Ważnym postulatem badawczym byłoby prześledzenie życio-
wych karier tej młodzieży. Dziś jest to już możliwe. Powstało wiele słow-
ników biograficznych, nie tylko dalsze tomy Polskiego słownika biogra-

31 www.czartoryski.dominikanie.p/student (20.05.2017). 



326 Stanisław Gajewski

Historia

ficznego, lecz także wiele słowników regionalnych i zawodowych. Dwa- 
dzieścia lat temu, kiedy wydawano w TN KUL Słownik biograficzny ka-
tolicyzmu społecznego w Polsce, (T. 1–3, red. R. Bender, S. Gajewski) 
znalazło się w nim miejsce na biogram o. Michała i wielu jego kolegów. 
Dziś, znając nazwiska tych kolegów i przyjaciół, chociażby z cytowanej tu 
pracy K. Turowskiego, materiałów rękopiśmiennych zgromadzonych  
w Bibliotece KUL, archiwum „Odrodzenia” znajdującego się w Archiwum 
Archidiecezji Warszawskiej, można by ukazać drogi życiowe młodzieży 
podzielającej poglądy i postawy o. Michała. Byłaby to bardzo interesują-
ca lektura.

JAN FRANCISZEK (BŁ. O. MICHAŁ) CZARTORYSKI WŚRÓD 
MŁODZIEŻY AKADEMICKIEJ

Beatyfikowany w 1999 r. Jan Franciszek Czartoryski (1898–1944) pochodził  
z wielodzietnej, arystokratycznej rodziny. Brał udział w obronie Lwowa (1919), wojnie 
z bolszewikami (1920), za które otrzymał odznaczenia wojenne. Po wojnie ukończył 
studia na Wydziale Architektury Uniwersytetu Jana Kazimierza we Lwowie (1926 r.), 
po czym wstąpił do zakonu ojców dominikanów w Krakowie, gdzie otrzymał imię Mi-
chał. Po święceniach kapłańskich (1931 r.) przebywał w klasztorze krakowskim, dwu-
krotnie w klasztorze warszawskim. W Warszawie przebywał w czasie powstania, które 
wybuchło w 1944 r. i skierowane było przeciw okupantowi niemieckiemu. Służąc ran-
nym powstańcom w zaimprowizowanym „lokalu szpitalnym” został wraz z nimi roz-
strzelany i spalony. Często święci i błogosławieni dokonywali wielkich dzieł społecz-
nych, ale nie one decydowały o ich świętości. Na ogół nie dostrzega się ich również  
w życiu o. Michała Czartoryskiego. W niniejszym tekście pominięto jego funkcjonowa-
nie w życiu wewnątrzzakonnym, jak również nie starano się ukazać całego życia, lecz 
ograniczono się do wybranego zagadnienia, jakim była działalność przed wstąpieniem 
do zakonu, szczególnie w ramach katolickich organizacji akademickich, których był 
współtwórcą, a w życiu zakonnym już tylko życzliwym doradcą, do którego się chętnie 
zwracano. Organizacjami tymi były: Stowarzyszenie Katolickiej Młodzieży Akademic-
kiej „Odrodzenie” i Związek Rekolekcyjny pod wezwaniem św. Dominika. Jan Franci-
szek był twórcą lwowskiego „Odrodzenie” i działaczem centralnych jego władz. Był in-
spiratorem, organizatorem i kierownikiem Związku Rekolekcyjnego. Organizacje te 
aktywnie włączyły się w proces akceptacji zasad religijnych (katolickich) w środowisku 
akademickim w II Rzeczypospolitej, z którymi walczyli ludzie związani z ideologią 
modnego wcześniej pozytywizmu i tzw. postępu. Aby zrozumieć jego rolę w tym proce-
sie, trzeba było ukazać ją w ówczesnym kontekście historycznym, któremu w niniejszej 
pracy poświęcono wiele miejsca. Działalność w powyższych organizacjach, z których 
wyrośli wybitni działacze społeczni po II wojnie światowej, m.in. wybitni duchowni, 
publicyści, pisarze czy historycy, można zaliczyć do wielkich dzieł społecznych, w któ-
rych uczestniczył bł. Michał Czartoryski.

(STRESZCZENIE)



327Jan Franciszek (bł. o. Michał) Czartoryski wśród młodzieży akademickiej

Studia Warmińskie 54 (2017)

JAN FRACISZEK (BLESSED FATHER MICHAŁ) CZARTORYSKI 
AMONG THE ACADEMIC YOUTH

Jan Franciszek Czartoryski (1898–1944), who was beatified in 1999, came from  
a large aristocratic Polish family. He was involved in the Defence of Lviv (1919) and 
the War of 1920, for which he received military honors. After the war, he graduated 
from the Faculty of Architecture at Jan Kazimierz University in Lviv (1926) and jo-
ined the Dominican Order in Lviv, where he received the name of Michał. After his 
ordination (1931) he resided in the Cracow convent and twice in the Warsaw convent. 
He remained in Warsaw during the uprising, which started in 1944 and was directed 
against the German occupant. He was executed and burned while attending to the 
wounded insurgents in an improvised hospital. The Saint and the Blessed have often 
performed great social deeds, which nonetheless did not decide on their sainthood. 
Neither are they usually recognized in the life of Fr. Michał Czartoryski. This text 
overlooks his life within the order and does not aspire to present the whole of the 
Blessed’s life. It focuses solely on his social activity before joining the order, particu-
larly within catholic academic organizations, which he co-founded and in which he 
merely served as a trusted adviser during his monastic life. The above-mentioned or-
ganizations were: The Catholic Academic Youth Society “Rebirth” and St. Dominic’s 
Academic Retreat Society. Jan Franciszek was the founder of Lviv’s “Rebirth” and one 
of its leaders. He was the guiding spirit, organizer and chairman of the Retreat Socie-
ty. These organizations took active part in the process of adopting religious (catholic) 
principles in the academic community of the Second Polish Republic, opposed by the 
people involved with the ideology of the formerly fashionable positivism and the so-
-called “progress”. In order to understand his role in this process, it was necessary to 
present it in the contemporary historical context, which receives a lot of attention in 
this text. Michał Czartoryski’s activity in the above-mentioned organizations, which 
shaped a lot of exceptional social post-war activists including churchmen, publicists, 
writers and historians, may be counted among the great social deeds he participated in.

(SUMMARY)





HISTORIA

Ks. Marek Jodkowski
Wydział Teologii
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie  
w drugiej połowie XIX wieku

 
Słowa kluczowe:  Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie, Liceum Hosianum, Semi- 
	 narium Duchowne w Braniewie, diaspora diecezji warmińskiej, Niemcy  
	 w drugiej połowie XIX wieku, Prusy Wschodnie, stowarzyszenia katolickie.

Keywords: 	 the Academic Boniface Association in Braniewo, Lyceum Hosianum, Semi- 
	 nary in Braniewo, diaspora of the Bishopric of Warmia, Germany in the se- 
	 cond half of the 19th century, East Prussia, Catholic associations.

Wstęp

Ruch stowarzyszeniowy stał się nieodłącznym elementem życia spo-
łecznego w Niemczech w XIX w. Nadał on kształt zaangażowaniu katoli-
ków w działalność Kościoła. Szczególną popularnością cieszyło się wśród 
nich Stowarzyszenie św. Bonifacego. Od 1870 r. funkcjonowało ono  
w diecezji warmińskiej jako Stowarzyszenie św. Bonifacego i Wojciecha. 
Wspierało ono religijnie i materialnie ludność tej konfesji żyjącą w dia-
sporze poprzez tworzenie nowych parafii i szkół1. Od 1884 r. częścią tej 
ponaddiecezjalnej organizacji stał się Akademicki Związek św. Boniface-
go (Akademischer Bonifatiusverein), który po trzech latach erygowano 
również w Braniewie2. 

Adres/Adresse: ks. dr Marek Jodkowski, Katedra Teologii Moralnej i Etyki, Uniwersytet War-
mińsko-Mazurski w Olsztynie, ul. Hozjusza 15, 11-041 Olsztyn, ksmarekj@wp.pl.

1 A. Kopiczko, Duchowieństwo katolickie diecezji warmińskiej w latach 1821-1945, cz. 1, 
Studium prozopograficzne, Olsztyn 2004, s. 188; M. Jodkowski, Stowarzyszenie świętych Bonifa-
cego i Wojciecha w diecezji warmińskiej w XIX wieku, w: J. Kiełbik (red.), Życie codzienne na 
dawnych ziemiach pruskich. Wierni i duchowni, Olsztyn 2016, s. 95-96.

2 E. A. Sokołowska, Organizacje społeczne i kościelne na Warmii w latach 1848-1914, 
Szczytno 2014, s. 89-90.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



330 Ks. Marek Jodkowski

Historia

Dotychczas związek ten cieszył się znikomym zainteresowaniem hi-
storyków. W języku niemieckim jego niewielką monografię pt. Die Ge-
schichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg. Ein Denk-
blatt zur zehnjährigen Stiftungsfeier opracował Joseph Keuchel3. Nie- 
stety, publikacja ta wydana jeszcze w dziewiętnastym wieku, a przy tym 
należąca do unikatów bibliofilskich, pozostaje niedostępna szerszemu 
gronu czytelników. Warto także wspomnieć o nieocenionej dysertacji 
Eweliny Anny Sokołowskiej, w której przywołano najważniejsze fakty  
z dziejów tej organizacji4. Wciąż jednak brakuje wyczerpujących infor-
macji na jej temat. Żeby je uzupełnić warto przeanalizować wspomnianą 
monografię Keuchela, konfrontując jej treść z dziewiętnastowiecznymi 
relacjami o tym związku, które publikowano najczęściej na łamach perio-
dyku „Akademische Bonifatius-Korrespondenz”. 

Geneza i główne założenia związku

Złoty jubileusz święceń kapłańskich papieża Piusa IX, przypadający 
w 1869 r., stał się dla wiernych Kościoła katolickiego sposobnością do 
dziękczynienia. Przybierało ono różną formę, m.in. fundacji wspierają-
cych dzieła realizowane przez poszczególne diecezje czy też organizacje 
kościelne. Z tej okazji skierowano prośbę do studentów niemieckich, aby 
zaradzili potrzebom młodzieży akademickiej w Greiswaldzie, gdzie bra-
kowało świątyni katolickiej. Wezwanie to spotkało się z pozytywnym  
odzewem tego środowiska. Również diecezja warmińska, a konkretnie 
Studenckie Towarzystwo Czytelnicze (Akademischer Leseverein), prze-
kształcone potem w Stowarzyszenie Studentów „Warmia” (Studentenve-
rein „Warmia”), partycypowało w zbiórce pieniężnej na budowę tego ko-
ścioła. W późniejszym czasie studenci Liceum Hosianum przekazywali 
od czasu do czasu niewielkie donacje na katolickie placówki misyjne na 
obszarze diaspory diecezji warmińskiej, zwłaszcza na Świętą Siekierkę, 
Ełk i Bartoszyce. Zazwyczaj odbywało się to z inicjatywy Stowarzyszenia 
Studentów „Warmia”5. 

Z zamiarem powołania Akademickiego Związku św. Bonifacego  
w Braniewie wyszedł subdiakon Bernhard Oestreich, który 25 paździer-
nika 1887 r. zwołał wszystkich alumnów do kleryckiej sali wykładowej. 

3 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg. Ein 
Denkblatt zur zehnjährigen Stiftungsfeier, Braunsberg 1898. Na temat autorstwa tej niesygnowa-
nej monografii zob. A. Schürer, Vorortsbericht, Akademische Bonifatius-Korrespondenz (dalej: 
AB-K) 1898, nr 30, szp. 1061. 

4 E. A. Sokołowska, Organizacje społeczne i kościelne na Warmii w latach 1848–1914, s. 89–90.
5 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 16. 



331Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie w drugiej połowie XIX wieku

Studia Warmińskie 54 (2017)

Zaprezentował on działalność Stowarzyszenia św. Bonifacego, do którego 
wstąpił w czasie swoich studiów w Innsbrucku. Po tej relacji akces do 
Akademickiego Związku św. Bonifacego zgłosiło 28 alumnów (na 30 od-
bywających wówczas formację seminaryjną). Następnie wybrano przed-
stawicieli związku, przyjęto przedłożone statuty i zaaprobowano włącze-
nie tej organizacji do ruchu bonifacjańskiego. 4 listopada tego roku 
poinformowano o jej utworzeniu Zarząd Generalny Stowarzyszenia  
św. Bonifacego w Paderborn. W odpowiedzi jego wiceprezydent, ks. pra-
łat Franz Xaver Nacke, na którym spoczywało kierowanie stowarzysze-
niem, wyraził listownie radość i życzył związkowi owocnego rozkwitu6. 

Cel Akademickiego Związku św. Bonifacego w Braniewie pokrywał 
się z założeniami Stowarzyszenia św. Bonifacego. Zabiegano przede 
wszystkim o zadośćuczynienie duchowym potrzebom katolików żyjących 
w diasporze. Zakładano przy tym, że obowiązkiem każdego studenta jest 
dążenie do identyfikacji z chrześcijańskim światopoglądem. Po skończo-
nych studiach taki absolwent stawał się potencjalnie wzorem do propa-
gowania katolicyzmu poprzez udział w realizacji różnego rodzaju projek-
tów. Dysponował bowiem doświadczeniem ułatwiającym mu podjęcie 
inicjatyw, którym patronowało Stowarzyszenie św. Bonifacego. Joseph 
Keuchel odnotował, że taki duchowny wróci kiedyś pamięcią do czasów 
studenckich, gdy pomagał łagodzić biedę w Kościele, a pocieszeniem bę-
dzie dla niego świadomość, że również dla jego wspólnoty misyjnej bije  
w tym stowarzyszeniu gorące serce7.

Jako kolejny priorytet przyświecający funkcjonowaniu Akademickie-
go Związku św. Bonifacego wyszczególniano jedność wśród katolickich 
studentów. W przypadku specyfiki braniewskich studiów posiadał on 
mniejsze znaczenie, jednak dla wielu działaczy tego związku był jednym 
z bodźców motywujących ich do członkostwa w tej organizacji8. Warto  
w tym miejscu przeprowadzić refleksję nad adnotacją zawartą w cytowa-
nej monografii Josepha Keuchela. Informowano w niej, że przygotowania 
do erygowania Akademickiego Związku św. Bonifacego w Braniewie pod-
jęto w styczniu 1887 r., czyli w okresie, w którym przestało aktywnie 
funkcjonować Stowarzyszenie Studentów „Warmia”. Ewelina Anna Soko-
łowska podaje, że stowarzyszenie to, powołane w 1876 r., zajmowało się 
samokształceniem studentów w okresie kulturkampfu. Inauguracja dzia-
łalności tej organizacji studenckiej zbiegła się w czasie z zamknięciem 

6 Ibidem, s. 17; B. Oestreich, Braunsberg, AB-C 1888, nr 9, szp. 283–284; zob. także P. Ro-
mahn, Die Diaspora der Diözese Ermland, Braunsberg 1927, s. 110; M. Jodkowski, Stowarzysze-
nie świętych Bonifacego i Wojciecha w diecezji warmińskiej w XIX wieku, s. 112. 

7 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 19–20. 
8 Ibidem, s. 20.



332 Ks. Marek Jodkowski

Historia

przez władze państwowe Seminarium Duchownego w Braniewie, co na-
stąpiło 9 grudnia 1876 r. Jan Chłosta twierdzi, że alumni mieszkali (za-
pewne na koszt diecezji warmińskiej) przez sześć semestrów w prywat-
nych domach mieszczan braniewskich, a ostatni rok studiów odbywali  
w Seminarium Duchownym w Eichstätt. Z badań Andrzeja Kopiczko wy-
nika ponadto, że już w 1885 r. część z nich mogła powrócić z Bawarii  
i kontynuować naukę w Braniewie. Jednak Warmińskie Seminarium 
Duchowne otwarto ponownie dopiero 15 października 1886 r. Czyżby za-
tem Stowarzyszenie Studentów „Warmia” realizowało program intelek-
tualnej formacji przyszłych kandydatów do kapłaństwa? Teza ta wydaje 
się bardzo prawdopodobna, ponieważ w przywoływanej w niniejszym 
tekście jubileuszowej publikacji Josepha Keuchela zapisano, że od czasu 
reaktywacji Seminarium Duchownego, „wolni” członkowie Stowarzysze-
nia Studentów „Warmia” (freie Warme) musieli podporządkować się re-
gulaminowi seminaryjnemu9. 

Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie miał zatem stać 
się dla alumnów pewnego rodzaju reminiscencją doświadczeń wyniesio-
nych ze Stowarzyszenia Studentów „Warmia”. Nastrój i oczekiwania to-
warzyszące zakładaniu nowej organizacji oddaje wypowiedź dawnego 
członka „Warmii”, okraszona zresztą humorem: „Wolny student został 
alumnem! O, jak cierpkie i ciężkie stało się to dla niektórych, po delekta-
cji swobody życia studenckiego, ponownie zaaklimatyzować się w karnym 
porządku seminaryjnym. Niejeden zatem żywił nadzieję, że utworzenie 
Stowarzyszenia św. Bonifacego stanie się okazją, aby, z zachowaniem po-
wagi, udać się na kilka godzin wypoczynku i orzeźwienia (sic!) do gospo-
dy! Takie nadzieje jednak spełzły na niczym. Oestreich był wolny od ta-
kich poglądów; podążał wyłącznie za ideałem!”10.

Środkiem w osiągnięciu celów działalności omawianego związku były 
modlitwa i jałmużna. Modlitwę zanoszono przede wszystkim w intencji 
wystarczającej liczby godnych księży, którzy podjęliby posługę w diaspo-
rze oraz o łaskę dla duchowieństwa pracującego już na takich terenach. 
Odmawiano codziennie Ojcze Nasz, Zdrowaś Maryjo wraz z wezwaniem: 

  9 Ibidem; J. Chłosta, Augustyn Bludau, w: S. Achremczyk (red.), Poczet biskupów warmiń-
skich, Olsztyn 2008, s. 429; A. Kopiczko, Duchowieństwo katolickie diecezji warmińskiej w latach 
1821–1945, cz. 1, s. 102–105; E. A. Sokołowska, Organizacje społeczne i kościelne na Warmii  
w latach 1848–1914, s. 308–309. 

10 „Der freie Studio war Alumnus geworden! O wie sauer und schwer wurde es manchem 
nach verkosteter Ungebundenheit des Studentenlebens sich in die straffe Seminarordnung ein-
zulegen. Da hoffte wohl mancher, durch die Begründung des Bonifatiusvereines werde sich Gele-
genheit bieten, auf ehrliche Weise zu ein paar Stunden Erholung und Erquickung (sic!) in einem 
Gasthause zu gelangen! Solche Hoffnungen jedoch schlugen fehl. Oestreich war frei von solchen 
Gesinnungen, er strebte einzig dem Ideal nach!“; zob. [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademi-
schen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 20. 



333Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie w drugiej połowie XIX wieku

Studia Warmińskie 54 (2017)

Święty Bonifacy, módl się za nami! Członkowie stowarzyszenia, którzy 
wypełniali ten obowiązek, mogli uzyskać odpust zupełny w święto Niepo-
kalanego Poczęcia Maryi, Matki Bożej Gromnicznej, św. Franciszka 
(rocznica założenia Stowarzyszenia św. Bonifacego), św. Bonifacego lub 
w oktawie tych świąt. Przywilej studniowego odpustu zarezerwowano 
dla wiernych, którzy przez tydzień odmawiali codzienną modlitwę stowa-
rzyszenia11.

Statuty

W czasie generalnego zebrania Akademickiego Związku św. Bonifa-
cego w Braniewie, odbywającego się 24 października 1890 r., jego przed-
stawiciele, Anton Braun i Georg Grunau, przedłożyli projekt zmiany 
pierwotnych statutów tej organizacji, który następnie przyjęto „prowizo-
rycznie”. Wprowadzono w nim zapisy dotyczące praw i obowiązków 
członków nadzwyczajnych. Statuty zatwierdzono ostatecznie w seme-
strze letnim 1891 r. Podwyższono w nich miesięczną składkę członków 
zwyczajnych z 10 do 15 fenigów, a dla nadzwyczajnych uchwalono roczną 
opłatę o wartości 3 marek, które mieli uiszczać przy odbiorze „Akademi-
sche Bonifatius-Korrespondenz” w semestrze zimowym12. 

Kolejną wersję statutów uchwalono 4 stycznia 1894 r. Przyjęto wów-
czas nową stawkę składki, która obowiązywała członka zwyczajnego. 
Wynosiła ona odtąd 20 fenigów miesięcznie13. Dążenie do efektywnej 
działalności związku wymusiło ponowne zmiany statutowe, które wpro-
wadzono w semestrze zimowym 1895/1896. Zadecydowano wówczas, że 
informacje o zebraniach i ich porządek będzie zapisany na tablicy ogło-
szeń oraz w sali wykładowej kleryków14. 

Struktura i liczebność związku

Pierwszym prezesem Akademickiego Związku św. Bonifacego w Bra-
niewie został jego inicjator, subdiakon Bernhard Oestreich, natomiast se-

11 Ibidem, s. 20–21.
12 Ibidem, s. 25–26; P. Romahn, Die Diaspora der Diözese Ermland, s. 110. 
13 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 30.
14 Ibidem, s. 31. Statuty Akademickiego Związku św. Bonifacego w Braniewie opublikowano 

w: ibidem, s. 36–39; zob. także A. I. Kleffner, Geschichte des Bonifatius-Vereins. 1849–1899, w:  
A. I. Kleffner i F. W. Woker (red.), Der Bonifatius-Verein. Seine Geschichte, seine Arbeit und sein 
Arbeitsfeld 1849–1899. Festschrift zum fünfzigjährigen Jubiläum des Vereins, Paderborn 1899,  
s. 84–86. 



334 Ks. Marek Jodkowski

Historia

kretarzem i skarbnikiem – subdiakon Max Reichelt15. Subdiakon Oestre-
ich złożył swój urząd już pod koniec semestru zimowego 1887/1888, na 
krótko przed swoimi święceniami kapłańskimi16. Niestety, 26 mar- 
ca 1889 r., zmarł on po dłuższej chorobie. Joseph Keuchel zapisał, że  
ks. Oestreich poprzez erygowanie opisywanej organizacji katolickiej sam 
wzniósł sobie trwały pomnik, najznamienitsze świadectwo swojej miłości 
do Kościoła17. 

W trakcie zebrania rzeczonego związku, odbywającego się pod koniec 
semestru zimowego 1887/1888, zwrócono się z prośbą do ks. prof. Franza 
Dittricha o protektorat nad tą organizacją. Przyjął on tę propozycję z ra-
dością. Pierwszymi członkami honorowymi związku zostali regens Semi-
narium Duchownego ks. Johannes Wichert, profesorowie fakultetu teolo-
gicznego Liceum Hosianum – ks. Johannes Heinrich Oswald, ks. Hugo 
Weiß i ks. Julius Marquardt, a także filozoficznego – Joseph Bender, 
Wilhelm Weissbrodt, Wilhelm Killing i ks. Joseph Franz Krause. Tego 
rodzaju członkostwo przypadło w udziale również ks. Josephowi Jorda-
nowi18. Po dwóch semestrach działalności związku, deklarację członka 
honorowego podpisał mieszkający od niedawna w Braniewie ks. Anton 
Kranich. Niestety, 13 listopada 1890 r. zmarł ks. Jordan. Jego miejsce 
zajął prof. Franz Josef Niedenzu, który zgłosił gotowość wstąpienia  
w szeregi tego związku w semestrze zimowym 1892/1893. W semestrze 
letnim 1893 r. prof. Killing przeprowadził się do Münster. Ponadto w se-
mestrze zimowym 1893/1894 zmarł prof. Bender. Szeregi członków hono-
rowych zasilili w semestrze zimowym 1894/1895: archiprezbiter Anton 
Matern oraz profesorowie Viktor Röhrich, ks. Augustyn Bludau i Johan-
nes Uebinger. Dwaj ostatni wkrótce opuścili Braniewo przenosząc się do 
Münster i Poznania. W semestrze letnim 1896 r. członkiem tej organizacji 
został subregens Seminarium Duchownego, prywatny docent ks. Joseph 
Kolberg. Stowarzyszenie zyskało na uznaniu, kiedy na jego czele stanął  
w semestrze zimowym 1896/1897 biskup warmiński Andrzej Thiel19. 

15 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 17;  
E. A. Sokołowska, Organizacje społeczne i kościelne na Warmii w latach 1848–1914, s. 90; M. Jod-
kowski, Stowarzyszenie świętych Bonifacego i Wojciecha w diecezji warmińskiej w XIX wieku,  
s. 112. 

16 M. Reichelt, Braunsberg, AB-C 1888, nr 10, szp. 322. 
17 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 18–19; 

zob. również A. Kopiczko, Duchowieństwo katolickie diecezji warmińskiej w latach 1821–1945,  
cz. 2, Słownik, Olsztyn 2003, s. 199; K. Krix, Braunsberg, AB-C 1889, nr 13, szp. 467. 

18 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 22; 
M. Reichelt, Braunsberg, AB-C 1888, nr 10, szp. 323. 

19 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 24; 
G. Grunau, Braunsberg, AB-C 1891, nr 16, szp. 606; B. Poschmann, Braunsberg, AB-C 1894,  
nr 22, szp. 841. 



335Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie w drugiej połowie XIX wieku

Studia Warmińskie 54 (2017)

Każdego neoprezbitera warmińskiego traktowano jako członka nad-
zwyczajnego Akademickiego Związku św. Bonifacego, o ile nie zadeklaro-
wał opuszczenia jego szeregów. Członkiem zwyczajnym mógł stać się 
każdy alumn Seminarium Duchownego w Braniewie. Jego przyjęcie na-
stępowało w czasie generalnego zebrania tej organizacji poprzez wpisa-
nie jego nazwiska do wykazu członków20. Do związku przystępowała na 
ogół większość nowo immatrykulowanych alumnów21.

Tabela 1
Liczba członków oraz skład zarządu Akademickiego Związku św. Bonifacego  

w Braniewie w latach 1887–1897

Semestr roku 
akademickiego

Liczba członków Imię i nazwisko

honorowych zwyczajnychnadzwyczajnych ogółem prezesa skarbnika

Zimowy 
1887/1888 – 29 – 29 Bernhard 

Oestreich 
Max 
Reichelt 

Letni 1888 10 29 – 39 Max 
Reichelt 

Albert 
Kraemer

Zimowy 
1888/1889 10 30 5 45 Albert 

Kraemer 
Kunibert 
Krix

Letni 1889 11 31 7 49 Kunibert
Krix

Julius 
Borzinski 

Zimowy 
1889/1890 11 37 10 58 Kunibert 

Krix
Julius 
Borzinski 

Letni 1890 11 42 13 66 Kunibert 
Krix

Anton 
Braun

Zimowy 
1890/1891 10 33 25 68 Anton 

Braun
Georg 
Grunau

Letni 1891 10 39 26 75 Anton 
Braun 

Georg 
Grunau

Zimowy 
1891/1892 10 39 31 80 Georg 

Grunau
Joseph 
Heinrich

Letni 1892 10 50 34 94 Georg 
Grunau 

Joseph 
Heinrich 

Zimowy 
1892/1893 11 40 51 102 Joseph 

Heinrich 
Hugo 
Reimann

Letni 1893 10 46 53 109 Joseph 
Heinrich

Hugo 
Reimann

Zimowy 
1893/1894 9 38 62 109 Joseph 

Heinrich
Bernhard 
Poschmann

20 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 23.
21 O wstąpieniu do opisywanego związku wszystkich nowych alumnów na początku seme-

stru zimowego 1889/1890 zob. A. Braun, Braunsberg, AB-C 1890, nr 15, szp. 569. 



336 Ks. Marek Jodkowski

Historia

Letni 1894 9 50 62 121 Joseph 
Heinrich

Bernhard 
Poschmann

Zimowy 
1894/1895 13 39 71 123 Bernhard 

Poschmann
Johannes 
Erdmann

Letni 1895 11 50 74 135 Bernhard 
Poschmann

Johannes 
Erdmann

Zimowy 
1895/1896 11 44 78 133 Johannes 

Erdmann
Alphons 
Buchholz

Letni 1896 12 69 82 163 Johannes 
Erdmann

Alphons 
Buchholz

Zimowy 
1896/1897 13 67 87 167 Johannes 

Erdmann

Paul 
Lunkwitz 
(sekretarz); 
Alphons 
Buchholz 
(skarbnik)

Letni 1897 13 73 98 184 Johannes 
Erdmann

Paul 
Lunkwitz 
(sekretarz); 
Alphons 
Buchholz 
(skarbnik)

Źródło: [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg. Ein 
Denkblatt zur zehnjährigen Stiftungsfeier, Braunsberg 1898, s. 40–41. 

Na podstawie zamieszczonych danych w powyższej tabeli można 
stwierdzić, że liczba członków Akademickiego Związku św. Bonifacego  
w Braniewie nieustannie wzrastała od 29 w semestrze zimowym 
1887/1888 do 184 w semestrze letnim 1897 r. Jeśli chodzi o poszczególne 
grupy członkowskie, podobną tendencję zaobserwowano wśród członków 
nadzwyczajnych, których w semestrze zimowym 1888/1889 było 5,  
a w semestrze letnim 1897 r. – aż 98. Niewielkie wahania liczebności 
stwierdzono wśród członków zwyczajnych. Najmniej osób deklarujących 
tego rodzaju uczestnictwo w opisywanej organizacji odnotowano w seme-
strze zimowym 1887/1888 i letnim 1888 r. (29 członków), natomiast naj-
więcej – w semestrze zimowym 1896/1897 (67) i letnim 1897 r. (73). Po 
semestrze letnim 1894 r., kiedy liczba ta osiągnęła 50, dwukrotnie zaob-
serwowano jej spadek: w semestrze zimowym 1894/1895 (do 39) i zimo-
wym 1895/1896 (do 44). W tym okresie przyjęto prawdopodobnie mniej 
osób do Seminarium Duchownego (a tym samym mniej alumnów zapisy-
wało się do związku) niż wynosiła liczba jego absolwentów. Członków 
honorowych było od 9 (w semestrze zimowym 1893/1894 i letnim 1894 r.) 
do 13 (w semestrach zimowych 1894/1895, 1896/1897 i letnim 1897 r.). 
W okresie stanowiącym przedmiot analiz powyższej tabeli funkcję preze-



337Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie w drugiej połowie XIX wieku

Studia Warmińskie 54 (2017)

sa najdłużej sprawował Johannes Erdmann (cztery semestry), a najkrócej 
– Bernhard Oestreich, Max Reichelt i Albert Kraemer (po jednym seme-
strze)22. Na tę funkcję najczęściej wybierano dotychczasowych skarbni-
ków związku. 

W semestrze zimowym 1897/1898 do związku należało 13 członków 
honorowych, 62 zwyczajnych i 110 nadzwyczajnych23. W semestrze let-
nim 1898 r. przynależność do tej organizacji deklarowało 13 członków 
honorowych, 77 zwyczajnych i 113 nadzwyczajnych24. Liczba członków  
w semestrze zimowym 1898/1899 wynosiła: honorowych – 13, zwyczaj-
nych – 62 i nadzwyczajnych – 11525. W semestrze letnim 1899 r. w sze-
regach związku odnotowano 14 członków honorowych, 80 – zwyczajnych 
i 110 nadzwyczajnych26. W semestrze zimowym 1899/1900 do organiza-
cji tej należało 14 członków honorowych, 60 zwyczajnych i 127 nadzwy-
czajnych27. 

W semestrze letnim 1890 r., kiedy kierownictwo związku przypadło 
Kunibertowi Krixowi i Antonowi Braunowi, ostatecznie uregulowano 
jego działalność. Od tej pory zaczęto prowadzić dokładną rachunkowość 
oraz protokoły28. Osobną funkcję sekretarza związku wprowadzono osta-
tecznie 28 listopada 1896 r.29  

Działalność 

Jednym z głównych obszarów działalności Akademickiego Związku 
św. Bonifacego w Braniewie było pozyskiwanie funduszy na ośrodki aka-
demickie, w których studiowała mniejszość katolicka, a także na placów-
ki duszpasterskie znajdujące się w diasporze diecezji warmińskiej. Zna-
czące sumy finansowe pochodziły ze składek członkowskich, co obrazuje 
poniższa tabela. 

22 Por. M. Jodkowski, Stowarzyszenie świętych Bonifacego i Wojciecha w diecezji warmiń-
skiej w XIX wieku, s. 112–113. 

23 Zob. Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine, AB-C 1898, nr 30, szp. 1065–1066.
24 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine, AB-C 1899, nr 31, szp. 1081–1082.
25 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine, AB-C 1899, nr 32, szp. 1105–1106. 
26 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine, AB-C 1900, nr 33, szp. 1169–1170. 
27 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine. Wintersemester 1899/1900, AB-C 1900, 

nr 34, szp. 1201–1202. 
28 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 25.
29 Ibidem, s. 31.



338 Ks. Marek Jodkowski

Historia

Tabela 2
Składki członkowskie Akademickiego Związku św. Bonifacego w Braniewie  

w latach 1887–1897 (w markach) 

Semestr akademicki Składki członków 
zwyczajnych

Składki członków 
nadzwyczajnych 

Składki członków 
honorowych Suma

Zimowy 1887/1888 23,89 – – 23,89
Letni 1888 ? – ? 133,34
Zimowy 1888/1889 24,80 – 59 83,80
Letni 1889 – – – –
Zimowy 1889/1890 – – – –
Letni 1890 49,29 14 80 143,29
Zimowy 1890/1891 47,19 25 32 104,19
Letni 1891 36,53 9 – 45,53
Zimowy 1891/1892 68 55 42 165
Letni 1892 74,08 27 48 149,08
Zimowy 1892/1893 78,53 79,15 59 216,68
Letni 1893 80,59 80,45 73 234,04
Zimowy 1893/1894 68,42 116 130 314,42
Letni 1894 76,81 125,95 238 440,76
Zimowy 1894/1895 58,86 100 259 417,86
Letni 1895 70,13 167 248 458,13
Zimowy 1895/1896 61,14 103 251 415,14
Letni 1896 106,79 188,10 358 652,89
Zimowy 1896/1897 104,84 104,05 244 452,89
Letni 1897 121,51 224,40 306 651,91

Źródło: [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg. Ein 
Denkblatt zur zehnjährigen Stiftungsfeier, Braunsberg 1898, s. 42.

Analiza powyższej tabeli, z uwagi na nieskrupulatną rachunkowość 
prowadzoną do semestru zimowego 1889/1890, ma jedynie charakter 
szacunkowy. Ogółem można stwierdzić, że ze składek członkowskich gro-
madzonych od semestru zimowego 1887/1888 do letniego 1897 zebrano 
5129,84 marki. Najwięcej w tym okresie wpłacili członkowie honorowi  
– aż 2427 marek, następnie nadzwyczajni – 1418,10, a najmniej – człon-
kowie zwyczajni (1151,40). 

Poza składkami członkowskimi Akademicki Związek św. Bonifacego 
w Braniewie starał się pozyskać wsparcie finansowe na swoje cele statu-
towe poprzez organizowanie wspólnych przedsięwzięć, najczęściej o cha-
rakterze rekreacyjnym.



339Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie w drugiej połowie XIX wieku

Studia Warmińskie 54 (2017)

Tabela 3
Nadzwyczajne przychody Akademickiego Związku św. Bonifacego w Braniewie 

w latach 1887–1897 (w markach)

Semestr 
akade- 
micki

Kara  
finan-
sowa

Krę- 
gielnia

Przedsta-
wienie 

teatralne

Koncert 
muzy- 
czny

Losowanie
Zysk 
z gry

w karty

Znaczki 
pocztowe

Pro- 
wizja 
ban- 
kowa

Piwo Różne Suma

Zimowy 
1887/ 1888 – – – – – – – – – 36,11 36,11

Letni 1888 3,10 6,28 6,50 6,50 7,89 1,50 – 4,55 – 3,34 39,66

Zimowy 
1888/ 1889 – – – – – – – – – 38,60 38,60

Letni 1889 – – – – – – – – – 130 130

Zimowy 
1889/ 1890 – – – – – – – – – 150 150

Letni 1890 2,65 11,55 1,79 5,30 – 4 – 4,30 20,96 16,20 66,75

Zimowy 
1890/ 1891 1,55 – – 2,06 15,50 – – 6,68 11,05 39,89 76,73

Letni 1891 – 6,50 – – – – – 4,50 5 20,26 36,26

Zimowy 
1891/ 1892 – – – – 14 – – 2,05 – 118,16 134,21

Letni 1892 – 27 – – 20 – – 3,80 – 62,24 113,04

Zimowy 
1892/ 1893 – – – – 22,50 2 – 1 – 63,67 89,17

Letni 1893 – 34,83 8,69 0,76 24 2,62 – 9,33 33,30 177,77 291,30

Zimowy
1893/ 1894 – – – – 19,40 – 1,80 25,66 – 51,28 98,14

Letni 1894 1,60 36 – – – – 5,24 4,27 39,56 49,35 136,02

Zimowy 
1894/ 1895 – – – – 13,80 1,65 9,15 1,50 – 9,76 35,86

Letni 1895 – 39 – – – – 7,10 13,25 56,25 2,17 117,77

Zimowy 
1895/ 1896 1,30 – – – 24,18 – 8,60 15,38 – 23,80 73,26

Letni 1896 3 50 – – 37,50 – 13,55 15 12,85 134,15 266,05

Zimowy 
1896/ 1897 3 – – – 102,37 4,25 16,69 49,77 – 1,03 177,11

Letni 1897 – 52,78 – – 64,40 5 15,90 38,27 32,80 64,48 273,63

Źródło: [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg. Ein 
Denkblatt zur zehnjährigen Stiftungsfeier, Braunsberg 1898, s. 43. 

Na podstawie powyższej tabeli można wyciągnąć wniosek, że naj-
większe sumy pieniężne osiągano w ramach inicjatywy, jaką było loso-
wanie książek i użytecznych drobnostek, które na ten cel kupowano bądź 
otrzymywano w darze. W latach 1887–1897 zebrano dzięki takim dona-
cjom 365,54 marek. Na drugim miejscu pod względem wysokości przy-



340 Ks. Marek Jodkowski

Historia

chodów pozaskładkowych uplasowało się opodatkowanie nietrafionych 
rzutów na kręgielni (263,94 marki w analizowanym okresie). Kolejne 
miejsce w tej klasyfikacji dotyczyło sprzedaży piwa w czasie wycieczek, 
niewielkich uroczystości, czy też okazyjnych spotkań studenckich (w su-
mie 211,77 marek). W początkowych latach funkcjonowania związku or-
ganizowano także przedstawienia teatralne, z których zysk zasilał jego 
kasę. Urządzano ponadto koncerty muzyczne, aby przy tej okazji kwesto-
wać na powyższy cel. Od semestru zimowego 1893/1894 posiłkowano się 
sprzedażą znaczków pocztowych, zresztą ku wygodzie alumnów. Zainte-
resowanie tą formą pomocy na rzecz związku było na tyle wysokie, że od 
semestru letniego 1896 r. erygowano trzy takie punkty sprzedaży. Od 
semestru zimowego 1896/1897 dysponowano także szapirografem, który 
zakupiono, aby ułatwić powielanie notatek oraz uporanie się z korespon-
dencją. W ciągu niespełna roku przyniósł on około 30 marek dochodu 
(zamieszczony w powyższej tabeli pod przychodami „różnymi”). Pod ko-
niec analizowanego okresu zaczęto pośredniczyć w sprzedaży alumnom 
papieru, atramentu, piór itd. (przychody „różne”)30. 

Warto wspomnieć jeszcze o karach finansowych, wyszczególnionych 
w powyższej tabeli. Dotyczyły one m.in. niestosownych żartów, absencji 
na wspólnych wycieczkach itp. Jeden z docentów uzgodnił ze swoimi słu-
chaczami, że spóźnienie na wykład skutkuje karą pieniężną, którą nale-
żało wpłacić do kasy Stowarzyszenia św. Bonifacego31. Również w statu-
tach związku zapisano, że każdy jego członek zwyczajny, który bez 
uzasadnionego usprawiedliwienia spóźniłby się na zebranie lub je za 
wcześnie opuścił, płaci karę 25 fenigów. Ten zaś, który nie przyszedłby 
na zebranie, stosownie do wcześniej podanych okoliczności, uiszcza  
50 fenigów kary32. Ogółem nadzwyczajne przychody Akademickiego 
Związku św. Bonifacego w Braniewie gromadzone od semestru zimowego 
1887/1888 do semestru letniego 1897 opiewały na 2379,67 marek, a łącz-
nie ze składkami członkowskimi – na 7509,51 marek33. 

W semestrze zimowym 1897/1898 związek zebrał 1442,95 marki,  
z czego na potrzeby diaspory katolickiej w diecezji warmińskiej przezna-
czono aż 974 marki. Wspomniany podział środków finansowych, sprzecz-
ny ze statutami tej organizacji, wynikał z przekazania jubileuszowej 
zbiórki o wartości 760 marek na potrzeby diaspory diecezji warmiń-
skiej34. W semestrze letnim 1898 r. zgromadzono 1117,93 marek35, zaś 

30 Ibidem, s. 33; zob. również K. Krix, Braunsberg, AB-C 1888, nr 11, szp. 417. 
31 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 32.
32 Ibidem, s. 39. 
33 Ibidem, s. 33–34.
34 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine, AB-C 1898, nr 30, szp. 1065–1066. 
35 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine, AB-C 1899, nr 31, szp. 1081–1082.



341Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie w drugiej połowie XIX wieku

Studia Warmińskie 54 (2017)

zimowym 1898/1899 – 987,43 marek36. W semestrze letnim 1899 r. przy-
chody związku opiewały na 1113,62 marek37, natomiast w zimowym 
1899/1900 – na 1088,08 marek38. 

Do wyjątkowych wydarzeń w historii Akademickiego Związku św. Bo- 
nifacego należało przystąpienie prawdopodobnie wszystkich jego człon-
ków zwyczajnych do Stowarzyszenia św. Karola Boromeusza (Bor-
romäusverein), co nastąpiło 26 października 1891 r. z inicjatywy sekre-
tarza związku Georga Grunaua. Warto w tym miejscu wspomnieć rów- 
nież o przyłączeniu 17 czerwca 1892 r. Warmińskiego Towarzystwa  
Pomocy Sierotom (Ermländischer Sammelverein für Waisenkinder), zwa-
nego również Towarzystwem Kwestarskim, do Stowarzyszenia św. Boni- 
facego. Towarzystwo Kwestarskie zostało założone w 1885 r. Wspierało 
ono katolickie wychowanie sierot poprzez materialną pomoc. W Semina-
rium Duchownym w Braniewie jego działalność stała się elementem for-
macji alumnów. Co miesiąc, w niedzielę, chodząc po pokojach seminaryj-
nych, zbierano na rzecz sierot znaczki pocztowe (krajowe i zagraniczne, 
ostemplowane oraz nieostemplowane), stare monety (nie gardzono rów-
nież współczesnymi), a także inne przydatne przedmioty. Przekazywano 
je następnie głównemu oddziałowi diecezjalnemu39. Należy skonstato-
wać, że działalność seminaryjna tych dwóch dodatkowych organizacji 
katolickich wygenerowała potrzebę podwyższenia osobistych składek 
członkowskich alumnów. Przynależność do Stowarzyszenia św. Karola 
Boromeusza umożliwiała im jednak pozyskanie książek o profilu nauko-
wym, zaś Warmińskie Towarzystwo Pomocy Sierotom dawało sposob-
ność przekazywania jałmużny w sposób całkowicie anonimowy40.

Wśród trudności związanych z funkcjonowaniem Akademickiego 
Związku św. Bonifacego w Braniewie wymieniano opieszałość w wypeł-
nianiu zobowiązań przez nadzwyczajnych członków tej organizacji. Doty-
czyło to głównie wpłat członkowskich, o czym informowano na początku 
lat dziewięćdziesiątych XIX w. Przypuszczano, że nie wynikało to z bra-
ku zainteresowania związkiem. Najprawdopodobniej o takich wpłatach 
jego członkowie zapominali41. W 1894 r. wskazano nawet, że 20 spośród 

36 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine, AB-C 1899, nr 32, szp. 1105–1106.
37 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine, AB-C 1900, nr 33, szp. 1169–1170.
38 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine. Wintersemester 1899/1900, AB-C 1900, 

nr 34, szp. 1201–1202.
39 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 26–27; 

H. Reimann, Braunsberg, AB-C 1892, nr 19, szp. 717; zob. także J. Heinrich, Braunsberg, AB-C 
1892, nr 18, szp. 678; E. A. Sokołowska, Organizacje społeczne i kościelne na Warmii w latach 
1848–1914, s. 91–93. 

40 [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg, s. 28–29. 
41 G. Grunau, Braunsberg, AB-C 1891, nr 17, szp. 645; H. Reimann, Braunsberg, AB-C 

1893, nr 20, szp. 765–766; [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu 
Braunsberg, s. 29.



342 Ks. Marek Jodkowski

Historia

53 nadzwyczajnych członków związku nie uiszczało tych opłat od dłuż-
szego czasu42. 

Beneficjenci 

Fundusze pieniężne gromadzone przez Akademicki Związek św. Bo-
nifacego w Braniewie przeznaczano na wsparcie duszpasterstwa przy 
ośrodkach akademickich, gdzie katolicy stanowili mniejszość, a także na 
diasporę diecezji warmińskiej. 

Tabela 4
Przeznaczenie składek finansowych Akademickiego Związku św. Bonifacego 

w Braniewie w latach 1887–1897

Semestr akademicki
Zgromadzona  

suma pieniężna 
(w markach)

Beneficjent 2/3 sumy 
pieniężnej związku 

przekazywanej  
do Zarządu 

Generalnego 
Stowarzyszenia  
św. Bonifacego

Beneficjent 1/3 sumy pieniężnej  
związku przeznaczonej na diasporę 

diecezji warmińskiej

placówka  
duszpasterska

wartość  
przekazanej  

donacji 
(w markach)

Zimowy 1887/1888 60 Halle – –
Letni 1888 173 Kilonia – –
Zimowy 1888/1889 122,40 Kilonia Święta Siekierka 40
Letni 1889 130 Kilonia Górowo Iławeckie 43
Zimowy 1889/1890 150 Kilonia Górowo Iławeckie 50
Letni 1890 210,04 Kilonia Górowo Iławeckie 70
Zimowy 1890/1891 180,92 Kilonia Górowo Iławeckie 60
Letni 1891 81,79 Kilonia Kętrzyn 27
Zimowy 1891/1892 299,21 Kilonia Kętrzyn 120
Letni 1892 262,12 Kilonia Ełk 87
Zimowy 1892/1893 305,85 Berlin Ełk 102
Letni 1893 525,34 Berlin Kętrzyn 175
Zimowy 1893/1894 412,56 Berlin Kętrzyn 137,50
Letni 1894 576,78 Berlin Kętrzyn 192
Zimowy 1894/1895 453,72 Berlin Gołdap 151
Letni 1895 602,90 Berlin Kobułty 200
Zimowy 1895/1896 488,40 Marburg i Getynga Kobułty 162

42 B. Poschmann, Braunsberg, AB-C 1894, nr 21, szp. 809–810. 



343Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie w drugiej połowie XIX wieku

Studia Warmińskie 54 (2017)

Letni 1896 918,94 Marburg i Getynga

a) Kętrzyn
b) Ełk
c) Iławka Pruska
d) Szczytno

a) 100
b) 100
c) 60
d) 58

Zimowy 1896/1897 630 Marburg i Getynga
Pangritz-Kolonie
(późniejsza dzielnica 
Elbląga)

210

Letni 1897 925,54 Marburg i Getynga Mrągowo 300
Źródło: [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg. Ein 
Denkblatt zur zehnjährigen Stiftungsfeier, Braunsberg 1898, s. 40–41. 

W czasie dwóch pierwszych semestrów funkcjonowania Akademickie-
go Związku św. Bonifacego w Braniewie zgromadzone fundusze (składki 
członkowskie oraz przychody nadzwyczajne) przeznaczano w całości na 
ośrodki uniwersyteckie wskazane przez Stowarzyszenie św. Bonifacego. 
Na zjeździe generalnym tej organizacji we Freiburgu w semestrze letnim 
1888 r. postanowiono, że 1/3 zebranych środków finansowych pozostanie 
w dyspozycji lokalnych związków. Od tego czasu braniewski związek 
wpłacał tę część na placówki duszpasterskie diecezji warmińskiej, znaj-
dujące się na obszarze diaspory43. Ogółem można stwierdzić, że suma 
składek członkowskich oraz przychodów nadzwyczajnych związku była 
najmniejsza w pierwszym semestrze jego funkcjonowania (jedynie 60 ma-
rek). Poniżej stu marek zebrano jeszcze w semestrze letnim 1891 r. (81,79 
marek). Najwięcej zgromadzono w semestrach letnich 1896 r. (918,94 
marek) i 1897 r. (925,54 marek).

Z powyższej tabeli wynika ponadto, że w początkowym semestrze 
funkcjonowania Akademickiego Związku św. Bonifacego w Braniewie 
dotowano duszpasterstwo akademickie w Halle. Następnie przez dzie-
więć semestrów pomagano ośrodkowi akademickiemu w Kilonii. Warto 
wspomnieć, że z przeznaczonych na Kilonię funduszy budowano kościół 
w tym mieście dedykowany św. Mikołajowi44.

W trakcie zgromadzenia generalnego Akademickich Związków św. Bo- 
nifacego, odbywającego się 30 sierpnia 1892 r. w Moguncji, debatowano  
o dalszym przeznaczeniu ich przychodów. Budowa kościoła w Kilonii wy-
generowała 70 tys. marek długu. Postulowano zatem dalsze finansowa-
nie tej inwestycji, które trwałoby jeszcze przez dwa lata. Poza tym zgła-
szano potrzebę pomocy materialnej społecznościom akademickim w Ber- 
linie i Marburgu. Podkreślano przy tym, że w stolicy Niemiec brakuje 

43 Por. [J. Keuchel], Die Geschichte des Akademischen Bonifatius-Vereines zu Braunsberg,  
s. 32; zob. także P. Romahn, Die Diaspora der Diözese Ermland, s. 110–111; E. A. Sokołowska, 
Organizacje społeczne i kościelne na Warmii w latach 1848–1914, s. 90.

44 J. Plagge, Der Kirchenbau in Kiel, AB-C 1891, nr 17, szp. 627.



344 Ks. Marek Jodkowski

Historia

scentralizowanego duszpasterstwa obejmującego opieką katolickich stu-
dentów, a także przeznaczonej dla nich świątyni. Większością głosów  
(8 do 4) zadecydowano ostatecznie, że 2/3 funduszy gromadzonych przez 
wspomniane związki zostanie spożytkowane na ośrodek duszpasterstwa 
akademickiego w Berlinie45.

Zgromadzenie generalne Akademickich Związków św. Bonifacego, 
obradujące 26–27 sierpnia 1895 r. w Monachium, uchwaliło kompromi-
sowe postanowienie dotyczące wsparcia finansowego przeznaczonego na 
katolickie duszpasterstwo w ośrodkach akademickich w Getyndze i Mar-
burgu. Każdy z tych ośrodków miał otrzymywać zapomogę związku przez 
trzy semestry. Ostatecznie uzgodniono, że przez trzy lata donacje seme-
stralne będą równo dzielone pomiędzy beneficjentów. Warto wspomnieć, 
że odrzucono wówczas postulat komitetu berlińskiego, aby finansować 
tamtejszy kościół pw. św. Sebastiana46. 22 sierpnia 1898 r. zgromadzenie 
generalne opisywanej organizacji obradowało w Krefeld. Postanowiono, 
że przez trzy kolejne lata zebrane przez nią fundusze zasilą katolickie 
duszpasterstwo akademickie w Giessen47. 

Beneficjentami jednorazowej zapomogi związku na obszarze diaspory 
diecezji warmińskiej od semestru zimowego 1887/1888 do letniego 1897 
r. były placówki duszpasterskie w Świętej Siekierce, Gołdapi, Iławce 
Pruskiej, Szczytnie, Pangritz-Colonie i Mrągowie. Sześciokrotną pomoc 
otrzymała wspólnota katolicka w Kętrzynie. Najmniejszą kwotę w tym 
okresie wpłacono jednorazowo na rzecz Kętrzyna (27 marek w semestrze 
letnim 1891 r.), a największą – na rzecz Mrągowa (300 marek w seme-
strze letnim 1897 r.)48. 

W semestrze letnim 1899 r. Akademicki Związek św. Bonifacego  
w Braniewie przekazał 360 marek na placówki duszpasterskie w Ełku  
i Szczytnie49. Dofinansowanie opisywanego związku w semestrze zimo-
wym 1898/1899 otrzymało Szczytno i Mrągowo (łącznie 320 marek)50. 
Beneficjentami tej organizacji w semestrze letnim 1899 r. były placówki 
duszpasterskie w Kobułtach, Szczytnie i Cyntach (przekazano łącznie 

45 Protokoll der General-Versammlung der Akad. Bonifatius-Vereine zu Mainz, AB-C 1892, 
nr 19, szp. 705–707; zob. także M. Jodkowski, Stowarzyszenie świętych Bonifacego i Wojciecha  
w diecezji warmińskiej w XIX wieku, s. 113. 

46 Protokoll der General-Versammlung der Akad. St. Bonifatius-Vereine zu München, am  
26. u. 27. August 1895, AB-C 1896, nr 25, szp. 948–950. 

47 Protokoll der Generalversammlung der Akademischen St. Bonifatius-Vereine zu Krefeld 
am 22. August 1898, AB-C 1899, nr 31, szp. 1079–1080. 

48 Por. M. Jodkowski, Stowarzyszenie świętych Bonifacego i Wojciecha w diecezji warmiń-
skiej w XIX wieku, s. 113. 

49 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine, AB-C 1899, nr 31, szp. 1081–1082.
50 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine, AB-C 1899, nr 32, szp. 1105–1106.



345Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie w drugiej połowie XIX wieku

Studia Warmińskie 54 (2017)

360 marek)51, zaś w semestrze zimowym 1899/1900 – placówki w Kę-
trzynie i Wystruci (łącznie 340 marek)52.

Jubileusz dziesięciolecia działalności związku 

Szczególną rangę nadano obchodom jubileuszu dziesięciolecia dzia-
łalności Akademickiego Związku św. Bonifacego w Braniewie, które od-
były się prawdopodobnie jesienią 1897 r. (niestety, nie podano ich daty 
dziennej). Rozpoczęto je Mszą św. wraz z Te Deum i błogosławieństwem 
Najświętszym Sakramentem w kaplicy seminaryjnej. Na uroczystość, 
którą zorganizowano w domu wspólnot katolickich (Vereinhaus), przybyli 
członkowie zwyczajni związku, kilku nadzwyczajnych z okolicy, wszyscy 
członkowie honorowi oraz zaproszeni dostojnicy katoliccy z Braniewa. Za-
inaugurowano ją uwerturą opus 42 Alberta Leutnera na wiolonczelę, 
skrzypce i fortepian (na cztery ręce). Prezes związku Paul Lunkwitz po-
witał gości i odczytał list gratulacyjny przesłany przez biskupa warmiń-
skiego. Ordynariusz zachwalał w nim gorliwość członków tej organizacji, 
życzył dalszych sukcesów oraz udzielał swojego pasterskiego błogosła-
wieństwa. Następnie wystawiono na scenie słynne dzieło G. H. Petrinu-
sa (czyli Gustava Petera Haxa) i Antonie Jüngst pt. Der Erdenpilger und 
sein Schutzengel oder Der Herr führt die Seinen. Jego treść odnosiła się 
do wiecznie trwającej walki pomiędzy dobrem i złem, pokus świata oraz 
diabła, a także do troskliwej opieki anioła stróża. Widownia mogła podzi-
wiać „żywe obrazy” i okazałe kostiumy. Śpiewy wykonywane przez chór 
seminaryjny, przy akompaniamencie fisharmonii, nadawały przedsta-
wieniu powagi. Jego część muzyczną przygotowano pod kierunkiem bra-
niewskiego organisty parafialnego Odemara Sokolowskiego. W trzecim 
akcie dał on popis wirtuozerii, prezentując jeden z nokturnów Fryderyka 
Chopina na wiolonczelę (z towarzyszeniem fortepianu)53. 

Kolejnej części uroczystości przewodził ks. proboszcz Karl Georg 
Mundkowski z Młynar, uważany za jednego ze współzałożycieli Akade-
mickiego Związku św. Bonifacego w Braniewie. Informacje o stanie tej 
organizacji zaprezentował subdiakon Walentin Werner. Za okraszone hu-
morem sprawozdanie, a także za zorganizowanie tej uroczystości podzię-
kował w imieniu gości rektor Liceum Hosianum Wilhelm Weissbrodt. Na 

51 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine, AB-C 1900, nr 33, szp. 1169–1170.
52 Statistik der Akademischen Bonifatius-Vereine. Wintersemester 1899/1900, AB-C 1900, 

nr 34, szp. 1201–1202.
53 J. Keuchel, Bericht über das 10jährige Stiftungsfest des Vereins Braunsberg, AB-C 1898, 

nr 30, szp. 1057–1058. 



346 Ks. Marek Jodkowski

Historia

zakończenie ks. Mundkowski wspomniał o ks. Bernhardzie Oestreichu,  
a także skierował pod adresem związku życzenia dalszego wzrostu54. 

Zakończenie 

Przynależność do Akademickiego Związku św. Bonifacego w Branie-
wie niechybnie odcisnęła swoje piętno na warmińskich studentach  
w drugiej połowie XIX w. Działalność w ramach tej organizacji uwrażli-
wiała jej członków na potrzeby katolików żyjących w diasporze. Znako-
mita większość braniewskich absolwentów po święceniach kapłańskich 
nie rezygnowała z członkostwa w tym związku. Doświadczenie wyniesio-
ne z Seminarium Duchownego, poparte przykładem zaangażowania na-
uczycieli akademickich na rzecz ruchu bonifacjańskiego, przekładało się 
następnie na ścisłą współpracę duchowieństwa diecezji warmińskiej ze 
Stowarzyszeniem św. Bonifacego i Wojciecha, które wspierało placówki 
duszpasterskie w diasporze. Uczestnictwo w opisywanym związku kore-
lowało z pewnością z formacją seminaryjną, która przygotowywała przy-
szłych duszpasterzy do posługi w tego rodzaju parafiach, kuracjach  
i stacjach misyjnych. 

AKADEMICKI ZWIĄZEK ŚW. BONIFACEGO W BRANIEWIE  
W DRUGIEJ POŁOWIE XIX WIEKU

Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie (Akademischer Bonifatiusvere-
in) erygowano 25 października 1887 r. z inicjatywy Bernharda Oestreicha. Wstąpiło 
wówczas do niego 28 kleryków Seminarium Duchownego w Braniewie. Celem działa-
nia tej organizacji było zadośćuczynienie duchowym i materialnym potrzebom katoli-
ków żyjących w diasporze. Protektorat nad tym związkiem objął od semestru zimowe-
go 1887/1888 ks. prof. Franz Dittrich. Członkami honorowymi tej organizacji byli 
przeważnie wykładowcy Liceum Hosianum oraz animatorzy Seminarium Duchowne-
go. Członkiem zwyczajnym mógł stać się każdy kleryk tego seminarium, natomiast 
nadzwyczajnym – jego absolwent. Fundusze na cele statutowe związku pozyskiwano 
ze składek członkowskich oraz z przychodów nadzwyczajnych (sprzedaż znaczków 
pocztowych, piwa, donacje za przedstawienia teatralne, koncerty muzyczne itp.). Dzię-
ki nim wspierano ośrodki akademickie w Halle, Kilonii, Berlinie itd. W 1888 r. posta-
nowiono, że 1/3 zebranych środków finansowych tego braniewskiego związku zostanie 
przekazana na placówki duszpasterskie diecezji warmińskiej. Odtąd jego beneficjenta-
mi była m.in. Święta Siekierka, Górowo Iławeckie, Kętrzyn, Ełk i Gołdap. 

54 Ibidem, szp. 1058. 

(STRESZCZENIE)



347Akademicki Związek św. Bonifacego w Braniewie w drugiej połowie XIX wieku

Studia Warmińskie 54 (2017)

THE ACADEMIC BONIFACE ASSOCIATION IN BRANIEWO  
IN THE SECOND HALF OF THE 19TH CENTURY

The Academic Boniface Association in Braniewo (Akademischer Bonifatiusverein) 
was founded on 25 October 1887 on the initiative of Bernhard Oestreich. At that time, 
28 students of the Seminary in Braniewo joined it. The purpose of the organization 
was to fulfil the spiritual and financial needs of Catholics living in diaspora. Rev. Prof. 
Franz Dittrich became a protector of the association, starting from the winter term of 
1887–1888. The lecturers of the Lyceum Hosianum and animators of the Seminary 
were usually honorary members of the organization. Any student of the Seminary 
could be an ordinary member, and any graduate could be an extraordinary member. 
The funds for the statutory objectives of the association were obtained by collecting 
membership fees as well as from extraordinary revenues (selling stamps and beer, do-
nations for theatre performances, concerts etc.). Thanks to them, academic centres in 
Halle, Kiel, Berlin etc. were supported. In 1888 it was decided that one third of the 
collected financial resources of the Braniewo association would be transferred to the 
pastoral institutions of the Bishopric of Warmia. Since then, Święta Siekierka, Górowo 
Iławeckie, Kętrzyn, Ełk and Gołdap have been among its beneficiaries.

(SUMMARY)





HISTORIA

Anna N. Goroholinskaya
Wydział Humanistyczny
Odeski Państwowy Uniwersytet Politechniczny

Наброски к классификации изображения коней  
в восточно-европейской традиции иконописания

 
Słowa kluczowe:  ikony, klasyfikacja, semantyka, koń, mentalności, ortodoksyjna religia.

Keywords: 	 icon, classification, semantics, horse, mentality, orthodox religion.

Вопросы касающиеся проблематики иконографии, трактовки изо-
бражения того или иного её элемента, возможности говорить в целом 
о семантическом дуализме изображения, остро встают перед исследо-
вателем нашего времени. Отдельным вопросом является возмож-
ность структурного анализа отдельных элементов иконографических 
изображений, ведь целое рождается из частного, даже если «это це-
лое» имеет свою собственную семантическую трактовку, оно состоит 
из элементов, отражающих «тяготение» к первообразу. Важным эле-
ментом данной системы являются изображения коней в восточноев-
ропейской традиции написания. Существует мнение, что животные 
изображаются с орнаментальной целью, не имея не только сакраль-
ного смысла, но лишь заполняя собою пустоты в художественном про-
странстве1. Следует отметить, что подобное высказывание может от-
носиться лишь к не иконологичным изображениям, так как они 
представляют собой последовательно продуманную целостную систе-
му, которую нельзя рассматривать без контекста всего содержимого, 
вычленяя лишь части целого2.

Adres/Adresse: Anna N. Goroholinskaya, Katedra Kulturoznawstwa i Sztuki, Odeski Państwo- 
wy Uniwersytet Politechniczny (Одесский национальный политехнический университет),  
al. Szewczenki 1 (проспект Шевченко 1), Odessa (г. Одесса), Ukraina (Украина), 65044, 
gor7anna@gmail.com.

1 Толстой И. и Кондаков Н. Русские древности: Владимира, Новгорода, Пскова, СПб. 
1899, №6. с. 29.

2 Б.А. Успенский, Семиотика искусства, http://nesusvet.narod.ru/ico/gloss/g_index.html 
(30.10.2015). 

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



350 Anna N. Goroholinskaya

Historia

Интересен тот факт, что большинство иконографических сюжетов 
первоначально не имели в своей композиции лошадей. Приобретая 
этот элемент со временем. Подобные закономерности имеют место не 
только в данном виде искусства3. Чем обусловлены такие измене-
ния4? По каким критериям можно классифицировать иконы, на ко-
торых написан конь? Можно ли ответить на эти вопросы говоря лишь 
о коне, как о средстве передвижения прошлых веков? Не будет ли  
в таком случае слишком велико влияние редукционизма? Ведь  
в таком случае неизбежна скользкая тенденция в сторону непреклон-
ного эвгемеризма. Это неизбежно соблазнительное объяснение имп-
лицитно отображённых процессов, нельзя отбрасывать полностью, 
так же как невозможно говорить о том, что Луна освещает Землю 
своим светом ночью5.

Конь появляется в иконописи, как продолжение мотива основно-
го иконографического сюжета. Будь то какой-либо святой, поклоне-
ние волхвов, изображение войска небесного, изначально был изобра-
жен без коня. Можно привести в пример, иконы «Чудо Георгия  
о змие», как отдельный иконографический сюжет, но всё же он отра-
жает культурные коннотации имеющие непосредственное отношение 
именно к святому, а не как отдельный элемент художественной куль-
туры. В литературной традиции ортодоксальной церкви, или народ-
ном отражении восприятия святого, например, обращаясь всё к тому 
же сюжету Георгия Победоносца, он восседает на коне6. В художе-

3 Э. Панофский «Этюды по иконографии», говорит о том, что в изображениях Амура со 
временем к ХIV в. появляется лошадь, стоя верхом на которой Амур ранит человеческие 
сердца. Со временем же, данный элемент был утрачен, и Амур снова уже изображался без 
коня. Изображения Купидона претерпели ряд изменений, но в данном случае представляется 
интересным момент с целесообразностью появления коня на подобных изображениях. Можно 
заметить, что на этот исторический период выпадает движение масс с азиатской части 
Евразии. Там берет своё начало чума или «чёрная смерть», и именно там имеет место быть 
особенное отношение к лошадям, т.к. они являли собой основу хозяйственной жизни людей 
указанного региона. Взять к примеру монголо-татар: десятину коней на покорённых землях 
они брали не только в количественном соотношении, но и указывали необходимость 
отдавать десятину в цветовом эквиваленте. Взаимодействие основывалось на принципе 
противопоставления свой – чужой, по отношению к новоприбывшим элементам. Но не 
исключено, что бессознательно некоторые элементы из одной культуры были восприняты 
другой, следуя не только инверсии восприятии, но и отражая житейские коннотации. 
Именно эти процессы отражены в появлении или исчезновении коня на изображениях.

4 Целесообразно использовать предлог «в», а не «на», имея дело с иконографическими 
изображениями, т.к. речь идёт о месте элемента в семантической системе иконографии 
отдельных сюжетов, а не положении на холсте. Хотя, последнее имеет важное значение, 
отражая латентный смысл сакрального искусства.  

5 Луна лишь отражает солнечный свет.
6 Житие Святого Великомученника Георгия Победоносца,http://www.toleration.ru/

article/georg/ (30.10.2015); Чудо со змеем, бывшее со святым великомученником Георгием, 
http://nesusvet.narod.ru/ico/books (30.10.2015); Г. Булашев, Український народ у своїх 



351Наброски к классификации изображения коней в восточно-европейской традиции...

Studia Warmińskie 54 (2017)

ственной же традиции он приобретает коня со временем, и может его 
терять или снова обретать. Имеет ли в данном случае место психо-
культурный механизм, непосредственно отражающий насущные по-
требности людей для которых писались иконы? Необходимо теперь 
отметить хронологические рамки исследуемых изображений это XII 
– XVIII в. К XII в. уже появляются изображения первых русских 
святых Бориса и Глеба (канонизированы они ещё в XI в.) вначале без 
коней. Можно, конечно, говорить о позднеантичных и византийских 
тенденциях в иконографии данных святых, но почему кони появля-
ются лишь в XIV – XV в.? Возможно, из-за внешнего фактора отра-
жая коннотации в самом древнерусском обществе, всколыхнутые 
монголами, что пришли ещё в XIII в.7. Или же тут дело в том, что 
святые были признаны святыми византийской церковью несколько 
позднее славянского признания? Но временной отрезок канонизации 
Византийской церковью святых Бориса и Глеба окончательно уста-
новлен к XII в.8, поэтому здесь не отражена позднеантичная тради-
ция. Подобные аналогии можно увидеть в иконографии Святого Ге-
оргия XVI в., когда на просторах южных степей заняли своё место 
казаки, которые оседлали степных коней9. Появление коня вероят-
нее всего отражает присутствие внешнего фактора на развитие куль-
туры (будь то имплицитно выраженные культурные связи или необ-
ходимость приспособления к условиям географической среды, либо 
изменение её особенностей согласно своим потребностям).

Существует обширный блок икон восточно-европейской традиции 
написания, на которых можно увидеть коня. Изначально необходимо 
поделить его на две группы. Первая из которых будет включать  
в себя иконографические изображения коня, выступающего в единой 
семантической системе с всадником, а вторая - те иконы, где конь 
выступает отдельным объектом на иконической действительности. 

легендах, релігійних поглядах та віруваннях, Киев 1993, с. 414; Я.Д. Верховец, Подробное 
описание жизни, страдания и чудес св. Георгия, СПб.1893; Г.В. Вилинбахов, Образ святого 
Георгия в России, http://www.dragons-nest.ru/def/st_george.php (30.10.2015); В. Войтович, 
Украинская мифология, Киев 2002, с. 664; М. Дикарів, Чорноморська народні казки 
і анекдоти, http://litopys.org.ua/rizne/etno03.html (30.10.2015).

7 Параллели между данными изображениями и изображениями Амура на коне, 
которые появляются в ХIV в. не случайны. Исторические обстоятельства меняют ментальную 
картину восприятия мира людей прошлых веков, и связано это с внешним фактором. 
Понадобилось одно столетие для распространения эксплицитно выраженных коннотаций из 
одной культуры в другую.

8 А.Ужанков, Святые страстотерпцы Борис и Глеб:  к истории канонизации  
и написания житий, http://www.pravoslavie.ru/archiv/borisgleb.html (30.10.2015).

9 В. Смолий, Украинское государство второй половины XVII–XVIII вв.: политика, 
общество, культура, Киев 2014, с. 39.



352 Anna N. Goroholinskaya

Historia

Эти два вида единого блока религиозного искусства представляют 
собой принципиально разные группы по сущности своего значения. 
Первые из них – единая система, контекстуально слитая с всадни-
ком. К ним можно отнести такие иконографические изображения 
как: «Чудо Георгия о змие», архангела Михаила, частично блок 
«Чудо о Флоре и Лавре», первых древнерусских святых Бориса и Гле-
ба, частично иконография Куликовской битвы, Дмитрий Солунский, 
Рождество Иисуса Христа (где волхвы изображены на лошадях) и т.д. 
Другие же изображены как «животные»10 (иллюстрируя представите-
лей земного или не земного мира). К ним относятся большинство 
изображений «Чудо о Флоре и Лавре», святого Артемия Веркольского 
(отражающий момент его смерти), некоторые иконы «Единородный 
сыне» и святого Трифона. Подробнее можно остановиться на изображе-
ниях «Флор, Лавр, Власий и Модест» XV в., «Чудо о Флоре и Лавре» 
XVI в. Флор и Лавр считаются покровителями коней в древней Руси. 
Согласно устному преданию, когда были получены мощи святых му-
чеников прекратился падёж скота, а в древних иконописных подлин-
никах Руси идёт речь о том, что Флор и Лавр должны быть написаны 
с конями11. Так же существует легенда, согласно которой святые по-
могли пастуху найти лошадей, коих он потерял12. Они сохранили  
в себе сочетание иконописного канона и «сказочного стиля»13, отра-
жая таким образом латентность связей различных семантических 
систем культуры, сложившейся на основе ортодоксальной религии  
и народного прагматизма. Существует несколько видов изображений 
святых с конями: на одном из них кони и святые могут находиться  
в одной иконографической плоскости, а на других в разных. Количе-
ство лошадей боле-менее стабильно 10–13 особей, большинство из 
них без всадника или даже без седла. Кроме святых Флора и Лавра 
на иконах изображены всадники – это мученики Спевсипп, Мелев-
сипп и Елевсипп. Имена их имеют особую семантическую трактовку, 
а сами они выступают в роли погонщиков14. Спевсипп трактуется 
как «ускоряющий бег коня», Елевсипп – «гонящий коня», Мелевсипп 

10 Можно было бы точнее определить их как «животных в самих себе», полярно 
переиграв понятие, введённое И. Кантом, бытовавшее в большинстве переводов его работ до 
XX века о «вещи в себе», со временем заменённое в переводах на «вещь сама по себе».  
В данном случае идёт речь о коне, как о представителе фауны земного или трансцендентального 
мира, в той его форме.

11 Житие святых мучеников Флора и Лавра, http://www.floralavra.ru/gitiefl.html (30.10.2015). 
12 Чудо о Флоре и Лавре, http://www.floralavra.ru/chudo.html (30.10.2015).
13 Ibidem.
14 Хотя место коней с всадниками в другом структурном подблоке, в данном случае 

целесообразно сказать несколько слов о них.



353Наброски к классификации изображения коней в восточно-европейской традиции...

Studia Warmińskie 54 (2017)

– «ухаживающий за конем»15. На иконах, где сюжетная линия разде-
лена на ярусы, на нижнем из них могут присутствовать святые Спи-
ридон (или Модест) и Власий. Эти святые считаются покровителями 
домашнего скота. Цветовая вариативность коней имеет своей нижней 
границей черный цвет, а верхней – белый; таким образом отражена 
многогранность природы животного16. Большинство принадлежит ко-
ням белого цвета, демонстрируя сакральную трансцендентальность 
иконографической реальности. При жизни святой Флор и Лавр не 
имели прямого отношения к лошадям, соответственно в восточноев-
ропейской иконописной традиции косвенно подчеркивается «потусто-
ронность» покровительства коням этими святыми. Рассматривая сю-
жетный блок святых мучеников Флора и Лавра, сразу бросается  
в глаза всеобщее движение к центральному образу – архангелу Ми-
хаилу17, который находится между святыми; иллюстрируется собор-
ность иконографического изображения характерная для восточноев-
ропейской традиции18. Конь выступает представителем иконической 
природы этого мира, хотя для реализации подобного воплощения  
в нём соединена ортодоксальная19 и народная20 символика.

Далее необходимо разделить первый блок изображений на струк-
турные подблоки (интересно отметить, что иконографические изобра-
жения, относящиеся к одним подблокам в рамках общего сюжета, 
могут иметь определённые преобразования в зависимости от места 
распространения икон21). Один из которых будет отражать действие 
в виде путешествия главного объекта на иконе, а второй – борьбу 
главного образа с врагом. Соответственно, конь в первом случае несёт 
«всадника в движении»22, а во втором принадлежит «борющемуся/по-

15 Ibidem.
16 Белые кони по своей природе более редки в повседневной жизни и дают более слабое 

потомство, если вообще дают. Чаще всего их использовали в ритуальных или обрядовых 
действах.

17 Именно он, согласно народной традиции, научил святых обращаться с лошадьми.
18 Само распространение иконографического сюжета характерно больше для Восточной 

Европы, т.к. большинство поверий и легенд, связанных с этими святыми в контексте 
покровительства лошадям, происходят на этих территориях.

19 Конь может выступать символом христианской веры. Подробнее см. Беседа трех 
святителей  апокриф, http://www.royallib.ru (30.10.2015).

20 Речь идёт об обереговой функции коня и отношению к потустороннему миру.
21 Ярким примером подобных метаморфоз могут служить иконописные изображения 

святого Георгия, где может варьироваться цвета коня либо поворот головы животного. 
Подробнее можно ознакомиться с особенностями написания коня на иконах Георгия 
Победоносца в статье Горохолинская А. Н., К вопросу о семантике коня на иконах Георгия 
Победоносца, http://www.apfs.in.ua/v10_2016/11.pdf (30.10.2015).

22 Могут проявляться трансцендентальные семантические коннотации, отпечатанные на 
иконографическом объекте. Отражая латентные связи ортодоксальной религии и народных 
суеверий.



354 Anna N. Goroholinskaya

Historia

беждающему/побеждённому всаднику»23. К первым относятся иконо-
графические сюжеты святых Бориса и Глеба, святых Флора и Лавра 
(седоки-погонщики), иконы Рождества Иисуса Христа (где волхвы на 
заднем фоне спешат поклониться великому Царю). Деление блока 
может продолжаться на главных (находящихся на первом плане)  
и второстепенных (написанных на заднем плане иконографического 
изображения). К первым относятся иконы «Бориса и Глеба на лоша-
дях», а ко вторым «Поклон волхвов» и «Рождество Христово».

Общим для всех подблоков является деление на подгруппы в за-
висимости от самой природы коня. Конь может изображаться как 
земной или представлять собой коня небесного (трансцендентально-
го). Чаще всего данная градация наиболее ярко выражена в цвето-
вой гамме животного24.

Для данной структурной единицы иконографического блока харак-
терно наличие двух цветов на иконах Бориса и Глеба25; и трёх (хотя 
существуют вариации с тремя цветами коней белого/серого цвета, но 
ярко выделяющегося на заднем фоне) для иконографии Рождества. 
Определяя цвет как маркер26 иконографического изображения, важно 
выделить основные семантические направленности цветовой вариатив-
ности икон. Для иконографии Бориса и Глеба, является естественным 
использование темного (черного/коричневого) и красного цвета в пали-
тре, т.к. они являются первыми святыми, которые стали канонизиро-
ванными на Руси, войдя в историю ортодоксальной религии как муче-
ники. Красный цвет является наиболее стабильным в использовании 
иконописцами для данного сюжета. Для максимально объективного 
определения семантической нагрузки красного цвета в иконописи Бо-
риса и Глеба, необходимо обратится к его народному и ортодоксально-
му содержанию, т.к. христианская религия достаточно часто в элемен-
тах культуры заимствовала знаковые системы понятные рядовому 
неофиту в целях оптимизации восприятия строгой догмы. К примеру, 
понятие «креститься», осенять себя крестным знамением. У языческих 
славян не было такого понятия до принятия христианства в том семан-
тическом ключе, в котором его использует ортодоксальная церковь. По-
явилось оно благодаря чаяниям братьев Кирилла и Мефодия27, уви-

23 Эксплицитно проявляются семантические свойства «проводника» потустороннего 
мира ведущие свои корни из истоков народного мировоззрения.

24 Если не брать в расчет сюжетную специфику.
25 Существуют вариации цветовой гаммы коней Бориса и Глеба. Они могут быть 

горчичными либо коричневыми. Но наиболее часто встречается красный и чёрный цвет.
26 М.В. Алпатов, Краски древнерусской иконописи, Москва 1974, с. 6.
27 Ю. Лошиц, Кирилл и Мефодий, https://vk.com/doc-62908128_301936927?hash=212be28

73c42448158&dl=a7c8b5dff8a43faeb9 (30.10.2015).



355Наброски к классификации изображения коней в восточно-европейской традиции...

Studia Warmińskie 54 (2017)

девшим, что действие «выкресать огонь», превращая «не живое  
в живое состояние» – прямо отражает путь перехода в христианство 
из языческой веры. Семантическое содержание красного цвета имеет 
ряд вариаций такие как: обереговые/защитные функции (часто хто-
нического происхождения28, может отражать семантические коннота-
ции жизни или чувственности29, имеет прямое отношение к символи-
ке плодородия и здоровья30, может напрямую соотноситься с силой31 
– приведённые выше значения относятся к сфере народного мировоз-
зрения. Далее необходимо привести некоторые семантические нагруз-
ки, которыми оперирует ортодоксальная религия: страдание, борьба, 
победа32; Божественная энергия, мученическая смерть33; пламен-
ность34; Божественная любовь35. Красный цвет коня Глеба символи-
зирует связь с потусторонним миром, любовь – максимально прибли-
женную к Божественной. Святой Глеб смиренно принял свою смерть, 
не сопротивляясь36. На память приходит множество аналогичных 
сюжетов, взять, к примеру, хотя бы поведение двух братьях в «Речах 
Атли», поведение Гуннар и Хёгни37, походит на действия Бориса  
и Глеба, но, если рассматривать конечный итог, к которому они при-
ходят – всё выходит в корне наоборот. Первые – для того что бы при-
йти к наивысшей точке своей жизни посредством смерти. Борис  
и Глеб погибают добровольно, особо отмечается их нежелание вое-
вать, тем самым демонстрируя высшую степень христианского смире-
ния. Конечно, кто-то может увидеть здесь политические мотивы для 
тогдашней обстановки Руси, желание подчеркнуть неприятие вражды 
брата на брата правящим князем этого периода. Но это не умаляет 
отражение дуалистических психокультурных коннотаций в иконопи-
си Святых Бориса и Глеба. Конь, если обратиться к его ментальным 
коннотациям в восточноевропейской культурной традиции, выступает 
трансцендентальным маркёром жизненного пути братьев.

28 Н.И. Толстой, Славянские древности, Москва  1999, с. 67.
29 И. Панкеев, Тайны русских суеверий, //http://photo.pagan.ruphoto.pagan.ru/ch/

chetwerg8.php (30.10.2015).
30 О.В. Белова, Цвет, http://photo.pagan.ruphoto.pagan.ru/c (30.10.2015).
31 В. Тернер, Символ та ритуал, Москва 1983, с. 44.
32 П.М. Жолтовський, Український живопис XVII–XVIII ст., Київ 1978, с. 50.
33 Д.Степовик, Історія української ікони X–XX ст., Киев 2004, с. 25.
34 Дионисий Ареопагит. О небесной иерархии, http://www.hesychasm.ru/library/dar/

shierarchy.html (30.10.2015).
35 М.В.  Исаева, Цветовая символизация священных обьектов в иконописи,http://

anthropology.ru/ru/texts/gathered/mysl8/index.html (30.10.2015).
36 Св. Страстотепрцы Борис и Глеб: к истории канонизации и написания житий, 

http://www.pravoslavie.ru/archiv/borisgleb.html (30.10.2015).
37 Гуннар и Хёгни едут в гости к Атли, мужу своей сестры, а он их убивает.



356 Anna N. Goroholinskaya

Historia

Обращаясь к семантике черного цвета, важно выделить такие 
знаковые определения – отказ от земного/греховного бытия38 
(используется чисто черный цвет без добавлений) либо прямая связь 
с демонологическим миром (негативные персонажи, часто изобража-
ются «грязным черным» цветом); черный является знаковым для 
выражения скорби39 либо зла и несчастья40. Семантика чёрного цве-
та эксплицитно иллюстрирует отказ святого от земной жизни, макси-
мально приближая его к трансцендентальному состоянию мученика.

Подводя итог выше сказанному о семантике коней в иконогра-
фии Бориса и Глеба, как примере коня «с всадником в движении», 
легко увидеть, что важнейшей чертой для них является связь с по-
тусторонним миром, трансцендентальность процесса в котором нахо-
дится сюжетная основа иконы, косвенно отражается посредством 
коня, нагнетая таким образом общее впечатление от изображения. 
На лицо встает факт ментального восприятия иконографического сю-
жета путём латентного использования семантической нагрузки, дуа-
листически вбирающей в себя элементы ортодоксальной религии  
и народного восприятия.

Ярким примером структурного подразделения коней с всадника-
ми, находящимися на заднем плане, представляет собой иконогра-
фия «Рождества Христова» либо «Поклон волхвов». Чаще всего, речь 
будет идти о триаде цветов: белый, красный, темный/чёрный/корич-
невый («Поклон волхвов» XVI в.) либо два белых коня и один корич-
невый («Рождество Христово» XVII в.). На всех иконах кони изобра-
жены в профиль41, направление движения совпадает с нахождением 
главного элемента изображения, подчёркивая тем самым идею собор-
ности иконографии. Исходя из цветовой вариативности коней данной 
структурной единицы необходимо рассмотреть семантику коричнево-
го и белого цвета. Коричневый цвет отражает земное и временное 
начало42, в иконописи может отражать временность человеческой 
жизни и смирение43, являясь симптоматичным между двумя белыми 
конями. Если брать в целом иконописную традицию, то белый цвет  
в написании коней встречает достаточно часто. Семантика этого цвета 
заключается в следующих трактовках: белый –несет в себе сакраль-
ное значение понятийного аппарата важнейших основ жизнедея-

38 О.В. Белова, Цвет, http://photo.pagan.ruphoto.pagan.ru/c (30.10.2015).
39 Д.Степовик, Історія української ікони..., с. 25.
40 В. Тернер, Символ..., с. 44.
41 Подчеркивается его второстепенная позиция, не только размещением на заднем 

плане, но и соподчинённость основным действующим лицам.
42 Символика цвета, http://darkmirrors.h16.ru/magic/color.html (30.10.2015). 
43 П.М. Жолтовський, Український живопис..., c. 50.



357Наброски к классификации изображения коней в восточно-европейской традиции...

Studia Warmińskie 54 (2017)

тельности людей44, отражает процесс превращения/преображения  
– проявления небесного начала на земле45. Таким образом конь, яв-
ляется хтоническим существом, преображенным сакральной светом 
потустороннего мира (на ум приходит Божественная направленность 
в предопределённости пути волхвов), отражающим быстротечность  
в беспрерывности человеческой жизни.

Переходя к анализу иконографических изображений коня с всад-
ником «поражающим/побеждающим врага», важно отметить, что для 
данной подгруппы является характерным присутствие богатырского 
коня, для которого не существует преград. Эта структурная единица 
классификации иконографических изображения с конём включает 
в себя иконы Георгия Победоносца и Дмитрия Солунского.

Подробнее с семантикой коня в иконографии Георгия Победонос-
ца можно ознакомиться в статье автора «К вопросу о семантике коня 
на иконах Георгия Победоносца». Сейчас целесообразно привести 
лишь краткую характеристику животного в данном изображении. 
Конь представляет собой хтоническое существо, помогающее, своему 
всаднику в борьбе с врагом, имеет непосредственную связь с потусто-
ронним миром.

Иконография Дмитрия Солунского демонстрирует коня не только 
«побеждающего всадник», но и «пораженного». Конь царя Калояна 
зачастую представлен в бледном цвете (грязно белый), изображен 
меньшего размера чем конь святого, но направление движения  
у обоих всадников одинаковое до XVI в., с XVII в. присутствуют ва-
риации (двигаются в противоположном направлении). Белый цвет 
коня царя Калояна отражает сильную народную позицию в воспри-
ятии белого цвета, как трансцендентального маркёра перехода в по-
тусторонний мир, ведь Чудо Дмитрия Солунского относится к его по-
смертным чудесам, и поразил он болгарского царя во сне сидя на 
белом коне. Причём в иконописи, святой восседает на коне более 
темного цвета, чем его противник. Чёрный/коричневый, цвет коня 
Дмитрия Солунского иллюстрирует устойчивые дуалистические кон-
струкции восприятия символа посредством переплетения народного 
восприятия и ортодоксальной религии в ключе: то, что прямо не 
отвергается каноном не запрещено им. Таким образом конь святого 
смиренно выступает проводником из потустороннего мира, помогаю-
щем борьбе со злом. Противопоставление белого – бледного цвета 
коня имплицитно отражается ментальным восприятием того или 
иного объекта иконописи. В одном случае будет нести позитивную 

44 Н.И. Толстой, Славянские древности, Т.1, Москва 1995, с. 151.
45 Д. Степовик, Історія української ікони 10-20 ст., Киев  2004, с. 25.



358 Anna N. Goroholinskaya

Historia

окраску – белого цвета, как символа Божественного происхождения, 
а во втором негативную, т.к. будет прямо восходить к Апокалипсису, 
последней книги Нового Завета – Откровения Иоанна Богослова. 
Именно семантическое наполнение цвета даёт возможность класси-
фицировать его седока. Интересным в приведённом отрывке есть 
власть седока на бледном коне над миром животных, а при сопостав-
лении «потусторонности» смерти болгарского царя возникает латент-
ный диссонанс восприятия данного объекта в иконописи этого сюже-
та. Конь поверженного царя модулирует семантическое значение 
целесообразно религиозно культурным коннотациям.

Анализируя сюжеты, где конь сопровождает «борющегося/побеж-
дающего/побеждённого» всадника и «путешествующих» всадников 
было видно, что конь вбирает в себя не только функции хтонического 
существа, элементы богатырского коня, но и смиренно подчиняется 
канонам иконографическим канонам написания, где семантически 
отражает соподчинение Высшей Силе, тем самым иллюстрируя ос-
новной смысл иконы – стремление к всеобщей соборности.

Последней подкатегорией коней, принадлежащей группе коней  
с всадником – являются кони, которые имеют крылья. Животные 
этой структурной единицы представляют собой особенные существа, 
чья трансцендентность заключена в самой природе их возникнове-
ния, выражаясь в иконописи – крыльями. Они относятся к разряду 
небесных коней, не принадлежат к земной природе иконической дей-
ствительности, включая в себя прямое, а не косвенное, как в преды-
дущих случаях волеизъявление Высшей Силы. К таким иконографи-
ческим изображениям относятся сюжет «Вознесения пророка Ильи»  
и Архангела Михаила, который сбрасывает змея в пропасть. Т.к. эти 
кони имеет трансцендентальный источник своего возникновения, ни-
когда не изображаются чёрными. Чаще всего они красного, реже бе-
лого цвета (интересным является факт фона и цвета коней пророка 
Ильи; если брать во внимание русские иконы, то на них цвет коней 
полностью совпадает с цветом солнца, а на украинских иконах – они 
чётко выделяются на фоне солнечного диска, как например на иконе 
«Илья на колеснице» XVII в., или «Пророки Илья и Елисей» сер. XIX в.). 
Вариативность в написании коней заключается и в числовом эквива-
ленте – на украинских иконах коней меньше. Направление движе-
ние колесницы пророка Ильи и коня Архангела Михаила напрямую 
зависел от места расположения алтаря церкви (всё движение должно 
было быть направлено в его сторону). Символика крыльев46 отража-

46 Дионисий Ареопагит. Ibidem.



359Наброски к классификации изображения коней в восточно-европейской традиции...

Studia Warmińskie 54 (2017)

ет беспрестанное возвышение над всем земным, воспарение ввысь 
небесного трансцендентального мира. Кони данного блока являются 
не только маркёрами христианской веры, но и хтоническими суще-
ствами «потустороннего мира» воздающими по заслугам (награду  
в случае с пророком Ильёй или помощники в наказании, как в слу-
чае с Архангелом Михаилом).

В ходе данной статьи очерчены основные наброски к классифика-
ции изображений коней в восточноевропейской традиции написания. 
Было выделено две основные группы: кони без седока и кони с всад-
ником. Первая группа поделена на две подгруппы: где конь связан с 
человеком (есть седло, поводья или рядом находится плуг) и подгруп-
пу – где конь изображен как представитель мира животных. Вторая 
подгруппа делится еще на два структурных блока: первый, где конь 
представитель этого мира, и второй – животное представлено, как 
трансцендентное существо. Первая группа делится на коней, которые 
принадлежат борющимся и путешествующим всадникам. Первые из 
них делятся на иконографические изображения коней побеждающих 
и побеждённых всадников. Соответственно борющиеся/побеждающие 
всадники делятся по принципу природы животного на: коней, при-
надлежащих человеку на момент действия иконографического сюже-
та, и коней, принадлежащих Архангелу Михаилу либо являющихся 
воплощением воли Высшей Силы (кони пророка Ильи). Кони, борю-
щихся/поражённых всадников – принадлежат языческому царю/пра-
вителю либо имеют демонологические истоки (кони всадников Апо-
калипсиса). Кони, принадлежащие подгруппе с путешествующими 
всадниками, делятся на блоки относительно позиции написания 
(главные и второстепенные). Общей чертой для всех групп является 
их прямая семантическая связь с потусторонним миром и отражение 
дуалистических латентных процессов народного восприятия и орто-
доксальной религии.

WIZERUNKI KONI WE WSCHODNIEJ EUROPEJSKIEJ TRADYCJI 
MALARSTWA IKONOWEGO

Artykuł poświęcony jest osobliwościom obrazu koni w ikonograficznych przedsta-
wieniach. Autorka nakreśliła główne sposoby sklasyfikowania tych zwierząt we 
wschodniej europejskiej tradycji malarstwa ikonowego. Podział koni zależy od relacji  
i otoczenia (transcendentnego lub immanentnego), w jakich zostały na ikonach przed-

(STRESZCZENIE)



360 Anna N. Goroholinskaya

Historia

stawione. Przeprowadzono także szereg semantycznych paralel, które demonstrują 
odwzorowanie ukrytych połączeń (religia ortodoksyjna i percepcja narodowa) w ikono-
grafii XII–XVIII w.

 
THE IMAGE OF HORSES IN THE EASTERN EUROPEAN TRADITION 

OF ICON PAINTING

The article is devoted to the peculiarities of the image of the horses in the icono-
graphic plots. The author outlined the main ways to classify these animals in the 
Eastern European tradition of icon painting. The division of horses depends on the 
relationship and environment (transcendent or immanent) in which they have been 
depicted on the icons. Conducted a series of semantic parallels that demonstrate map-
ping latent connections (orthodox religion and national perception) in the iconography 
XII–XVIII centuries.

(SUMMARY)



HISTORIA

Olga Kyvliuk, Denys Svyrydenko
Katedra Metodologii Nauki i Oświaty Międzynarodowej
Narodowy Uniwersytet Pedagogiczny im. Michaiła P. Dragomanowa w Kijowie

Academic Mobility as “Brain Drain”  
Phenomenon of Modern Higher Education

 
Słowa kluczowe:  mobilność akademicka, „drenaż mózgów”, ukraińskie wykształcenie  
		 wyższe, globalizacja wykształcenia wyższego, badania postkolonialne.

Keywords: 		 academic mobility, “brain drain”, academic migration, Ukrainian higher edu- 
		 cation, globalization of higher education, postcolonial studies.

Introduction

The further deepening of the mobility processes of students, te-
achers, scientists, administrators of educational institutions in order to 
fill the European integration of Ukraine with real content is in demand 
in Ukrainian society. The development of the European Higher Educa-
tion Area (EHEA) is inconceivable without the Ukrainian experience 
that our society and education can provide. The actualization of the pro-
cesses of academic mobility is a fair answer to the challenges of the glo-
bal economy, which develops on a planetary scale, and the internationa-
lization of education acquires a powerful scale, forming a multicultural 
educational environment. The processes of globalization are reflected in 
the system of higher education through reforms aimed at the develop-
ment of the global educational area, clusters of which are the European 
Higher Education Area and similar areas for higher education in Latin 
America and the Caribbean, the Southeast Asian Higher Education 
Area, etc. The academic mobility in the context of the development of 

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624

Adres/Adresse: dr hab. Olga Kyvliuk, Katedra Metodologii Nauki i Oświaty Międzynarodowej, 
Narodowy Uniwersytet Pedagogiczny im. Michaiła P. Dragomanowa w Kijowie, ul. Pyrogowa 9, 
01-601 Kijow, Ukraina, panyolga@ukr.net.; dr hab. Denys Svyrydenko, Katedra Metodologii Nauki 
i Oświaty Międzynarodowej, Narodowy Uniwersytet Pedagogiczny im. Michaiła P. Dragomanowa  
w Kijowie, ul. Pyrogowa 9, 01-601 Kijow, Ukraina, denis_sviridenko@ukr.net.



362 Olga Kyvliuk, Denys Svyrydenko

Historia

the global educational area is understood as a key tool for ensuring their 
effectiveness.

In this regard, the Magna Charta Universitatum emphasizes that 
universities, especially European ones, consider the mutual exchange of 
information and documentation, as well as an increase in the number  
of joint projects for the development of education, as the main element of 
the constant progress of knowledge. That is why, as in the early periods 
of their history, they stimulate the mobility of teachers and students, 
and also consider a common policy on the issue of equal status, titles, 
examinations (without prejudice to national diplomas) and the award of 
scholarships as a necessary tool for carrying out their mission in preva-
iling conditions for today1.

However, on the one hand, the quantitative indicators of academic 
mobility in Ukraine demonstrate a low effectiveness of its implementa-
tion, which is due to objective factors (legislation in the field of higher 
education, etc.). Subjective factors indicate the world outlook unprepa-
redness of representatives of the academic environment to appear as 
subjects of exchange programs, or participation in them for the purpose 
of leaving abroad. These factors actualize the implementation of rese-
arch studies in the field of philosophy of education, which would provide 
an opportunity to make the processes of academic mobility more intensi-
ve and, more importantly, more informative, minimizing the threat of 
brain drain abroad.

The relevance of the study, that we are carrying out, is also incre-
ased with the following thesis, made by A. Slobodyan and E. Stadnyi: 
“Today there is no request for such studies in the Ukrainian govern-
ment, but the study of Ukrainian academic migration allows us to deve-
lop policies to reduce the effect of “brain drain” and “brain waste”, im-
prove effective interaction with the diaspora, attract investment in the 
Ukrainian economy, and last but not least – stimulate reforms in the 
educational and scientific spheres. That is why we believe that such stu-
dies have a strategic advantage in the first place, and they will eventual-
ly find a proper response among the Ukrainian authorities”2.

Our theoretical research is aimed at extending the methodological 
tools for studying the problem of brain drain (academic migration), 
which would enrich the opportunities for optimizing both the provisions 
of the Ukrainian educational policy, and the strategy of supporting 

1 Magna Charta Universitatum (18, September 1988), http://www.magna-charta.org/resources/ 
files/the-magna-charta/english (19.09.2017).

2 О.  Слободян, Є.  Стадний, Українські студенти за кордоном: скільки та чому?, 
https://cedos.org.ua/uk/osvita/ukrainski-studenty-za-kordonom-skilky-ta-chomu (19.09.2017).



363Academic Mobility as “Brain Drain” Phenomenon of Modern Higher Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

young people, preserving the social capital of the Ukrainian nation.  
A specific feature of the implementation of academic mobility programs 
in the Ukrainian higher education area is the fact that they are not  
a legitimate response to the demands of globalization, but they are also 
developed in the sociocultural area of a transitional (transitive) country.

The particular fact, that determines the special axiological founda-
tions for the implementation of mobility programs, bears the imprint of 
overcoming the post-colonial (post-totalitarian, post-Soviet, etc.) herita-
ge, and the complicated nature of the modernization of the Ukrainian 
economy. Trying to discover the brain drain aspects of academic mobility 
phenomenon, we appeal the Ukrainian experience as a demonstrative 
case. The authors try to represent ones’ own vision of the academic mo-
bility implementation at Ukrainian higher education area and define 
key social and cultural determinants of brain drain activity.

“Academic mobility” and “brain drain” concepts at the 
modern educational discourse

The mobility is not just a key trend in the global world, but it is also 
a development resource for individuals as well as for whole societies. Re-
searchers specify the fact that the scale of mobility increases enormously 
in amount for several decades and the everyday mobility of a person ta-
kes on a new meaning: blurring of distinction between countries, power-
ful migration flows, supporting mobility in many spheres of public life 
lead to multicultural challenges for modern society. At the same time, 
the globalization appears as an imperative of modern society, it covers 
the majority of spheres of human life, including the sphere of higher 
education, against which the formation of global areas of education and 
research take place, the fundamental existence principle of which is the 
active implementation of the ideas of academic mobility.

The academic mobility is a demonstration of a wide range of human 
freedoms – the freedom to choose a place of study, the right to free mo-
vement, the academic freedom, etc. Such an understanding of this phe-
nomenon harmoniously fits into the context of students treatment as 
creative individuals, who aspire to develop and actualize their potential 
in getting higher education, being declared as one of the fundamental 
principles of the modernization of higher education in Ukraine.

Furthermore, the blurring of distinction, the breadth of opportu-
nities for individualization and realization of freedoms, initiates the pro-
blem of distorting the deep essence of some sociocultural phenomena. 



364 Olga Kyvliuk, Denys Svyrydenko

Historia

The Ukrainian sphere of higher education in this context is demonstrati-
ve: Ukraine has been a participant of the Bologna process for more than 
ten years; however, the nature of the implementation of its ideas 
acquires a wide range of signs – from imitative to pathological. As we 
have already noted, a complex sociocultural environment, the Ukrainian 
society of a transitive type, in which complex processes of fighting be-
tween local and global discourses, clashes of modernization (anticolonial) 
projects with neo-colonial ones, etc., is not the last one in this situation. 
The migration processes emerge as a prominent phenomenon, in parti-
cular, in the academic environment, which in social and humanitarian 
knowledge is known as the “brain drain”. The academic mobility of stu-
dents, teachers, scientists and administrators of educational institutions 
also takes on enormous importance in their implementation. In the me-
thodological context, the authors of the study proceed from the conscio-
usness of threat, that the less economically healthy countries do not 
experience the benefits of participating in academic mobility programs; 
they are an embodiment of social capital, which, thanks to academic mo-
bility, leaves the country: “Academic mobility can create more brain dra-
in than brain gain to less economically healthy countries and promote  
a new pattern of migration: Talent Mobility”3. 

To deploy our research, we consider it appropriate to take the exi-
sting definitions of the concepts of “academic mobility” and “brain dra-
in”, in order to avoid semantic ambiguities in the further rationale of 
author’s ideas. In general, the academic mobility is understood as the 
possibility of learning and/or researching in another educational (rese-
arch) institution within the framework of an individual educational (re-
search) trajectory. However, it should be noted that in the context of 
globalization and integration processes in education, the academic mobi-
lity as an object of research has become the object of research in various 
sectors: economics, pedagogy, management and marketing of education, 
and sociology, but at this stage there is no clear and officially established 
definition of the concept content of ‘academic mobility’ in modern educa-
tional discourse”4. 

The documents of UNESCO give the following definition of the es-
sence of the phenomenon of “academic mobility”: “Academic Mobility’ 
implies a period of study, teaching and/or research in a country other 

3 A. Albuquerque, Academic Mobility: a non-Machiavellian means to global citizenship, http://
recipp.ipp.pt/bitstream/10400.22/2974/1/COM_AlexandraAlbuquerque_2013.pdf (19.09.2017).

4 Н. Калинина, Индидвидуальная академическая мобильность студентов в условиях 
развития открытого образовтельного пространства,  Сибирский торгово-экономический 
журнал 16 (2012),  с. 101.



365Academic Mobility as “Brain Drain” Phenomenon of Modern Higher Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

than a student’s or academic staff member’s country of residence (‘the 
home country’). This period is of limited duration, and it is envisaged 
that the student or staff member return to his or her home country upon 
completion of the designated period. The term ‘academic mobility’ is not 
intended to cover migration from one country to another. Academic mo-
bility may be achieved within exchange programmes set up for this pur-
pose, or individually (‘free movers’). Academic mobility also implies vir-
tual mobility”5.

Having clarified the essence of the concept of “academic mobility”, 
let us turn to the disclosure of the essence of such a sociocultural pheno-
menon as the brain drain. The Merriam-Webster Dictionary gives the 
following generalization in its definition – the departure of educated or 
professional people from one country, economic sector, or field for 
another usually for better pay or living conditions6. As we see from the 
definition, the economic situation in Ukraine is a favorable factor for ag-
gravating the ideas of the departure of professionals to the more healthy 
countries of the globalized world. Speaking specifically about academic 
mobility, the desire of students or scholars to overcome the limitations of 
the domestic educational area, which was created as a result of hybrid 
transformations of the Soviet tradition and almost external moderniza-
tion enforcement, becomes clear. This imitative condition, which causes 
dissatisfaction with the quality of domestic educational services, and, 
accordingly, activates the processes of academic migration (brain drain), 
described by S. Klepko through the metaphor of pseudo-universities:  
“A person in Ukrainian pseudo-university does not become a University 
Person, does not get the key qualifications required for the conversion of 
Society, which fell into a deep crisis. A pseudo-university, directing so-
cial power on observance of formal signs, appears the basic means of its 
blocking”7.

Methodological approaches for interpretation of academic 
mobility as “brain drain” phenomenon

The starting point for interpreting the academic mobility as a factor 
of the brain drain processes activation is a broad international discus-

5 What is mobility?, http://www.unesco.org/education/studyingabroad/what_is/mobility.shtml 
(19.09.2017).

6 Definition of  “brain drain”: https://www.merriam-webster.com/dictionary/brain%20drain 
(19.09.2017).

7 С. Клепко, Філософія освіти в європейському контексті, с. 255–256.



366 Olga Kyvliuk, Denys Svyrydenko

Historia

sion that deals with the assessment of threats to academic mobility for 
modern societies. In particular, the works by M. Beine et al.8, A. Mount-
ford9, A. Oleksiyenko10, P. Schaeffer11, D. Svyrydenko12, A. Weslynne13 
and others seem to be prominent.

We stressed that our research also uses Ukrainian higher education 
system as a main empirical case. According to this methodological po-
sition, we take into account the fact that Ukrainian higher education is 
an arena of contradictions between the globalization ideas and local edu-
cational tradition. Mentioned social and cultural background influences 
on the academic mobility ideas realization on the educational practice. 
The contradictions at the binary opposition of “local-global” are super-
charged by the specific post-colonial status of Ukrainian cultural space 
as a whole. Gomilko et al. appeal to productive concept of hybridity to 
define the pathological changes at contemporary higher education of 
Ukraine (HEU): “The double totalitarian trauma is complicated also by 
the colonial past of Ukraine. The effects of three repressive practices 
still block the movement of HEU towards modernization. It was found 
out that without significant human effort to eradicate them, their tracks 
cannot be erased. Instead, having got into the context of market rela-
tions, they have demonstrated a flexible capacity for hybridization. The 
totalitarian has taken root firmly in the grip of the bureaucracy of HEU, 
while the colonial shows itself in its complexes of inferiority and humi-
liation”14. 

According to our vision, academic mobility phenomenon is extremely 
demonstrative at this context and hybridity can cause or enhance the 
“brain drain” actualization: in contrast to true essence of academic mobi-
lity as a tool of internal development, compliance with the formal 
requirements of carrying out the academic pilgrimage in order to reduce 
the anthropological stress of the own stay in a different academic 

  8 M. Beine, F. Docquier, H. Rapoport,  Brain drain and human capital formation in deve-
loping countries: winners and losers, The Economic Journal 118 (2008), p. 631–652.

  9 A. Mountford, Can a brain drain be good for growth in the source economy?, Journal of 
Development Economics 53 (2) (1997), p. 287–303.

10 A. Oleksiyenko, K. Cheng & Y. Hak-Kwong, International student mobility in Hong Kong: 
private good, public good, or trade in services?, Studies in Higher Education 38 (7) (2013), 
p. 1079–1101.

11 P. Schaeffer, Human capital, migration strategy, and brain drain, The Journal of Inter-
national Trade & Economic Development 14 (3) (2005), p. 319–335.

12 D.  Svyrydenko, Mobility Turn in Contemporary Society as an Educational Challenge, 
Future Human Image 3 (6) (2016),  p. 102–108.

13 A. Weslynne, L. Wagman, Marketing educational improvements via international 
partnerships under brain drain constraints, Education Economics 23 (6) (2015), p. 713–734.

14 O.  Gomilko, D.  Svyrydenko, S.  Terepyshchyi, Hybridity in the Higher Education of 
Ukraine: Global Logic or Local Idiosyncrasy?, Philosophy and Cosmology 17 (2016), p. 182.



367Academic Mobility as “Brain Drain” Phenomenon of Modern Higher Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

environment, or for touristic, financial or other reasons, gives grounds to 
speak about immersion into academic mobility in its unproductive, hy-
bridized sense, in which the processes of transformation of the individu-
al, self-development, creativity or freedom are driven to the periphery15.    

Authentic and non-authentic academic mobility

In our opinion, the ideas of negative and positive freedom can be 
used to study the phenomenon of academic mobility. We believe, that 
mobility can be understood as “mobility from” (on the analogy of the ne-
gative freedom), and also as “mobility for” (on the analogy of the positive 
freedom). When a student goes to study abroad to escape from the 
drawbacks or limitations of the domestic education system; when a gra-
duate student leaves his native university because of a lack of progressi-
ve ideas in his university; when a young Ph.D. is looking for a place for 
a “post-doc” for the purpose of further employment – these are all exam-
ples of negative academic mobility, – the “mobility from”. But when he 
goes to study abroad to get knowledge and competence that are inacces-
sible in his country, and comes back; when a graduate student, having 
carried out research abroad, introduces it in his native country; when  
a young Ph.D., after passing the Western “post-doc”, comes back in order 
to enrich the training of his Ukrainian students – these are all examples 
of positive academic mobility, – the “mobility for”.

So, there is a reason to talk about the authentic (“mobility for”) and 
non-authentic (“mobility from”) academic mobility. In this respect, the 
desire to participate in academic exchange programs can be motivated 
by the desire of a person to get rid of the “external” limitations of the 
process of getting higher education in the form of specific features of the 
national education system that do not allow the implementation of an 
individually colored educational trajectory, and to join the achievements 
of other academic systems and so on. There are grounds for proposing 
the concept of “academic mobility from”, the essence of which is to un-
derstand academic mobility as a release from the limitations of the na-
tional education system, and consequently, this demonstration of mobili-
ty personifies the participant receiving negative freedom. However, the 
“academic mobility from” (on the analogy of the “freedom from”) is only 
the first step to realize academic mobility in its true sense16. 

15 Ibidem, p. 191.
16 Д.  Свириденко, Академічна мобільність: відповідь на виклики глобалізації: 

монографія, с. 114–115.



368 Olga Kyvliuk, Denys Svyrydenko

Historia

If we consider the academic mobility as an opportunity for its parti-
cipant to carry out his life project, realize his individual educational tra-
jectory, the academic mobility is not only a tool for liberation from the 
limitations of the usual academic environment, but it is also an opportu-
nity to develop in creative way in another academic environment, buil-
ding fruitful communication with representatives of this environment.  
A connection with a person’s getting of a qualitatively different level of 
freedom (on the analogy of the “freedom for”) is conceptualized by the 
notion of “academic mobility for”. It stands to reason, that a person, be-
coming a participant in the processes of academic mobility, must have  
a high level of self-awareness, the ability to preserve the fundamental 
outlines of his Ego, updating knowledge and personal qualities, rather 
than “clearing” them and then filling with cultural and academic achie-
vements of another culture.

By offering to consider the academic mobility through the prism of 
the concepts of “academic mobility from” (unproductive mobility) and 
“academic mobility for” (productive mobility), it seems logical to identify 
unproductive mobility with a tendency to brain drain. As a matter of 
fact, when we talk about productive academic mobility, we understand it 
as a conscious process of updating knowledge, skills, competences, 
worldviews, which should lead to the growth of the individual’s heuristic 
potential. We understand that this phenomenon in its “true” sense is 
actualized by the individual as a component of his life project, as a re-
sult of which a person returns to his native educational institution, beco-
ming a bearer of new academic approaches, traditions, etc., becoming  
a party to the renewal processes of the environment in which he retur-
ned, embodying the growth of social capital.

Based on these provisions, it seems justified to refine the notion of 
“academic mobility”, when this phenomenon is understood as an oppor-
tunity for learning and/or researching in another educational institution, 
the criterion of authenticity of which is the growth of the individual’s 
heuristic potential in the process of its implementation. But when we 
actually have the facts of implementation of the concepts of academic 
mobility in its “false” form, such phenomena as brain drain, through 
which the society bears losses, become widespread: “Eliminating from 
the population structure the most socially active part of it, – its brainpo-
wer – the passionarity of the Ukrainian ethnos is reduced. All of this 
represents an immediate threat to the security of society, the prospects 
for its social and economic development”17.

17 М. Слюсаревський, Психологія міграції: навчальний посібник, с. 39.



369Academic Mobility as “Brain Drain” Phenomenon of Modern Higher Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

Discussion and Conclusion

Throughout the research article, the authors noted that against the 
backdrop of a general theoretical study of the problem of brain drain in 
connection with the actualization of the ideas of academic mobility, the 
Ukrainian system of higher education also appears as a specific case for 
a society of a transitional type. Unfortunately, it is difficult to illustrate 
quantitatively, in terms of numbers, the dynamics of brain drain preci-
sely in the context of implementing academic mobility programs, when  
a person consciously chooses the path of changing the country for a stu-
dy. Empirical studies, related to the search for statistical information in 
the matter under inquiry, were not carried out for Ukraine.

Partially demonstrative in this regard can be information on the to-
tal number of Ukrainian students in foreign higher education institu-
tions, published by the analytical center CEDOS in 2016. The report 
contains the following information: “The number of Ukrainians, who 
studied in foreign universities as of 2014/2015 academic year, was 59 
648. Among the countries, which are the most desired for studying, are 
still Poland, Germany, Russia, Canada, Italy, Czech Republic, USA, 
Spain, Austria, France and Hungary. The growth rate from 2009 to 2015 
was 129%. If we compare the last two years, the increase is almost 29% 
or 13 266 people. And 2/3 of this increase was made by Ukrainians, who 
study at Polish universities. They showed the most rapid growth, both in 
absolute and relative terms – from 14 951 to 22 833 individuals”18.

The study showed that the search for effective strategies for the im-
plementation of academic mobility, which allows minimize the threat of 
outflow of social capital from Ukraine, appears as a complex multidi-
mensional task. The modern system of higher education actively imple-
ments market ideology, making it difficult to find these strategies that 
have been balancing between the principles of public goods and individu-
al freedoms. In this regard Ukraine is not unique, which emphasizes 
A.  Oleksiyenko: “Public and private values and functions have been 
overlapping ever more in higher education, because students simulta-
neously function as intellectuals, economic agents, citizens and donors. 
Thus, universities are compelled to take into account the diversity of 
stakeholder roles while strategizing on academic responsibilities”19. In 

18 О.  Слободян, Є.  Стадний, Українські студенти за кордоном: скільки та чому?, 
https://cedos.org.ua/uk/osvita/ukrainski-studenty-za-kordonom-skilky-ta-chomu (19.09.2017).

19 A. Oleksiyenko, K. Cheng & Y. Hak-Kwong. International student mobility in Hong Kong: 
private good, public good, or trade in services?, Studies in Higher Education 38 (7) (2013), 
p. 1081.



370 Olga Kyvliuk, Denys Svyrydenko

Historia

addition to this, the pre-crisis level of Ukraine’s economic development 
determines the direction of the movement of human capital, and not in 
favour of our state.

The study has demonstrated that academic mobility is a phenome-
non that initiates the aggravation of a number of contradictions in the 
development of modern higher education. First and foremost, the acade-
mic mobility leads to activation of brain drain processes, making it pos-
sible to move to a more developed cultural environment in terms of eco-
nomic, scientific and other conditions. Providing students and other 
members of the academic community with ample opportunities for im-
plementing academic mobility processes and the related potential migra-
tion processes, raise a wide range of issues for assessing the benefits of 
spreading the practices of globalization in education against the bac-
kdrop of possible losses for some countries. Ukraine’s integration in the 
world civilizational process, in the modernization of society in the con-
text of the development of information (knowledge, smart, etc.) types of 
society will actualize the problem under study with more interest, which 
is noted by S. Terepishchyi20, V. Voronkova and O. Kyvliuk21.  

On the one hand, the problem of the outflow of social capital in the 
context of the implementation of academic mobility programs has a com-
mon theoretical value for research and it is a reflection of the worldwide 
trend to globalization in higher education. For this reason, the authors 
did not pretend to be unique in the problem field under study for the 
modern philosophy of education. At the same time, we managed to de-
monstrate that the search for effective strategies to minimize brain dra-
in threats in the context of implementing the principles of academic mo-
bility must take into account the specific transitional, post-colonial 
(post-Soviet, etc.) sociocultural landscape in Ukraine, against which the-
re are favorable opportunities for implementing ideas of academic mobi-
lity in an unproductive, hybrid sense. The academic tourism, the imita-
tion of mobility (the “mobility from”) instead of productive renewal and 
growth of the individual’s heuristic potential in a multicultural academic 
and cultural environment (the “mobility for”), as well as the general 
ineffective nature of modernization steps in higher education, should be 
in the focus of further research strategies for preserving and multiplying 
the social capital of Ukrainian society under the conditions of the inten-
sification of the globalization processes.

20 S. Terepiszczy, Futurology as a subject of social philosophy, Studia Warmińskie 52 (2015), 
p. 63–64.

21 V. Voronkova, O. Kyvliuk, Philosophical Reflection Smart-Society as a New Model of the 
Information Society and its Impact on the Education of the 21st Century, Future Human Image 7 
(2017), p. 154–156.



371Academic Mobility as “Brain Drain” Phenomenon of Modern Higher Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

MOBILNOŚĆ AKADEMICKA JAKO FENOMEN „DRENAŻU MÓZGÓW” 
WE WSPÓŁCZESNYM SZKOLNICTWIE WYŻSZYM

Autorzy zbadali wyzwania „drenażu mózgów” w kontekście realizacji idei mobil-
ności akademickiej w ukraińskim systemie szkolnictwa wyższego. Problem zbadany 
został pod względem dwóch pozycji metodologicznych. Po pierwsze, w kontekście ogól-
noświatowych trendów globalizacji, co pozwoliło umieścić badany problem w skali świa-
towej. Po drugie, w kontekście postkolonialnych (posttotalitarnych itp.), społeczno-kul-
turowych uwarunkowań dzisiejszej Ukrainy, który pozwolił uchwycić specyficzny 
wymiar badanego problemu. Na podstawie przeprowadzonych analiz autorzy wskazali 
kierunki do dalszych badań fenomenu utraty kapitału społecznego, który jest istotnym 
skutkiem realizowania programów mobilności akademickiej.

 
ACADEMIC MOBILITY AS “BRAIN DRAIN” 

PHENOMENON OF MODERN HIGHER EDUCATION

The authors examined the challenges of “brain drain” in the context of imple-
menting the ideas of academic mobility in the Ukrainian higher education area. The 
problem was examined from the point of view of two methodological positions: firstly, 
in the context of the global trend of globalization, it actualizes the problem globally; 
secondly, in the context of the contradictions of post-colonial (post-totalitarian, etc.) 
sociocultural landscape of Ukraine, which gives the problem under study a specific 
nature. The authors proposed a methodological tool for the further study of the 
problem of social capital loss as a result of the implementation of academic mobility 
programs.

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)





HISTORIA

Serhii Terepyshchyi
Katedra Filozofii Społecznej i Filozofii Oświaty
Narodowy Uniwersytet Pedagogiczny im. Michaiła P. Dragomanowa w Kijowie

Educational Landscape as a Concept  
of Philosophy of Education

 
Słowa kluczowe:  filozofia edukacji, krajobraz edukacji, zmiany w krajobrazach edukacji.

Keywords: 	 philosophy of education, educational landscape, changes at educational  
	 landscapes.

Introduction

The relevance of the research topic derives from the fact that educa-
tion is an important social institution and is always in the center of civi-
lization. Education has a function of reproduction of the human commu-
nity and civilization, because in this sphere the acquired cultural values 
are being secured and developed. Education is the scene of the collision 
of economic, political, national and social interests, acting as one of the 
engines of the evolution of human development1.

Over the last few centuries, education and its reflection have evolved 
within the framework of the Cartesian concept of rationality, which was 
based on New European metaphysics, which was based on the delinea-
tion of nature and the self-conscious subject2. However, such a one-sided 
interpretation defined the idea of an up-to-date educational ideal of an 
intellectual that is capable of changing the world according to the laws 
of reason. Recently, natural sciences have shown a powerful dynamics of 

Adres/Adresse: dr Serhii Terepyshchyi, Katedra Filozofii Społecznej i Filozofii Oświaty, Narodo-
wy Uniwersytet Pedagogiczny im. Michaiła P. Dragomanowa w Kijowie, ul. Pyrogowa 9, 01-601 
Kijów, Ukraina, terepyshchyi@gmail.com.

1 Див. детальніше в монографії C. Терепищий, Сучасні освітні ландшафти, Київ (2016), 
Фенікс, 309 с.

2 O. Bazaluk, The Strategies of Systematization of the Theories of Education. The Main 
Meaning and Features of the Theories of Education of Plato’s and Isocrates’ Lines, Future Human 
Image 7 (2017), p. 13.

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



374 Serhii Terepyshchyi

Historia

change, which demonstrated the output of scientific knowledge beyond 
the limits of modern rationality3. 

It is not a coincidence that due to globalization, such terms as «land-
scape», «space», «cartography», «environment», «relief» became wide-
spread in the lexicon of humanities, independently from geography as  
a scientific paradigm. Now the landscape is one of the «buzzword» in  
a variety of research, public discussions, speeches by politicians, experts, 
the media, etc. This led to the emergence of a new term «educational land-
scape» in the field of educational research. It is now used in a number of 
scientific works, official documents of UNESCO, European structures 
and in public speeches. But the philosophical conceptualization of the 
educational landscape has not yet been realized.

The purpose of the article is the author’s presentation of the concept 
of «educational landscape» as a way of learning and interpretation of  
education.

Educational landscape: a metaphor or a research 
perspective?

In the past ten years, international educational documents increasing-
ly use the term «educational landscape». It is important to emphasize 
that it is used not simply as a metaphor or as a synonym for the educa-
tional system, but has its own categorical content. For example, in the 
33rd Article of UNESCO Communique it is stated: «New dynamics are 
transforming the landscape of higher education and research. They call 
for partner-ships and concerted action at national, regional and interna-
tional levels to ensure the quality and sustainability of higher education 
systems worldwide, in particular in the Sub-Saharan Africa, Small Is-
land Developing States (SIDs) and other least developed countries 
(LDCs). This should also include South-South and North-South-South 
coope-ration»4. Here we see the separate use of the concepts of «land-
scape of higher education» and «higher education system». In addition, 
along with the landscape stands the word «dynamics», and next to the 
system – «sustainability». This coincidence is not accidental, it shows the 
different meaning that these concepts have.

Another illustrative example is the document «Higher Education, 
Research and Innovation: Changing Dynamics Report on the UNESCO 

3 S. Terepyshchyi, The concept of “knowledge society” in the context of information era, Stu-
dia Warmińskie 53 (2016), p. 81.

4 COMMUNIQUE World Conference on Higher Education: The New Dynamics of Higher 
Education and Research For Societal Change and Development (2009), UNESCO.



375Educational Landscape as a Concept of Philosophy of Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

Forum on Higher Education, Research and Knowledge 2001–2009»5, 
where in different contexts the term “landscape” is used: «changes in the 
knowledge landscapes»6, «changes in the landscape of higher educa-
tion»7, «diverse landscape»8, «the UK high education landscape»9 et al. 
We see that the landscape, as well as in the first example, is often used 
together with the word «change», and also with the indication of a par-
ticular state – the United Kingdom (UK). It shows us that the term “ed-
ucational landscape” can be used not only as a general metaphor in the 
context of change, but also specifically at the level of state education.

The third example is the annual international report «Horizon Re-
port: 2016 Higher Education Edition» issued by the New Media Consor-
tium in association with the «Educause» project10. In this document the 
term «landscape» is used eight times and the term «educational land-
scape» – two times. The main contexts in which this term is «the global 
landscape»11, «the higher education landscape»12, «todays digital land-
scape»13, «the modern educational landscape»14, «The Canadian Educa-
tion Landscape»15, «the shifting landscape of higher education»16, 
«changing the landscape of learning»17 and others. Again, we see that 
the concept of «landscape» is semantically associated with changes, in 
addition to global ones. We see an interesting construction of the «digital 
landscape», which indirectly points to the important feature of these 
changes; the landscape is characterized as unstable. It is worth mention-
ing that it is used with regard to a specific country – Canada.

In addition to international documents and reports, the concept of 
educational landscape is also found in academic research. So, among the 
key researches is the thorough work «Changing Educational Landsca-
pes»18. Among the topics that fall into the field of research, are: the qu-

  5 J. Mouton & R.Waast, Higher education, research and innovation: changing dynamics: 
report on the UNESCO forum on higher education, research and knowledge 2001–2009.

  6 Ibidem, p. 8.
  7 Ibidem, p. 10.
  8 Ibidem, p. 13.
  9 Ibidem, p. 43.
10 L. Johnson, S. Adams, M. Cummins, V. Estrada, A. Freeman, & C. Hall, NMC horizon 

report: 2016 higher education edition, The New Media Consortium, Austin (2016).
11 Ibidem, p. 8.
12 Ibidem, p. 9.
13 Ibidem, p. 10.
14 Ibidem, p. 11.
15 Ibidem, p. 25.
16 Ibidem, p. 27.
17 Ibidem, p. 35.
18 D. Mattheou (ed.), Changing educational landscapes: Educational policies, schooling systems 

and higher education-a comparative perspective, Springer Science & Business Media (2010).



376 Serhii Terepyshchyi

Historia

ality of education, the effects of new social characteristics of knowledge 
production, universities and prices on higher education, educational 
inequalities in Greece, Sweden and the United Kingdom, education, mi-
gration and integration policies in France, Minority problems in EU 
Member States, trends in curricula for preschoolers, intercultural com-
petence of teachers in Japan and Finland, internationalization of higher 
education, review of the role of the national state in education, the role 
of the diaspora in education and others.

Thus, the term «educational landscape» includes not only higher edu-
cation, but also secondary and even preschool education. It allows you to 
analyze various educational phenomena in scale – from global to local. 
Therefore, the educational landscape is a productive research perspective, 
through which you can see non-standard answers to already known issues.

In general, the concept of the landscape has been used more and 
more often by politicians and educators in recent times. This is an argu-
ment in defense of our position: the landscape as a concept contributes 
to the productivity and depth of the analysis of the most varied pheno-
mena and processes in education at different levels in different countries 
and regions of the world. The analysis of the documents and works of 
the authors, who directly use the term «educational landscape», shows 
that the main branches, where the «landscape» of the discourse of educa-
tion is particularly active, are:
• studying educational policy, governance, responsibility;
• internationalization and commercialization of education;
• cultural diffusion and challenges of multiculturalism in education;
• the impact of digital technology on education;
• social characteristics of knowledge production.

Different forms and types of educational landscapes are studied. 
Most often, authors focus on institutional issues, emphasizing different 
educational landscapes.

By scale:
• global;
• regional (European, Asian, Latin American); national (British, Fin-

nish, Ukrainian);
• local (urban, rural).

By its content:
• traditional-pre-modern (patriarchal, national);
• classical-modern (Humboldt, industrial);
• futuristic19 (digital, singular).

19 S. Terepiszczy, Futurology as a subject of social philosophy, Studia Warminskie 52 
(2015), p. 64.



377Educational Landscape as a Concept of Philosophy of Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

By the management style:
• democratic;
• authoritarian;
• liberal.

By the economic model:
• state,
• market,
• mixed.

Each of them is not just a way of describing educational reality, but 
also a tool for predicting the future education trends.

Approaches to the study of educational landscapes

Taking into account the experience of using the term «educational 
landscape» by different authors, we can distinguish five approaches to 
the study of educational landscapes:

1. Educational landscape as a specific model of education in the re-
gion (individual understanding). According to this approach, the educa-
tional landscape is specific, has more or less clear boundaries (cultural, 
mental, geographical, economic), has its own name, which distinguishes 
it among others. As a rule, this name repeats the name of a country or 
region, but its borders may not coincide with the state or any other for-
mal frontier. For example, in the literature, there are such concepts as 
«the landscape of higher education in Great Britain»20, «the educational 
landscape of Ghana»21, «the German educational landscape»22, «educa-
tional landscape of India»23, «the EU’s educational landscape»24, «chan-
ging landscape of Africa’s education»25, etc.

2. Educational landscape as a type of education (typological under-
standing). According to this approach, the educational landscape is not  

20 R. Deem, S. Hillyard, & M. Reed, Knowledge, higher education, and the new managerialism: 
The changing management of UK universities, Oxford University Press (2007).

21 A. Krauss, External influences and the educational landscape: Analysis of political, econo-
mic, geographic, health and demographic factors in Ghana, 49 (2012) Springer Science & Business 
Media.

22 B. Kehm & P. Pasternack, The German “excellence initiative” and its role in restructuring 
the national higher education landscape, Structuring Mass Higher Education, The Role of Elite 
Institutions, London: Routledge (2009), p. 113–127.

23 S. Desai, A. Dubey, R. Vanneman, & R. Banerji, Private schooling in India: A new educa-
tional landscape. India Policy Forum 5 (1) (2009), p. 1–38.

24 M. Lawn, Standardizing the European education policy space, European Educational Re-
search Journal 10 (2) (2011), p. 259–272.

25 D. Johnson (ed.), The changing landscape of education in Africa: Quality, equality and 
democracy, Symposium Books Ltd. (2008).



378 Serhii Terepyshchyi

Historia

a specific model, but a particulat cultural-historical type of education. 
For example, the «eastern» and «western» educational landscape26, the 
«postcolonial educational landscape»27, «mobile learning in the landsca-
pe of education»28, etc. In this sense, it does not have clear boundaries 
and occurs on different continents and in different countries.

3. Educational landscape as a metaphor (metaphorical understan-
ding). According to this approach, the educational landscape is a general 
concept used in the same meaning as «education», «education system», 
«educational space» and has no clearly defined characteristics. For exam-
ple, it can mark changes in the educational sphere in general, and in 
relation to gender issues29, accessibility and placement programs30, the 
impact of globalization on the language situation in education31, the 
expansion of online education32, etc.

4.  Educational landscape as a research tool (constructivist under-
standing). According to this approach, the educational landscape is for-
med by a researcher who selects certain features for their needs. For 
example, economists33 are interested in financing education, so for them 
the educational landscape consists of budgets, incomes, expenditures. 
And political scientists34 are interested in issues of power and authority, 
therefore for them the educational landscape consists of models of gover-
nance, stakeholders, authorities of various bodies, and so on. This group 
includes the design of educational landscapes35.

5. Educational landscape as a myth (mythological understanding). 
According to this approach, the educational landscape is similar to my-

26 K. Park, Being Eastern on a Western educational landscape, Doctoral dissertation (2006), 
University of Houston.

27 N. Rassool, K. Heugh & S. Mansoor, Global issues in language, education and development: 
Perspectives from postcolonial countries, Multilingual matters 4 (2007).

28 M. O. M. El-Hussein & J. C. Cronje, Defining mobile learning in the higher education 
landscape, Journal of Educational Technology & Society 13 (3) (2010), p. 12.

29 J. R. Martin, Changing the educational landscape: Philosophy, women, and curriculum, 
Psychology Press (1994).

30 P. M. Sadler, Advanced Placement in a changing educational landscape, Promise and 
impact of the Advanced Placement Program (2010), p. 3–16.

31 E. Shohamy & D. Gorter (ed.), Linguistic landscape: Expanding the scenery, Routledge 
(2008).

32 D. Maor, Changing relationship: Who is the learner and who is the teacher in the online 
educational landscape?, Australasian Journal of Educational Technology 24 (5) (2008).

33 H. Davis, T. Evans, & C. Hickey, A knowledge-based economy landscape: Implications for 
tertiary education and research training in Australia, Journal of Higher Education Policy and 
Management 28 (3) (2006), p. 231–244.

34 E. DeBray-Pelot & P. McGuinn, The new politics of education: Analyzing the federal 
education policy landscape in the post-NCLB era, Educational Policy 23 (1) (2009), p. 15–42.

35 A. Harrison & L. Hutton, Design for the changing educational landscape: space, place 
and the future of learning, Routledge (2013).



379Educational Landscape as a Concept of Philosophy of Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

thological systems, such as the myths of Ancient Greece, with their gods, 
monsters and heroes. I. Mitin, a researcher of mythogeography, explains 
this through the notion of palimpsest «as a model of a territorial cultural 
system that involves the coexistence of many contexts (sets of signs) of 
the same place; the autonomy of each of these contexts as one of the lay-
ers of a single palimpset; the possibility of establishing certain rules by 
which each of these layers is built; the possibility of identifying certain 
logical (in one or another logic) relationships between the layers; existen-
ce of a certain hierarchy of layers of palimpsest of each place at each 
particular time point for each person (or social group); the variability of 
such a hierarchy of layers»36. In practice, this means that in the educa-
tional landscape various dynamic layers of educational reality – admini-
strative-command and market, centralized and decentralized, national 
and global can simultaneously coexist37. Different characters “live” in 
the educational landscape as a myth.

Concept «educational landscape» in the subject field  
of the philosophy of education

In the philosophy of education, the conceptual content of the term 
«educational landscape» varies greatly from how we define education  
– as a process or result, as a social institution or individual quality. 
Obviously, each of these (and other) cases of interpretation of the educa-
tional landscape will be different.

Nevertheless, despite the above contradictions, there is a need to hi-
ghlight the common features of educational landscapes – spatiality, dy-
namics, order, physiognomic, figurative, emergence, and others. These 
attributes can be extrapolated to education through a list of common 
issues: 
• Is education sensitive to anthropological features?
• Is education sensitive to cultural features?
• Is education sensitive to spatial-temporal features?

The idea of the educational landscape, phenomenon which is put 
forward by the author, starts with the particular «here», the place of re-
sidence of the individual or culture, which is defined by the horizon of 

36 И. Митин, Место как палимпсест: мифогеографический подход в культурной 
географии, Феномен культуры в российской общественной географии: экспертные мнения, 
аналитика, концепты (2014), C. 147–156.

37 D. Svyrydenko, Plagiarism challenges at Ukrainian science and education, Studia War-
mińskie 53 (2016), p. 68.



380 Serhii Terepyshchyi

Historia

perception of the inherent subject. Educational landscape consists of lay-
ers: cultural, historical, cognitive, and also features that distinguish it 
from other ways of representing educational reality (educational system, 
educational space, etc.). Let’s look at each of these signs in more details.
• Plasticity / Dynamics. The content of this feature is the fundamental 

ability of the landscape to be in constant motion.
• Anthropology / vitality – a feature of the educational landscape, the 

content of which is attention to issues of physicality and psychological 
aspects (sensuality, emotionality, etc.).

• Persistence / composition. This feature of the educational landscape is 
to take into account the territorial characteristics of the location of 
educational institutions among themselves and other institutions.

• Semanticism / symbolism. The content of this feature is the cultural 
signs, language, traditions, mentality, etc.

• Self-efficacy / rhythm is a sign of an educational landscape that deals 
with different levels of perception of time.

• Scale / hybridity. This feature of the educational landscape is under-
stood as a combination of different ontologies (conflict, interaction, re-
conciliation of ontologies) that are manifested in the phenomenon of 
hybrid education38, which has an ambivalent meaning – both produc-
tive and conroproductive.

• Contextual / situational. An important feature of modern educational 
landscapes is the context in which the dynamics of educational change 
and the specific situation of analysis, which should be taken into acco-
unt as research conditions are unfolded.

Of course, this list of features of the educational landscape is an au-
thor’s interpretation and does not claim universality. At the same time, 
the movement is no longer possible without defining what is meant by 
the educational landscape within this work. Earlier it was noted that 
the task of this work is to approach the definition of the landscape as 
a philosophical concept. Given the above caveats, we define the term 
educational landscape in the broadest sense – as the notion of philoso-
phy of education:

The educational landscape is a philosophical concept for denoting the totality of 
spatial, socio-economic, political, cultural and anthropological characteristics of 
education that varies within a particular region in the process of preservation, 
transfer and production of knowledge.

The vast majority of interpretations of the educational landscape by 
various authors are covered by the above definition. But besides the qu-

38 O. Gomilko, D. Svyrydenko, S. Terepyshchyi, Hybridity in the higher education of 
Ukraine: global logic or local idiosyncrasy?, Philosophy and Cosmology 17 (2016), p. 178.



381Educational Landscape as a Concept of Philosophy of Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

estion «what is the educational landscape?» a number of methodological 
problems arise: «what can we know about a specific educational landsca-
pe?», «how can we explore it?», «what new knowledge can we get in the 
result of this research? «And so on. But these issues go well beyond the 
scope of this article and will be the subject of future research.

Discussion and concluding remarks

The world community is showing the growing attention to education 
as a cultural and economic means of human development. And it is not  
a coincident. Education and knowledge have always been at the center 
of civilization, unlike barbarism, where power was respected. Where is 
education, there is an economy where there is an economy – there is tra-
de, where there is trade – there is no war. History shows that education 
plays an important role in the issue of neutralizing of various conflicts, 
which is especially relevant in connection with the ongoing conflict in 
Ukraine. And this is understandable, because national memory and na-
tional ideology are largely a product of education.

In the humanities there is a change in the generally accepted norms 
and standards. At present, these industries are constantly changing, 
opening up for the influence of natural science, becoming multidiscipli-
nary fields of activity and increasingly penetrating one another. There is 
a shift from an emphasis on research of canonical works of philosophy, 
history, literature and art to widening the boundaries for the right to be 
included in this discourse, for example, everyday writings (diaries and 
family photos) that are related to the recording and the memories of the 
information of the everyday world. In modern philosophical reflection, 
the rehabilitation of man as a living body-being entity is taking place. 
Unlike the Cartesian dichotomy of the spirit and body, modern philoso-
phical and anthropological version of man sees in its corporeality its 
fundamental ontological trait.

These trends are particularly distinct within Western humanities 
and social sciences, where in recent decades there has been a marked 
interest in a number of geographic issues. It is shown by the vocabulary 
of such terms as «landscape», «place», «space», «cartography», «settle-
ment», «globalization», «environment», etc., which have become widespre-
ad regardless of geography as a scientific discipline. This new «geographic 
turn» has a number of sources, including postcolonial consciousness, the 
analysis of areas of cultural domination and resistance, the modification 
of large social development concepts, the decentralization of the human 



382 Serhii Terepyshchyi

Historia

subject, the activation of environmental criticism, the re-creation of sub-
jectivity and cultural identity, and also knowledge (including self-know-
ledge) in terms of the location of the subject and its movement.

For a long time the concept of the landscape was used mainly in geo-
graphy and related sciences. Though, it also existed in art (mainly in 
romantic poetry and landscape painting), but these values were conside-
red unscientific, therefore they were not taken into account. Over time, 
the situation has begun to change, and now the landscape is one of the 
«buzzword» in a variety of research, public discussions, speeches by politi-
cians, experts, the media, and so on. Nowadays, scientists can no longer 
ignore this expansion, considering this term to be purely geographical.

Modern research of education is based on both natural sciences and 
socio-humanist theories and methods of cognition. Therefore, it is logical 
that in the field of research education there is the notion of «educational 
landscape». The idea of the phenomenon of the educational landscape 
rests on the concrete «here», the place of residence of the individual or 
culture, which is defined by the horizon of perception, inherent to the 
subject as a living body entity. The educational landscape has features 
that distinguish it from other ways of representing educational reality 
(educational system, educational space etc.).

The development of educational landscapes should be carried out not 
through unification but through polycentric discourse, which focuses on 
the constructive dialogue of many political strategies and values. This 
will ensure a higher level of quality and availability of scientific and 
educational services. Cartography of the educational landscape, as well 
as any other mapping, should adhere to a balance between a plurality of 
informativity and a clear understanding in the eyes of all subjects of 
educational practice. In this regard, it is extremely important to observe 
the principles of objectivity, multi-tasking, liberalization and the flexibi-
lity of educational standards. This kind of education can prepare a per-
son for the life in the future world, which we can’t imagine, but which is 
born before our eyes.

However, the array of what is yet to be studied in educational land-
scapes is much times greater than what is presented in this article. Pro-
spects for research in the field of educational landscapes are extremely 
versatile. In this paper it was found that the phenomenon of the educa-
tional landscape is centered around three poles: subjective (individual), 
intersubjective (society) and symbolic (culture). Each of these aspects 
requires a more thorough analysis that has a significant heuristic poten-
tial. It was also possible to identify five main approaches to the educatio-
nal landscape: individual, typological, metaphorical, constructivist, and 



383Educational Landscape as a Concept of Philosophy of Education

Studia Warmińskie 54 (2017)

mythological. Each of these approaches (and their interaction) can beco-
me an interesting subject of analysis in future works. Among other plots 
that are likely to be interested in future researchers are, first of all, 
branch studies of educational landscapes, identification of factors and 
patterns of dynamics of their changes, comparative studies of educational 
landscapes of different regions and countries, forecasting and planning of 
educational landscapes, institutionalization of educational landscapes, 
anthropotechnical practices in educational landscapes, aesthetics of edu-
cational landscapes, educational landscape design and many others.

KRAJOBRAZ SZKOLNICTWA JAKO WYPADKOWA 
KONCEPCJI EDUKACJI

W artykule przeprowadzono analizę zależności krajobrazu szkolnictwa od przyję-
tej koncepcji edukacji. Zostały opisane cechy, które charakteryzują rzeczywistość edu-
kacyjną: elastyczność, dynamiczność, antropologiczność, przestrzenność, kompozycyj-
ność, semantyczność, symboliczność, temporalność, rytmiczność, hybrydowość, 
kontekstualność, sytuacyjność. Krajobraz szkolnictwa został ukazany także jako ważne 
zjawisko społeczne, ogniskujące się wokół trzech wymiarów: podmiotowego („jednostki”), 
interpodmiotowego („społeczeństwa”) i symbolicznego („kultury”). Wyodrębniono rów-
nież pięć głównych podejść do edukacji: indywidualne, typologiczne, metaforyczne, 
konstruktywistyczne oraz mitologiczne. Wskazano perspektywy dalszych badań w za-
kresie typologii oraz metod analizy krajobrazów szkolnictwa. 

EDUCATIONAL LANDSCAPE AS A CONCEPT OF PHILOSOPHY  
OF EDUCATION

The article analyzes the educational landscape in the subject field of the phi-
losophy of education. Characteristics that distinguish this concept from other ways of 
representing educational reality are described: plasticity, dynamism, anthropology, 
vitality, spatialily, compositionality, semanticity, symbolism, temporality, rhythmicity, 
polyscale, hybridity, contextuality, situationalcity. The general paradigm of studying 
the educational landscape as a social phenomenon is proposed. The three poles are 
shown, around which the study of educational landscapes is centered: subjective 
(«individual»), intersubjective («society»), symbolic («culture»). Five basic approaches 
were identified: individual, typological, metaphorical, constructivist, and mythological. 
Prospects of research in the field of typology and methods of research of educational 
landscapes are outlined.

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)





HISTORIA

Yurii Krashchenko, Halyna Sorokina, Iryna Degtyarova
Katedra Filozofii Społecznej i Filozofii Oświaty
Narodowy Uniwersytet Pedagogiczny im. Michaiła P. Dragomanowa w Kijowie

The Conditions of Adaptation  
of “Internally Displaced Persons” 

to University Environment by Means  
of Students’ Self-Government

 
Słowa kluczowe: „osoby wewnętrznie przesiedlone”, studenci przesiedleni, adaptacja,  
		  organizacyjne i pedagogiczne uwarunkowania adaptacji, środowisko  
		  uczelniane, samorząd studencki, organ samorządu studenckiego.

Keywords: 		  “internally displaced people”, IDP students/displaced students, adaptation,  
		  organizational and pedagogical conditions of adaptation, HEI/university  
		  environment, students’ self-government, students’ self-government body.

Problem analysis and publications. Social and political instabili-
ty in Ukraine causes the emergence of a significant number of forced 
migrants – internally displaced persons (IDP), i.e. citizens permanently 
residing in Ukraine, which were forced to flee their homes but who re-
mains within their country’s borders, because of armed conflicts, territo-
ries being temporary occupied by military force, acts of violence, massive 
human rights violations and emergencies of natural or man-made disa-
sters1. 

Currently about 6 thousand students of higher education institu-
tions (HEIs) from Donetsk and Luhansk regions study in higher educa-
tion institutions in other regions of Ukraine as temporarily admitted to 
study (as free listeners). About 500 students enrolled to study for free 
budgetary places as well as to study for tuition fees paid by both indivi-

Adres/Adresse: dr Yurii Krashchenko, dr Halyna Sorokina, dr Iryna Degtyarova, Wydział 
Stosunków Międzynarodowych, Narodowy Uniwersytet Pedagogiczny im. V.G. Korolenki w Połta-
wie, ul. Ostrogradskiego 2, 36039 Połtawa, Ukraina, y.krashchenko@gmail.com.

1 Law of Ukraine «On ensuring of rights and freedoms of internally displaced persons», 
http://zakon0.rada.gov.ua/laws/show/1706-18 (19.09.2017).

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



386 Yurii Krashchenko, Halyna Sorokina, Iryna Degtyarova

Historia

duals and legal entities. As of September 1st, 2015 more than 10 tho-
usand students from Donbas came to study into higher education insti-
tutions located on the territories controlled by the Ukrainian authorities, 
16 higher education institutions were displaced. The results of monito-
ring of inquiries submitted to the Ministry of Education and Science of 
Ukraine and to the Parliamentary Committee on Science and Education 
prove that displaced students are in need of social and psychological 
adaptation to their new university environment. 

Adaptation of an individual for study in a higher education institu-
tion is a complex, long-term, and dynamic process, driven by overcoming 
many and diverse problems of adaptation. Researchers pay much atten-
tion to finding ways that ensure the most effective and quick adaptation, 
in particular, they focus on changes that affect personality while ada-
pting to the university environment, the formation of the self-image of 
students, their values etc.2 Adaptation of internally displaced persons, 
providing quality education for IDP students were the at the core of  
a number of foreign studies3, some researchers dealt with adaptation of 
displaced students to new socio-cultural conditions4, but the problem of 
adaptation of displaced students is not studied enough, taking into acco-
unt the situation Ukrainian displaced students met and conditions in 
which they found themselves.

In order to regulate this problem on the legislative level Ukrainian 
Parliament (Verkhovna Rada of Ukraine) adopted the following regula-
tions: Law of Ukraine “On the rights and freedoms of citizens and legal 
regime of the temporarily occupied territory of Ukraine”, Law of Ukraine 
“On the rights and freedoms of internally displaced persons”, Compre-
hensive national program of integration, social adaptation, protection 
and reintegration of internally displaced persons for 2015–2016 years, 
regulations of Ministry of Education and Science of Ukraine aimed at 
ensuring rights to quality education for displaced students. The law pro-
vides, inter alia, that the citizens of Ukraine residing in the temporarily 
occupied territory or moved out of it, have the right to get or continue to 

2 D.O. Porokh, To the issue of adaptation of students to study at the HEIs // Visnyk Lu-
hanskioho natsionalnoho universytetu imeni Tarasa Shevchenka 10 (197) (2010), p. 78–85.

3 See: Т. Ferfolja, Supporting refugee students through the Refugee Action Support Program, 
University of Western Sydney 2010, 45 p; L. Naidoo, Engaging the refugee community of Greater 
Western Sydney, Issues in Educational Research 1 (20) (2010), р. 47–56; Studentenwerke im 
Zahlenspiegel 2009/2010, hrg. Deutsches Studentenwerk, Berlin 2010, p. 54; Protection of Inter-
nally Displaced Persons in Georgia: A Gap Analysis, Tbіlіsі 2009, p. 60; L. Olliff, Exploring 
post-compulsory education and training pathways for young people from refugee backgrounds in 
NSW, Refugee Council of Australia 2010, 65 р.

4 J.W. Berry, 1997. Immigration, Acculturation and Adaptation, Applied Psychology: An 
International Review 46, p. 5–34.



387The Conditions of Adaptation of Internally Displacfed Persons...

Studia Warmińskie 54 (2017)

acquire a certain educational level in other regions of Ukraine by the 
state budget funds with the provision of places in dormitories for period 
of study5.

At the same time, priorities for adaptation of IDP students are to 
re-establish the social status of student, to form adaptation intents to 
new conditions of everyday life, to overcome physiological trauma, stress, 
social apathy, loss of faith in the future and positive perception of reali-
ty, therefore the person’s inclusion into the environment of new educa-
tion institution. One of the complex problems is need to conceptualize 
the future of Ukrainian “divided” universities6. 

Nevertheless, currently there is no clear mechanism for the autho-
rities to support displaced students to adapt to the new environment. 
But the student self-government has significant potential for adaptation 
of internally displaced persons providing the principles of subsidiarity, 
social justice, transparency and impartiality, mutual responsibility, mu-
tual respect and understanding.

The researchers analysed the impact of the student self-government 
on the development of leadership qualities (A. Davlyetova, R. Sopivnyk, 
V. Kuznetsova, L.  Shyhapova), humanistic orientation of students  
(L. Varlamova), the quality of training of specialists (L. Wozniak, G. Gar-
buzova, A. Davydov), students’ socialization (L. Sheina), creating of foun-
dations for students’ managerial culture (I.  Anosov, V. Prikhodko,  
M. Prikhodko). However, while studying the phenomenon of student self-
-government, researchers paid little attention to its impact on students’ 
adaptation to university life. 

At the same time, it was found that the student self-government is 
an effective instrument for: the creation of educational environment of 
the university7, improvement the quality of education8, the formation of 
social activity of young people9; formation of moral and professional qu-

5 Law of Ukraine «On ammendments to the Law of Ukraine On the rights and freedoms of 
citizens and legal regime of the temporarily occupied territory of Ukraine» dated August 12, 2014 
№ 1635-VII, http://zakon3.rada.gov.ua/laws/show/1635-18 (19.09.2017).

6 D. Svyrydenko, Divided Universities: The Postcolonial Experience of Contemporary 
Ukrainian Higher Education, Future Human Image 7 (2017), p. 128–129.

7 See: O. Stupak, A. Kozorog, The role of the student gorvenment in the management of higher 
education institution, Vyyoky pedagogochnoi maisternosti. Seria: Pedagogichni nauky 2014, 
Vyp.14, p. 267–273, http://nbuv.gov.ua/UJRN/vpm_2014_14_42 (19.09.2017); D. L. Trueblood, 
Creative and Functional: Student self-government, The Personnel and Guidance Journal 32 
(1954), p. 404–408.

8 D. McFarland, Inside Student Government: The Variable Quality of High School Student 
Councils, Teachers College Record 1 (111) (2009). р. 27–54.

9 O. Kulinchenko, The Development of Student Self-Government and its Influence on Perso- 
nality’s Social Activity in Conditions of University, Intellectual Archive 4 (3) 2015, p. 16–22.



388 Yurii Krashchenko, Halyna Sorokina, Iryna Degtyarova

Historia

alities, responsibility for the results of their life10. Therefore, the student 
self-government as a precondition for the formation of civil society can 
act as an effective mean of adaptation and reintegration of internally 
displaced persons to the educational environment of the institution. The 
philosophy of education has high futurological potential for solving the 
theoretical problems at this problematic area11. 

So, it was discovered that there is the contradiction between the 
need to adapt internally displaced persons to the university environment 
and insufficient students’ support in higher education institutions. This 
research is justified by context in which there is a need to reintegrate 
internally displaced persons and underestimation of the capacity of stu-
dents’ self-government in solving this problem. 

The aim of the article is to identify and study the organizational 
and pedagogical conditions, which are most favourable to adapt internal-
ly displaced persons to the university environment by means of the stu-
dent self-government. 

Findings. Lack of proper conditions for adaptation to the university 
environment university for students from Donetsk and Luhansk who 
wish to continue their studies at higher education institutions in other 
regions of Ukraine is a complex problem. The research project conducted 
at Poltava National Pedagogical University entitled “Adaptation of in-
ternally displaced persons in the university environment by means of 
the students’ self-government” is focused on the solution of the above-
mentioned problem.

The research is based on the idea that successful adaptation of inter-
nally displaced persons to the university environment is possible only if 
good friendly relations with other students and teachers are established 
and person-oriented education is provided. The most favourable area for 
development of constructive relations between displaced students and 
the academic community of the host university could be created by  
a system of student self-government. 

Authors consider students’ self-government an effective mean for 
adaptation of displaced students, for their inclusion into the structure of 
interpersonal relations. Under the system of students’ self-government 
we mean an integrated structural mechanism that allows students to 
participate in the management of the students’ community affairs in co-
operation with all university authorities, as well as to protect students’ 

10 R. Theisen, Student Government: As Real As It Gets, Principal Leadership 2 (2012),  
р. 10–17.

11 S. Terepiszczy, Przyszłość jako przedmiot badań filozofii społecznej, Studia Warmińskie 
52 (2015), p. 64.



389The Conditions of Adaptation of Internally Displacfed Persons...

Studia Warmińskie 54 (2017)

rights and interests, to contribute to the harmonious development of 
personality of the future professionals fostering leadership and social 
activity through self-organized activities.

Mutual assistance and mutual support are basis for the deep huma-
nistic idea of our project. Thus, the creation of the most favourable con-
ditions for the adaptation of internally displaced persons to the university 
environment will be a prerequisite for deeper processes of re-socialization 
of people from war-affected areas.

The research considers the findings of previous studies of historical, 
scientific, methodological and organizational aspects of student self-go-
vernment, justification of conditions for realizing of the educational po-
tential of the system of students’ self-government and developed Concept 
of students’ self-government in Ukraine12.

To identify the range of organizational and pedagogical conditions of 
adaptation of internally displaced persons to university life an initial re-
search was conducted. 370 internally displaced students from Donetsk 
(65.31%) and Luhansk regions (34.59%) took part in the research. 
Among respondents there were 62% students who were transferred from 
other HEIs, and 38% started to study from the first year, but in a new 
city.

The following methods of empirical research were applied: question-
naire (Internet questionnaire, individual in-depth interviews with stu-
dents and teachers), surveys, focus groups, expert interviews with repre-
sentatives of university administration and the leaders of the students’ 
self-government; analysis of appeals by IDPs concerning improper satis-
faction of their needs.

During individual interviews students noted, that there is a need for 
some advice in organization of learning process and everyday life, psy-
chological support, communication and manifestation of positive attitude 
to them, of demonstrating of the interest in their needs and problems on 
behalf of the administration, teachers, groupmates, university students’ 
community; but they still rely primarily on friends and relatives (see. 
Fig. 1).

 

12 H.Yu. Sorokina, M.V. Gryniova, Yu.P. Krashchenko, Conditions for realization of educa-
tional potential in the system of students’ self-government, Pedagogicheskiie zametki 7 (1) (2014), 
p. 52–57; Yu.P. Krashchenko, Features of organization of the system of students’ self-government, 
Vytoky pedagogichnoi majsternosti 6 (2009), p. 255–262; Yu. Krashchenko, A. Ignatovych, Con-
ceptual bases for development of students’ self-government in Ukraine, Vyshcha Shkola 9 (2011), 
p. 117–125.



390 Yurii Krashchenko, Halyna Sorokina, Iryna Degtyarova

Historia

Fig. 1.  Sources of support for displaced students during the relocation and in the new HEI

Studies show that psychological problems are connected with the 
destruction of their accustomed mode of living in the hometown, sudden 
rupture of social ties with relatives, friends, the uncertainty of their fu-
ture, worry for their relatives that remain in the occupied regions. The-
refore, students from IDP families suffer from psychological problems 
(23–25% of respondents) as well as from the material ones (accommoda-
tion, meals, fees, costs of study, etc.). An intention to visit their parents, 
who remained in the occupied territories, causes a justified commotion 
for their safety in IDP students (17%). 

Approx. 64% of students reported having difficulties in adapting to 
the new learning environment, 23% of which indicated that they feel un-
comfortable in a new group because of some misunderstanding with ma-
tes and teachers, their low academic achievements etc. There are other 

Fig. 2.  Difficulties those IDP students meet while moving to new HEI



391The Conditions of Adaptation of Internally Displacfed Persons...

Studia Warmińskie 54 (2017)

problems related to lack of knowledge or understanding of educational 
and organizational requirements, problems of being engaged into envi- 
ronment, as well as problems with communication.

It was found that 35% of respondents have organizational problems: 
the lack of licensed places to study for state funds (not paying fee and 
possibility to get stipends), inability to get textbooks for free, bureaucra-
tic contradictions regarding permits for examinations, credits, tests and 
routine control within passing of the academic difference and reassess-
ment of previously passed subjects, making duplicates of students ID 
and diplomas, providing places in dormitories etc.

Approx. 19% surveyed students said that students’ self-government 
helped them to adapt to a certain extent through dialogue and engage-
ment into the collective work of the university. But only 9% of students 
declared their wish to be involved in active cooperation with the stu-
dents’ self-government of their host higher education institution, only 
16% would consider such possibility, and 75% of displaced students do 
not plan to cooperate mainly because of lack of interest, lack of motiva-
tion and time (26% of students have to work). Often students say that 
they are not invited to the students’ self-government, that’s why they do 
not see themselves participating in it or they are just contemplating if 
such cooperation is needed. 

A prerequisite for adaptation of IDPs is personally oriented approach 
and a complex of psychological and educational support that includes:

–  diagnostics of preparedness to training and comprehensive acti-
vities, of learning motivation, of values, social attitudes, mental health 
and problems with adaptation;

–  support in the development of learning skills and regulation of 
their creative life maintenance;

–  psychological and pedagogical support for displaced students’ to 
overcome difficulties in social and cultural life and to establish an effec-
tive relationships with mates and teachers;

–  consulting for displaced students, who suffer from the difficulties 
in adaptation or feel some disappointment in their chosen specialty; 

 –  correction of self-evaluation, of their sense of social vacuum, pro-
fessional self-identification with the compromise alternatives of dis-
placed students. 

Successful IDPs’ adaptation is possible only if friendly constructive 
relations in the higher education institution have been established, 
which could be ensured the students’ self-government in their diverse 
organizational forms (students’ council, students’ parliament, scientific 
communities of students, doctoral candidates and junior researchers, 



392 Yurii Krashchenko, Halyna Sorokina, Iryna Degtyarova

Historia

other students’ groups, volunteer centres, etc.) and levels (groups, years, 
faculty, institute, University, and at the dormitory level).

The scope of activities of the students’ self-government includes: pro-
tection of students’ rights and interests; improvement of the quality of 
education and promotion of research activity among future professio-
nals; conducting organizational, cultural, recreational, sports and he-
alth, charitable and other activities; advocacy for social security of stu-
dents, their employment and professional development; systematic 
development of leadership and communication skills of future professio-
nals (e.g. in Poltava within the local youth project “School of local and 
students’ self-government “Leader for the Future”) – these activities 
prove that students’ self-government has a strong potential for adapta-
tion of displaced students to the university environment.

The implementation of developed technology of psychological and 
pedagogical support, which will include trainings of positive interaction 
for displaced students, teachers, representatives of the students’ self-go-
vernment (to change negative attitudes towards IDPs, to develop self-re-
spect and ability to respect others, learning the ways out of the conflict, 
the development of social trust, empathy, compassion, etc.) will have so-
cial effect which significantly exceeds the cost of its development and 
will promote the ideals of humanity in line with European aspirations of 
contemporary Ukrainian society. 

Conclusions. To come up with, the following major organizational 
and pedagogical conditions for adaptation of IDP students to university 
life could be regarded:

–  creating a favourable social and psychological microclimate, 
–  providing personally-oriented education, 
–  establishment of friendly and constructive relations with other 

students and teachers,
–  promote development of patriotism among displaced students.
Thus, successful adaptation of internally displaced persons to the 

university environment will be ensured by providing personally-oriented 
approach to the students during the whole education process and cre-
ating a favourable social and psychological microclimate through the es-
tablishment of constructive friendly relationships, as well as promoting 
patriotic outlook using the potential of the students’ self-government.



393The Conditions of Adaptation of Internally Displacfed Persons...

Studia Warmińskie 54 (2017)

UWARUNKOWANIA ADAPTACJI STUDENTÓW „WEWNĘTRZNIE 
PRZESIEDLONYCH” DO ŚRODOWISKA AKADEMICKIEGO  

Z POMOCĄ SAMORZĄDU STUDENCKIEGO

Artykuł jest poświęcony problematyce adaptacji studentów „wewnętrznie przesie-
dlonych” (np. uciekinierów z obszarów objętych wojną we wschodniej Ukrainie) do śro-
dowiska akademickiego z pomocą samorządu studenckiego. Na podstawie przeprowa-
dzonych badań dowodzi się, że najefektywniejszą platformą do tego, aby studenci 
„wewnętrzni uchodźcy” zaadaptowali się w nowym dla siebie środowisku akademickim 
jest system samorządu studenckiego. W artykule zostały również zdefiniowane i obja-
śnione uwarunkowania organizacyjne oraz pedagogiczne adaptowania się osób „we-
wnętrznie przesiedlonych” do środowiska nowej uczelni.

THE CONDITIONS OF ADAPTATION OF “INTERNALLY DISPLACED 
PERSONS” TO UNIVERSITY ENVIRONMENT BY MEANS OF 

STUDENTS’ SELF-GOVERNMENT 

The article deals with the problem of adaptation of “internally displaced people” 
(for example, refugees from war zones in eastern Ukraine) to the university 
environment by means of students’ self-government. According to the survey among 
IDP students who were transferred from other higher education institutions, it was 
found that the most favourable field for the development of constructive relations 
between displaced students and “domestic” students of the academic community of the 
university could be created by a system of students’ self-government. The 
organizational and pedagogical conditions of adaptation of IDP students to the 
university environment were defined. The paper proves that students’ self-government 
in a variety of forms and organizational levels can ensure successful adaptation of 
displaced students at a new place of study.

(STRESZCZENIE)

(SUMMARY)





RECENZJE

 
Paweł Podeszwa, Waldemar Szczerbiński, Co katolik powinien 
wiedzieć o judaizmie, UAM, Poznań 2016, ss. 231.

Między chrześcijaństwem i judaizmem istnieją niezaprzeczalne wię-
zy, które należy dostrzegać i o których należy mówić. Takie przekonanie 
podzielają autorzy omawianej monografii: Paweł Podeszwa i Waldemar 
Szczerbiński. Obaj są pracownikami naukowymi Wydziału Teologicznego 
Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza w Poznaniu. Pierwszy z nich jest 
biblistą, wykładowcą egzegezy Starego i Nowego Testamentu. Drugi jest 
natomiast filozofem, wykładowcą historii filozofii, metafizyki i filozofii 
Boga. Obaj odbyli stypendia w ośrodkach studiów żydowskich (Chrześci-
jańskim Centrum Studiów Żydowskich w  Jerozolimie oraz Instytucie 
Studiów Żydowskich w Chicago). Swoją uwagę koncentrują nie tylko na 
działalności naukowo-badawczej, ale biorą również czynny udział w dia-
logu międzyreligijnym i ekumenicznym. Rezultatem owych dwóch rodza-
jów aktywności jest m.in. prezentowana monografia. Składa się ona  
z przedmowy, dziewięciu rozdziałów i bibliografii.

W Przedmowie (s. 9–11) autorzy podkreślają, że ich publikacja 
przedstawia podstawową wiedzę na temat judaizmu oraz nauczania Ko-
ścioła o Żydach. Mają nadzieję, że przyczyni się ona nie tylko do lepszej 
znajomości Biblii i podejmowaniu owocnego dialogu z Żydami, ale rów-
nież do umocnienia wiary i religijnej tożsamości chrześcijan, tym bar-
dziej że znajomość judaizmu jest niezbędna w odkrywaniu tajemnicy Je-
zusa z Nazaretu i założonego przez Niego Kościoła.

Pierwszy rozdział opatrzono tytułem „Zagadnienia wstępne” (s. 13–21). 
Autorzy podejmują w nim problematykę związaną z określeniem natury 
judaizmu (biologicznej, religijnej, kulturowej i narodowo-państwowej). 
Podkreślają również specyfikę żydowskiego sposobu poznania i myślenia, 
w którym obowiązują inne kategorie niż w mającej korzenie greckie my-
śli zachodniej (np. biegunowość, brak precyzji, dynamiczny charakter 
prawdy).

„Źródła judaizmu” to tytuł kolejnego rozdziału (s. 23–32). Zostały  
w nim scharakteryzowane najważniejsze źródła pisane, do których zali-
cza się Biblię Hebrajską, Biblię Grecką, pisma Nowego Testamentu, apo-
kryfy Biblii Hebrajskiej, pisma wspólnoty w Qumran, dzieła Józefa  

STUDIA WARMIŃSKIE 54 (2017) 
ISSN 0137-6624



396 Recenzje

Flawiusza i Filona Aleksandryjskiego, pisma rabiniczne (Miszna, Gema-
ra, Tosefta, Talmud), midrasze (halacha i hagada) oraz targumy.

„Zarys historii judaizmu” zawiera rozdział trzeci (s. 33–65). Autorzy 
ukazali w nim historię opisaną w księgach Starego i Nowego Testamen-
tu. Podkreślili, że narracja biblijna nie odpowiada standardom wspólcze-
snej historiografii, ponieważ pisarze biblijni opowiadali historię z per-
spektywy Bożego działania w świecie oraz własnego doświadczenia Boga. 
Historia ta rozpoczyna się w drugim tysiącleciu przed Chrystusem  
i obejmuje następujące etapy: okres patriarchów, niewolę egipską i wy-
zwolenie, osiedlanie się w Kanaanie, okres panowania Sędziów, czasy 
zjednoczonego królestwa, okres monarchii podzielonej, niewolę babiloń-
ską, epokę perską, okres hellenistyczny i panowanie rzymskie. W roz-
dziale tym dokonano również charakterystyki liczących się ugrupowań 
religijnych (faryzeuszów, saduceuszów, esseńczyków, zelotów, herodian, 
wyznawców Chrystusa, Samarytan). Przybliżono też problematykę juda-
izmu rabinicznego (sefardyjskiego i aszkenazyjskiego), nowożytnego 
(oświeceniowej Haskali) i współczesnego (ortodoksyjnego, reformowane-
go, konserwatywnego i rekonstrukcjonistycznego).

W czwartym rozdziale autorzy podjęli temat „Teologicznych podstaw 
judaizmu” (s. 67–89). Skoncentrowali się na naturze teizmu żydowskie-
go, zagadnieniu istnienia Boga, próbach jego dowodzenia (kosmologicz-
nej argumentacji rabina Akiby, Saadii ben Józefa, Abrahama Ibn Dau-
da, Mojżesza Majmonidesa) i naturze Boga (atrybutach: jedności  
i jedyności, transcendencji i immanencji). Podjęli też refleksję nad kon-
stytutywnymi cechami narodu żydowskiego, do jakich należą wybranie 
przez Boga, Przymierze, przestrzeganie przykazań (micwot), oczekiwanie 
na Mesjasza i przyszły świat.

„Instytucje judaizmu” to problematyka rozpatrywana w piątym roz-
dziale (s. 91–101). Autorzy podkreślają, że życie religijne Żydów skupiało 
się na przestrzeni wieków wokół kilku instytucji, które odegrały ważną 
rolę w kształtowaniu się judaizmu. Należą do nich świątynia (Salomona, 
Zorobabela i Heroda Wielkiego), synagoga i rabinat. Początkowo koncen-
trowano się w nich na sprawowanym przez kapłanów kulcie ofiarniczym. 
Po upadku światyni zaczęto natomiast zwracać uwagę na modlitewne 
czytanie, medytowanie, studiowanie i interpretowanie Prawa.

Omówieniu „Obrzędów i zwyczajów w judaizmie” został poświęcony 
rozdział szósty (s. 103–123). Sporo miejsca zajął autorom opis obrzędów 
związnych z cyklem życia człowieka (narodzinami, dorastaniem, mał-
żeństwem, śmiercią). Zasadniczą jednak częścią tego rozdziału jest pre-
zentacja głównych świąt judaizmu (szbatu, Paschy, Święta Tygodni, 
Święta Namiotów, Nowego Roku, Dnia Pojednania, Chanuki, Purim). 



397Recenzje

Zwrócono również uwagę na zagadnienie modlitwy żydowskiej i zasad 
koszerności.

Rozdział siódmy nosi tytuł „Filozofia żydowska” (s. 125–150). Auto-
rzy wskazali tu na niejednoznaczność i kontrowersyjność tego terminu. 
Specyfiką filozofii żydowskiej jest jej charakter religijny i brak wyraźne-
go odgraniczenia od teologii. Od czasów średniowiecza źródłami refleksji 
żydowskiej były Tora oraz myśl filozoficzna (atomizm, neoplatonizm  
i arystotelizm). Wpływ na nią miała również arabska twórczość Al-Fara-
biego, Awicenny i Awerroesa. Ponadto autorzy zaprezentowali zasadni-
cze idee przedstawicieli żydowskiego neoplatonizmu (Salomona Ibn Ga-
birola, Bachji Ibn Pakudy, Jehudy Halewiego), arystotelizmu (Abrahama 
Ibn Dauda, Mojżesza Majmonidesa), średniowiecza (Lewiego ben Gerszo-
ma, Chasdaja Kreskasa), współczesnego egzystencjalizmu (Richarda Ru-
bensteina, Franza Rosenzweiga, Martina Bubera, Eugene’a Borowitza, 
Emila Fackenheima) i esencjalizmu (Leo Baecka, Abrahama Joshuy He-
schla, Artura Cohena, Jacoba Agusa).

„Etyka żydowska” to tytuł rozdziału ósmego (s. 151–165). Autorzy 
zauważyli, że etyka żydowska jest formą etyki religijnej. Ma ona źródło 
transcendentne. Zasady pochodzą z objawienia i są następnie interpreto-
wane za pomocą władz naturalnych. Dane objawienia determinują też 
pojęcia dobra i zła. Etyka żydowska skupia się przede wszystkim na re-
lacji między człowiekiem a Bogiem, ponieważ relacje międzyludzkie są 
zawsze odnoszone do Boga. Kultywowanie cnoty moralnej jest w niej 
traktowane jako środek do kształtowania życia, które jest rozumiane 
jako dzieło sztuki. Autorzy wspomnieli też o trzech głównych nurtach  
w etyce żydowskiej: teocentrycznym (celem życia jest służba Bogu po-
przez cnoty moralne), antropocentrycznym (celem życia jest spełnienie  
i doskonałość jednostki) i zintegrowanym (doskonałość człowieka jest 
wstępem do jedności z Bogiem).

Ostatni, najdłuższy rozdział pt. „Judaizm i chrześcijaństwo” został 
poświęcony relacjom między dwiema religiami (s. 167–221). Zostały  
w nim podkreślone żydowskie korzenie chrześcijaństwa. Judaizm nie 
jest bowiem rzeczywistością zewnętrzną, ale raczej wewnętrzną dla 
chrześcijaństwa. Autorzy opisali również historię rozejścia się synagogi 
i Kościoła, której początek sięga zburzenia świątyni jerozolimskiej przez 
Rzymian w 70 r. i synodu rabinów w Jabne około 90 r. Zwrócili uwagę 
na konieczność promowania kultury dialogu (życia, działania, ekspertów 
i doświadczenia duchowego) między dwiema religimi, która ma swoje 
zakorzenienie w objawieniu judeochrześcijańskim. Do podjęcia dialogu 
przyczyniły się ich zdaniem tragedia Shoah, powstanie państwa Izrael 
i pojawienie się nowej świadomości Kościoła (deklaracja Nostra aetate). 



398 Recenzje

Przedmiotem dialogu jest oczyszczenie Żydów z zarzutu bogobójstwa, 
wspólne dziedzictwo wiary, przynależność do jednego Ludu Bożego i ży-
dowskość Jezusa-Mesjasza. Autorzy wspomnieli również o kilku mode-
lach relacji między judaizmem i chrześcijaństwem („fundamentu i bu-
dowli”, „korzeni i drzewa”, „miasta i obywatelstwa”). W rozdziale tym 
ukazali też koncepcję dialogu chrześcijańsko-żydowskiego w nauczaniu 
Jana Pawła II (podkreśla się w niej rolę prawdy, potrzebę zachowania 
własnej tożsamości i dążenie do pokoju) i główne wątki tematyki juda-
istycznej w wypowiedziach Konferencji Episkopatu Polski (żydowskość 
Jezusa, wybraństwo Żydów, bogobójstwo, wspólne dziedzictwo kulturo-
we, Holocaust, problem współwiny Polaków, żydokomuna, antysemia-
tyzm).

W bibliografii zostały zestawione najważniejsze publikacje polsko-  
i obcojęzyczne dotyczące judaizmu, które były wykorzystane w monogra-
fii (s. 223–231).

Nie ulega wątpliwości, że lektura poszczególnych rozdziałów prezen-
towanej publikacji przyczyni się nie tylko do lepszego poznania juda-
izmu, ale także do odkrycia własnej tożsamości religijnej. Monografia 
jest bowiem zbiorem podstawowych zagadnień związanych z judaizmem. 
Autorzy wprowadzają czytelnika w arkana wydarzeń, literatury, myśli, 
zwyczajów, liturgii, życia i dialogu międzyreligijnego. Skoncentrowali się 
oni zwłaszcza na ukazaniu ich historycznego tła oraz etapów rozwoju. 
Wartościowym elementem analiz jest etymologia różnych słów, dzięki 
której uzyskuje się lepsze rozumienie danych terminów. Autorzy wyka-
zują w omawianiu poszczególnych zagadnień postawę obiektywną i kry-
tyczną. Weryfikują i korygują wiele utartych i rozpowszechnionych po-
glądów zarówno na temat judaizmu, jak i chrześcijaństwa. Powołują się 
przy tym na najważniejsze prace z zakresu danej problematyki. Styl do-
konanego przez nich wywodu jest zrozumiały i klarowny.

Między wyznawcami judaizmu i chrześcijaństwa istnieją silne więzi, 
których odkrycie i podtrzymanie jest ważne dla obu stron. Budowanie 
relacji zakłada jednak posiadanie solidnej wiedzy. Prezentowana książka 
jest godna polecenia jako pomoc dla osób, które chcą rozpocząć trudny 
proces lepszego poznania tych, którzy nie przestali być narodem wybra-
nym, a dla chrześcijan są „umiłowanymi braćmi” lub „ojcami w wierze”.

Ks. Karol Jasiński
Olsztyn



399Recenzje

Relinde Meiwes, Klosterleben in bewegten Zeiten. Die Geschichte 
der ermlӓndischen Katharinenschwestern (1914–1962), Paderborn 
2016, ss. 258.

Założone w XVI w. w Braniewie przez bł. Reginę Protmann Zgroma-
dzenie Sióstr Świętej Katarzyny, Dziewicy i Męczennicy doczekało się 
wielu rzetelnych opracować naukowych. Pełne zestawienie literatury do 
2008 r. zamieściła Teresa Podgórska w książce Bł. Regina Protmann 
(1552–1613), Zgromadzenie Sióstr św. Katarzyny Dziewicy i Męczennicy, 
Bibliografia (1583–2008), Braniewo–Olsztyn 2008. Z najnowszych opraco-
wań monograficznych na szczególną uwagę zasługuje wydana drukiem 
rozprawa doktorska s. Barbary Gerardy Śliwińskiej pt. Dzieje Zgromadze-
nia Sióstr Świętej Katarzyny Dziewicy i Męczennicy w latach 1571–1772, 
Olsztyn 1998. Dzieło to znalazło kontynuację w pracy Relinde Meiwes pt. 
Von Ostpreußen in die Welt. Die Geschichte der ermländischen Katha-
rinenschwestern (1772–1914), Paderborn 20111. Ta sama autorka podjęła 
prezentację dziejów sióstr katarzynek w latach 1914–1962 w recenzowa-
nej książce.

Relinde Meiwes, doktor filozofii i historyk, naukowo związana jest ze 
środowiskiem berlińskim, ale współpracuje także z uniwersytetami  
w Bielefeld i Siegen. Autorka zdobyła uznanie, zaufanie i wszechstronną 
pomoc władz Zgromadzenia Sióstr Świętej Katarzyny, co znalazło wyraz 
w udostępnieniu jej archiwaliów zakonnych, a to z kolei pozwoliło wydać 
książkę udokumentowaną źródłowo, opartą na faktach i odwołującą się 
do mało dotąd znanych detali z przeszłości zgromadzenia. Specyfika ma-
teriału źródłowego zostanie szerzej omówiona w dalszej części recenzji.

Przyjęta przez Meiwes cezura czasowa 1914–1962 nie budzi zastrze-
żeń. Początek I wojny światowej w 1914 r. stanowił datę końcową po-
przedniej monografii Meiwes i stanowi kontynuację obecnie recenzowanej. 
Dzieje sióstr katarzynek zostały doprowadzone do momentu rozpoczęcia 
Vaticanum II w 1962 r. (s. 7). Nieścisłość natomiast znalazła się w podty-
tule publikacji. Sformułowanie „Die Geschichte der ermländischen Katha-
rinenschwestern” sugeruje, że autorka zajęła się historią sióstr katarzy-
nek tylko na Warmii, tymczasem opisuje także losy sióstr niemieckich, 
brazylijskich, angielskich i litewskich oraz włoskiego generalatu. Natu-
ralnie dobrze się stało, że temat opisano tak szeroko, ale należało zrezy-
gnować z uszczegółowienia „der ermländischen”.

Trzeba zwrócić uwagę na dobrze opracowany wstęp książki, w któ-
rym Relinde Meiwes syntetycznie kreśli zmienne losy zgromadzenia po 

1 Por. recenzja książki w: Komunikaty Mazursko-Warmińskie 2 (2012), s. 405–411.



400 Recenzje

1914 r. Szczególnie istotne jest przedstawienie trudnego dla sióstr kata-
rzynek kontekstu po 1945 r., kiedy zakonnice jednego zgromadzenia żyły 
w chrześcijańskiej Republice Federalnej Niemiec, ale też we wrogich 
chrześcijaństwu i Kościołowi katolickiemu państwach – Polskiej Rzecz-
pospolitej Ludowej, Związku Socjalistycznych Republik Radzieckich  
i Niemieckiej Republice Demokratycznej. Niezwykle trudne było budo-
wanie w takich warunkach tożsamości i przyszłości zakonnej (s. 8–9).

Książka składa się z siedmiu rozdziałów. W pierwszym rozdziale au-
torka kreśli obraz zgromadzenia przed wybuchem I wojny światowej. 
Szczegółowo omówiono rozmieszczenie europejskich i południowoamery-
kańskich placówek zakonnych, przejawy aktywności i zaangażowania 
sióstr, ich życie codzienne, kwestię nowych powołań oraz inspirację du-
chowością założycielki bł. Reginy Protmann. W rozdziale drugim zapre-
zentowała losy zgromadzenia i poszczególnych zakonnic w trakcie I woj-
ny światowej. Nakreśliła także skutki, jakie dla katarzynek miała wojna. 
W kolejnych dwóch rozdziałach R. Meiwes opisała prężny rozwój zgro-
madzenia w okresie międzywojennym. Wiele uwagi poświęcono tworze-
niu nowych klasztorów i rozwojowi posługi szpitalnej. W piątym rozdzia-
le Meiwes starała się przedstawić najpierw konfrontację w III Rzeszy 
narodowego socjalizmu z chrześcijaństwem, w tym także z katolickimi 
zakonami, a następnie bardzo trudne losy sióstr i całego zgromadzenia  
w trakcie II wojny światowej. Rozważania te mają kontynuację w kolej-
nym rozdziale, w którym nakreśliła obraz wkroczenia wojsk sowieckich 
do Prus Wschodnich w 1945 r. Dla ponad stu katarzynek koniec wojny 
oznaczał śmierć, dla wielu rozliczne cierpienia fizyczne i psychiczne, de-
portacje w głąb Związku Radzieckiego lub ucieczkę na Zachód przed 
frontem wojennym. W ostatnim rozdziale opisała powojenną reorganiza-
cję struktur zakonnych dostosowanych do zmienionej sytuacji politycz-
nej, powstawanie nowych prowincji, usytuowanie generalatu w Grotta-
ferrata pod Rzymem, a także próby budowania wspólnej dla wszystkich 
prowincji tożsamości zakonnej w ramach Zgromadzenia Sióstr Świętej 
Katarzyny.

Na końcu książki na stronach 252–258 oraz w poszczególnych roz-
działach, R. Meiwes zamieściła tabele, w których zebrała dane dotyczące 
zakonnej statystyki, personaliów, struktury i administracji. Interesujące 
są dołączone w wielu miejscach archiwalne fotografie.

Na podkreślenie zasługuje obszerniejsze niż to było w jej publikacji  
z 2011 r., uwzględnienie przez autorkę klasztornej codzienności, zakon-
nej formacji i elementów życia duchowego w zgromadzeniu. W tych ra-
mach Meiwes omawia nowe formy zatrudnienia zakonnic przed 1914 r.  
i ich wpływ na życie codzienne klasztorów (s. 13–15), opisuje zasady 



401Recenzje

przyjmowania do zgromadzenia i przygotowanie do ślubów zakonnych, 
życie codzienne w konwentach katarzynek (schemat dnia, modlitwy, pra-
ca). Jest także sporo odniesień do metod uświęcania w zgromadzeniu  
(s. 26–30), formacji i codziennej posługi (s. 101nn). Uwzględniono przy tym 
ważne dla sióstr katarzynek Geistliches Direktorium z 1913 r. (s. 102).

Relinde Meiwes miała dostęp do wszystkich archiwaliów Zgromadze-
nia Sióstr Świętej Katarzyny, zarówno tych złożonych w generalacie, jak 
i w poszczególnych prowincjach, jednakże zachowany materiał źródłowy 
jest nader skromny i niekompletny. W znacznym stopniu został on bo-
wiem zniszczony podczas II wojny światowej. Zauważalny jest szczególnie 
brak materiału archiwalnego do budowania biogramów poszczególnych 
zakonnic. Niestety, katarzynki nie miały przed 1945 r. teczek personal-
nych, takich choćby jak w tym samym czasie zakładano warmińskim ka-
płanom. Skąpe i rozproszone informacje o personaliach sióstr przepadły 
bezpowrotnie w trakcie wojennej zawieruchy. Po niektórych katarzyn-
kach sprzed 1945 r. dochowały się do naszych czasów tylko nekrologi.

Należy zauważyć, że Meiwes, nie mogąc wesprzeć się w narracji ar-
chiwaliami wytworzonymi przez siostry katarzynki, bardzo zręcznie od-
wołuje się do źródeł drukowanych dotyczących ogólnej sytuacji politycz-
nej i konfesyjnej na terenie państwa niemieckiego przed 1945 r. oraz 
szuka analogii w historii innych zakonów żeńskich działających wówczas 
na tym terenie. Zaletą takiego ujęcia tematu jest zaprezentowanie losów 
Zgromadzenia Sióstr Świętej Katarzyny w szerokim kontekście społeczno-
-politycznym, religijnym i monastycznym. Zdziwienie może natomiast bu-
dzić zbyt powierzchowne potraktowanie martyrologii katarzynek w 1945 r. 
Akurat ta problematyka jest dobrze udokumentowana w archiwum zgro-
madzenia w Grottaferrata. Gehenna i śmierć sióstr zasługuje na szerszą 
prezentację, tym bardziej że toczy się ich proces beatyfikacyjny.

Słabą stroną książki R. Meiwes jest niemal wyłącznie uwzględnienie 
tylko literatury niemięckojęzycznej. Bogata polskojęzyczna literatura 
przedmiotu i dorobek naukowy polskich badaczy zostały w zasadzie 
zmarginalizowane i sprowadzone do pięciu publikacji. Pominięta też zo-
stała literatura hiszpańsko-, angielsko- i włoskojęzyczna dotycząca dzie-
jów sióstr katarzynek.

Wskazane w recenzji uchybienia nie mają jednak wpływu na ogólną 
wysoką ocenę książki R. Meiwes. Jest to praca potrzebna, o bogatej za-
wartości merytorycznej i poznawczej. Autorka odsłoniła wiele kart zgro-
madzenia dotąd nieznanych (np. praktykę eutanazji dokonywaną przez 
hitlerowców na chorych w Ornecie, s. 158–159), a wiele znanych faktów 
uporządkowano i zaprezentowano w szerokim kontekście. Jeszcze raz 
trzeba podkreślić, że jest to publikacja źródłowa, co dla historyka zawsze 



402 Recenzje

będzie miało kluczowe znaczenie. Ponadto jasna i wartka narracja spra-
wia, że po książkę mogą sięgnąć także czytelnicy mniej wyrobieni histo-
rycznie. 

Na koniec trzeba zauważyć, że niewiele żeńskich zgromadzeń zakon-
nych w Polsce ma całościowe naukowe opracowanie ich dziejów. Zgroma-
dzenie Sióstr Świętej Katarzyny ma opis swej historii od XVI w. niemal 
do współczesności. Ogromny wkład w to dzieło wniosła Relinde Meiwes.

Ks. Wojciech Zawadzki
Warszawa

Edward Cyfus, Niezłomny Warmiak infułat Adalbert (Wojciech) 
Zink (1902–1969), wyd. Fundacja „Debata”, Olsztyn 2017, ss. 87.

W październiku 2017 r. ukazała się książka biograficzna o ks. Woj-
ciechu Zinku, rodowitym Warmiaku, infułacie, rządcy diecezji warmiń-
skiej w latach 1951–1953, silnie związanym z Grunwaldem i Olsztynem, 
represjonowanym w okresie stalinowskim, żyjącym na religijnym i kul-
turowym pograniczu polsko-niemieckim. 

Książka powstała na zamówienie Społecznego Komitetu Budowy Po-
mnika ks. Adalberta (Wojciecha) Zinka, który ma stanąć przed katedrą 
św. Jakuba w Olsztynie. Pieniądze z jej sprzedaży są przeznaczone na 
budowę pomnika i późniejszych działań popularyzujących tę znamienitą, 
a zapomnianą postać warmińskiego duchownego. Autorstwo publikacji 
powierzono znanemu Warmiakowi Edwardowi Cyfusowi, który swą pracę 
także ofiarował na budowę pomnika. Wydawcą została Fundacja „Deba-
ta”, a nadzór merytoryczny sprawował biskup senior prof. Julian A. Wojt- 
kowski.  

Upamiętnienie postaci ks. Zinka jest bardzo potrzebne, bowiem nie-
wiele osób słyszało o tym zarządcy diecezji. Nie wiedzą o nim nie tylko 
mieszkańcy regionu, nauczyciele, ale nawet niektórzy księża. Wynika to 
zarówno z nikłej ilości publikacji naukowych i popularnych opisujących 
życie i działalność duchownego, ale też z braku miejsc pamięci. Nie ma  
w regionie żadnego pomnika ani ulicy czy placu poświęconego jego osobie. 
Godne pochwały było nazwanie w 2012 r. imieniem ks. inf. Wojciecha 
Zinka gimnazjum w Gietrzwałdzie. Niestety, w myśl reformy oświaty  
z roku 2017 gimnazja są wygaszane. Tym samym nie będzie już szkoły 
im. ks. Zinka. 



403Recenzje

Do tej pory powstało niewiele prac na temat księdza infułata.  
W 2006 r. została opublikowana praca naukowa autorstwa ks. Sławomi-
ra Brewczyńskiego pt. Ks. Adalbert (Wojciech) Zink rządca diecezji war-
mińskiej w latach 1951–1953. Jest to rozszerzona wersja jego pracy ma-
gisterskiej napisanej pod kierunkiem ks. prof. Andrzeja Kopiczki.  
W książce opracowanej na podstawie archiwalnych dokumentów autor 
omawia głównie relacje państwo–Kościół na tle skomplikowanych wa-
runków zarządzania diecezją. Oprócz tej publikacji istnieje zaledwie kil-
ka tekstów, przeważnie o charakterze słownikowym, siłą rzeczy dostęp-
nych głównie dla naukowców. 

Te publikacje przeczytał Edward Cyfus, dokładnie je przestudiował, 
znalazł kilka nieścisłości czy niedomówień, o czym w swojej pracy napi-
sał. Jednak jego celem nie było napisanie kolejnej książki naukowej 
opartej o archiwa i dokumenty. Chodziło o popularyzację postaci ks. Zin-
ka i dotarcie do szerokiego grona odbiorców. Autor postarał się więc  
o relacje osób pamiętających ks. Adalberta. Byli wśród nich Herbert 
Monkowski, który był w Olsztynie ministrantem ks. Zinka; Maria Fran-
kenberg z domu Orłowska, najbliższa sąsiadka rodziny ks. Zinka z Pod-
lejek; ks. prał. Henryk Madej oraz ks. prał. Eugeniusz Izdebski z Olszty-
na, którzy mieszkali z ks. Zinkiem w tym samym domu w Olsztynie; 
Henryk Hoch z Ostródy oraz Jan Tyżak z Naglad, krewni ze strony 
matki ks. Zinka. Najwięcej jednak informacji przekazał mu bp prof. Ju-
lian Wojtkowski, który w latach 1952–1969 współpracował z ks. Wojcie-
chem Zinkiem. 

Wybór E. Cyfusa na autora był bardzo celny. Ten rodowity War-
miak, znawca regionu i gwary warmińskiej, od wielu lat interesuje się 
dziejami Kościoła katolickiego na Warmii i losami warmińskich księży. 
To dzięki niemu powstał „Trakt biskupi” we wsi Bałdy, na którym upa-
miętniono 51 biskupów i kilku innych duchownych, którzy przyczynili 
się do rozwoju naszej diecezji. Niestety, nie ma tu jeszcze głazu poświę-
conego Zinkowi. Cyfus napisał też teksty o ks. Hubercie Meiku oraz  
ks. Johannesie Gehrmannie. Jego marzeniem jest napisanie oddzielnej 
książki opisującej trudne losy warmińskich duchownych po II wojnie 
światowej. Pracą o niezłomnym Warmiaku inf. Wojciechu Zinku realizu-
je zapewne swoje pasje.  

Książka pisana jest barwnym językiem, oddziałującym na wyobraź-
nię czytelnika. Bazując na relacjach osób, które pamiętały ks. Zinka, 
czyni przekaz bardziej realny i wiarygodny. Autor potrafił wczuć się  
w postać warmińskiego księdza, starał się oddać jego myśli i odczucia. 
Walorem jest także wprowadzona gwara warmińska, którą ks. Zink po-
sługiwał się zazwyczaj na użytek prywatny. Autor czasami daje własne 



404 Recenzje

komentarze i opinie, co czyni z książki subiektywną opowieść, opartą 
wręcz na dialogu z czytelnikiem. Publikacja została wzbogacona o kilka-
naście zdjęć archiwalnych i współczesnych, stanowiących dopełnienie 
narracji autorskiej. Niestety, w pracy dostrzec można pewne potknięcia, 
zwłaszcza stylistyczne, ponadto dość częste jest stosowanie wyrażeń po-
tocznych. Dodatkowo wprowadzenie wymiennie czasu teraźniejszego  
i przeszłego burzy wartką narrację. Występują też liczne powtórzenia. 
Uchybienia te świadczą o szybkim przygotowaniu tekstu i niezbyt sta-
rannej korekcie. Przydałaby się także tablica genealogiczna rodziny Ty-
żaków i Zinków, co pomogłoby w zrozumieniu ich koligacji rodzinnych.      

Recenzowana praca nie wyczerpuje tematu. Autorowi także nie uda-
ło się rozwikłać kilku niejasności z życiorysu ks. Adalberta (Wojciecha) 
Zinka, które wyraźnie zaznacza w swej pracy. Jednym z nich jest życie  
i śmierć matki bohatera biografii, Augusty, o której niewiele wiadomo. 
Inne dotyczą dzieciństwa Adalberta Zinka, przeniesienia rodziny na 
Warmię, jego szkoły w Gdańsku, życia w szeregach pruskiej armii, poj-
mania przez Armię Czerwoną, szczegółów życia w więzieniu czy leczenia 
sanatoryjnego. Te pytania wciąż czekają na swojego badacza. Jednakże 
postać ks. inf. Adalberta (Wojciecha) Zinka jest ciekawa, intrygująca, ale 
i niezłomna. Postać godna upamiętniania.

Izabela Lewandowska
Olsztyn

Ks. Piotr Mrzygłód, Osoba w horyzoncie choroby, cierpienia  
i śmierci. Szkice antropologiczno-metafizyczne, Wrocław 2017, 
ss. 214.

Niemiecki filozof Karl Jaspers wskazał, że w życiu człowieka poja-
wiają się skrajne sytuacje egzystencjalne, dzięki którym możliwe staje 
się odkrycia sensu ludzkiego istnienia, a używając terminologii samego 
K. Jaspersa należałoby powiedzieć – „szyfrów transcendencji” ukrytych 
w różnych wydarzeniach. Te skrajne sytuacje życiowe to np. niezasłużo-
na kara, porzucenie przez bliską osobę, nieuleczalna choroba i związane 
z nią cierpienie, a także śmierć. Kwestiami, które można by zgodnie  
z intuicjami K. Jaspersa określić mianem „sytuacji graniczynych” zajmo-
wało się dotąd wielu autorów. Również w przyszłości należy się spodzie-
wać, że problematyka skrajnych wydarzeń egzystencjalnych w ludzkim 



405Recenzje

życiu będzie przedmiotem kolejnych licznych analiz, gdyż takie sytuacje, 
jak np. choroba, cierpienie i śmierć są nieodłącznie związane z ludzkim 
sposobem istnienia. Niemniej jednak wśród wielu dostępnych publikacji 
omawiających tego typu kwestie (np.: K. Dąbrowski, Trud istnienia, 
Warszawa 1975; P. Tillich, Męstwo bycia, Warszawa1994; I. Yalom, Psy-
choterapia egzystencjalna, Kraków 2008; M. Żelazny, Filozofia i psycho-
logia egzystencjalna, Toruń 2011) warto zwrócić uwagę na książkę  
ks. Piotra Mrzygłoda Osoba w horyzoncie choroby, cierpienia i śmierci. 
Szkice antropologiczno-metafizyczne wydanej we Wrocławiu w 2017 r., 
gdyż jest to pozycja, w której autor w interesujący sposób, na polu reflek-
sji nad ludzkim przemijaniem, połączył dokonania wcześniejszych wy-
branych przez siebie myślicieli z własnymi doświadczeniami związanymi  
z odchodzeniem z tego świata kolejnych bliskich mu osób.

Dzieło ks. P. Mrzygłoda jest podzielone na trzy rozdziały, które są 
poprzedzone Wstępem i zwieńczone Zakończeniem. W pierwszym roz-
dziale Elementy metafizyki osoby. Ontologiczne usytuowanie człowieka 
autor prezentuje scholastyczną, ze szczególnym uwzględnieniem myśli 
św. Tomasza z Akwinu, koncepcję człowieka, wedle której człowiek jawi 
się jako „granica światów”, gdyż jest jednocześnie zakorzeniony w rzeczy-
wistości cielesnej i duchowej. W trakcie prowdzonych poszukiwań  
ks. Mrzygłód zauważa, że scholastyczna koncepcja człowieka może być 
traktowana nie tylko jako „zimna” filozoficzna analiza fenomenu człowie-
ka, ale również jako koncepcja podkreślająca godność ludzkiej osoby  
i odsłaniająca jej ostateczne przeznaczenie. Zdaniem ks. Mrzygłoda scho-
lastyczna wizja człowieka jest także najlepszym „kluczem” do rozwiąza-
nia „zagadki człowieka”, a także wyczerpująco objaśnia, kim jest czło-
wiek i jakie jest jego ostateczne przeznaczenie. Scholastyczna koncepcja 
człowieka staje się dla autora fundamentem, na jakim zamierza się 
oprzeć w analizach prowadzonych w następnych rozdziałach.

Rozdział drugi Antropologia choroby, cierpienia i śmierci poświęcony 
został filozoficzno-etycznej analizie skrajnych sytuacji w ludzkim życiu. 
Autor dochodzi tu do wniosku, że takie doświadczenia, jak np. nieule-
czalna choroba, nieznośny ból, świadomość bliskiej i nieuchronnej śmier-
ci siebie samego lub kogoś bliskiego mogą być tą sytuacją życiową, dzięki 
której człowiek może dojrzewać w człowieczeństwie. Według ks. P. Mrzy-
głoda oznacza to, że „sytuacjom granicznym” człowiek jest w stanie, o ile 
tylko przeżywa je godnie i mając na uwadze ostateczne swoje przezna-
czenie, nadać sens.

Trzeci rozdział Śmierć w odsłonie metafizycznej został poświęcony 
próbie odsłonięcia sensu ludzkiej śmierci. Autor zauważa, że w refleksji 
nad śmiercią wielce przydatna jest scholastyczna konstrukcja pojęciowa, 



406 Recenzje

wedle której śmierć należy rozumieć jako „czasowe” rozłączenie duszy  
i ciała poszczególnego człowieka. Konstrukcja ta bowiem – z jednej stro-
ny – pozostaje adekwatna do faktycznej kondycji ontycznej człowieka 
jako istoty psycho-somatycznej, tzn. takiej, która żyje na „pograniczu” 
świata cielesnego i świata ducha. I równocześnie – z drugiej strony  
– otwiera drogę do uznania zmartwychwstania danego człowieka w ciele 
w bliżej nieokreślonej przyszłości nie tylko jako religijnego dogmatu, ale 
również perspektywy (w znaczeniu celu i przeznaczenia człowieka), któ-
ra da się uniesprzecznić z danymi, jakie można uzyskać na drodze filozo-
ficznej refleksji nad naturą człowieka jako istoty duchowo-cielesnej.

Najważniejszym – wyakcentowanym w Zakończeniu – wnioskiem, do 
jakiego ks. Mrzygłód dochodzi na podstawie przeprowadzonych badań 
jest stwierdzenie, że wpisane nieodłącznie w ludzkie życie choroba, cier-
pienie i śmierć nie są ani skandalem, ani bezsensem, ani też absurdem. 
Wszystkie te bowiem „sytuacje graniczne”, a zwłaszcza ostatnia z nich, 
nie tylko dają się objaśnić kruchością ludzkiej natury, ale – co ważniej-
sze – stanowią okazję do tego, aby poszczególny człowiek, „namacalnie” 
doświadczając swej przemijalności, zarówno otworzył się na perspektywę 
eschatologiczną, jak i dojrzewał coraz bardziej w swym człowieczeństwie.

Całość rozważań ks. P. Mrzygłód prezentuje potoczystym językiem. 
Przejrzystość prowadzonych analiz zapewnia także dołączenie do każdej 
z ważniejszych części krytycznego podsumowania. Dodatkowo w pracy 
zamieszczono streszczenie i spis treści w języku angielskim, a także in-
deks osobowy. Czytelnik otrzymuje również bibliograficzny wykaz dzieł 
wielu autorów, którzy zajmowali się poruszanymi w pracy tematami.

Chociaż książka ks. P. Mrzygłoda jest treściowo przebogata i meryto-
rycznie niezwykle pogłębiona i interesująca, to jednak dla czytelnika, 
obeznanego w historii ludzkiej myśli, zaskakujący może być fakt, że  
w dziele ks. Mrzygłoda zupełnie nieobecny jest jeden z „gigantów” filozo-
fii – Immanuel Kant. Owszem, I. Kantowi ideowo z pewnością nie było 
„po drodze” ze zwolennikami scholastyki, co może w jakiejś mierze tłu-
maczyć okoliczność, że ks. P. Mrzygłód w swoich badaniach całkowicie 
pomija dokonania królewieckiego myśliciela na polu refleksji nad czło-
wiekiem. Niemniej jednak, jak się wydaje, wypadałoby chociaż przyczyn-
kowo w filozoficznych badaniach nad człowiekiem, prowadzonych w kon-
tekście choroby, cierpienia i śmierci, wspomnieć I. Kanta, który – po 
pierwsze – całą filozofię utożsamiał z poszukiwaniami odpowiedzi na py-
tanie, czym (kim) jest człowiek (w tym m.in. zawiera się zdaniem Kanta 
temat tego, czego człowiek może się spodziewać po śmierci), a także – po 
drugie – wiele uwagi w swoich pismach poświęcił kwestii godności czło-
wieka i właściwego przeżywania przez ludzi człowieczeństwa.



407Recenzje

Bez względu na nakreśloną wyżej uwagę można jednak powiedzieć, 
że książka ks. P. Mrzygłoda jest owocem wnikliwych badań, popartych 
osobistymi egzystencjalnymi doświadczeniami rozłąki z bliskimi osoba-
mi, które są już „po drugiej stronie” życia. Może też stanowić dobry 
„klucz” dla zainteresowanych zapoznaniem się z filozoficzną tradycją re-
fleksji nad „sytuacjami granicznymi”, a w szczególności scholastycznymi 
rozwiązaniami odnośnych zagadnień.

Ks. Zdzisław Kieliszek
Olsztyn





AB-K	 –  Akademische Bonifatius-Korrespondenz 
AON	 –  Akademia Obrony Narodowej
APB	 –  Archiwum Państwowe w Białymstoku
AS	 –  Dyrektorium o pasterskiej posłudze biskupów Apostolorum successores 
BJ	 –  Biblia Jerozolimska
BJW	 –  Biblia Jakuba Wujka
BP	 –  Biblia Poznańska
BSRR	 –  Białoruska Socjalistyczna Republika Radziecka
BŚP	 –  Biblia Paulistów (Biblia w Edycji Towarzystwa Świętego Pawła)
BT	 –  Biblia Tysiąclecia
Dz.U.	 –  Dziennik Ustaw Rzeczpospolitej Polskiej
Dz.Urz. UE	–  Dziennik Urzędowy Unii Europejskiej
EB	 –  Encyklopedia biblijna 
EI	 –  Dyrektorium o pasterskiej posłudze biskupów Ecclesiae imago
EV	 –  Encyklika Jana Pawła II Evangelium vitae
EvQ	 –  The Evangelical Quarterly, London 1929-
Gell.	 –  The Attic Nights of Aulus Gellius, ed. J.C. Rolfe, vol. 1, 2, London 1984, 1982
GRN	 –  gminne rady narodowe
GS	 –  List do rodzin Jana Pawła II Gratissimam sane
k.c.	 –  Kodeks cywilny 
k.p.	 –  Kodeks pracy 
KKB	 –  Katolicki komentarz biblijny
KPK	 –  Kodeks Prawa Kanonicznego
KRN	 –  Krajowa Rada Narodowa
KRS	 –  Krajowa Rada Sądownictwa
KŻNT	 –  Komentarz żydowski do Nowego Testamentu
MD	 –  List apostolski Jana Pawła II Mulieris dignitatem
MRN	 –  Miejska Rada Narodowa
NKB NT	 –  Nowy komentarz biblijny. Nowy Testament
NKGB	 –  Ludowy Komisariat Bezpieczeństwa Państwowego (ZSRR) 
NKWD	 –  Ludowy Komisariat Spraw Wewnętrznych (ZSRR)
NRA	 –  Naczelna Rada Adwokacka
NZW	 –  Narodowe Zjednoczenie Wojskowe
PiŻ	 –  Prawo i Życie, Warszawa 1956–2000
PKWN	 –  Polski Komitet Wyzwolenia Narodowego
PPR	 –  Polska Partia Robotnicza
PPS	 –  Polska Partia Socjalistyczna
PRN	 –  powiatowe rady narodowe 
RH	 –  Encyklika Jana Pawła II Redemptor hominis

Wykaz skrótów



410 Wykaz skrótów

SD	 –  Stronnictwo Demokratyczne
SIPRI	 –  z ang. Stockholm International Peace Research Institute (Sztokholmski  
	   Międzynarodowy Instytut Badań nad Pokojem)
SL	 –  Stronnictwo Ludowe
SN	 –  Sąd Najwyższy
SWB	 –  Słownik wiedzy biblijnej
ŚDM	 –  Światowe Dni Młodzieży
TFUE	 –  Traktat o funkcjonowaniu Unii Europejskiej 
TM	 –  Katechezy Ojca Świętego Jana Pawła II. Teologia małżeństwa, Kraków  
	   1999
TN KUL	 –  Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana  
	   Pawła II, Lublin 1934–
UWB	 –  Urząd Wojewódzki Białostocki 
WBN AON	 –  Wydział Bezpieczeństwa Narodowego Akademii Obrony Narodowej
WiN	 –  Wolność i Niezawisłość
WRN	 –  Wojewódzka Rada Narodowa
СПб	 –  Sankt Petersburg (ros. Санкт-Петербург)


